# गुप्त-साम्राज्य

का

## इतिहास

[गुप्त साम्रांज्य के राजनैतिक, त्रार्थिक, सामाजिक, धार्मिक तथा साहित्यिक इतिहास का प्रामाणिक साङ्गोपाङ्ग वर्णन]

द्वितोय खएड

15ET2

सांस्कृतिक इतिहास

लेखक

वासुदेव उपाध्याय, एम० ए०



भूमिका लेखक **आचार्य नरेन्द्रदेवजी** एम० ए०, एम० एल० ए०

प्रकाशक

इंडियन मेस, लिमिटेड, इलाहाबाद

म संस्करण ]

१९३९

[ मूल्य ४

Printed and published by
K. Mittra, at The Indian Press, Ltd.,
ALLAHABAD.

## जिन्होंने मेरे जीवन को धारा बदल कर भारतीय इतिहास तथा संस्कृति के प्रति मेरे हृदय में नैसर्गिक प्रेम पैदा किया

ऋौर

जिनकी अनुकम्पा तथा ग्रुभकामना से यह ग्रन्थ समाप्त हो पाया

उन्हीं ज्येष्ठ भ्राता, हिन्दू-विश्वविद्यालय के प्रोकसर, श्रद्धाभाजन साहित्याचार्य

परिडत बलदेव उपाध्याय जी एम० ए०

के

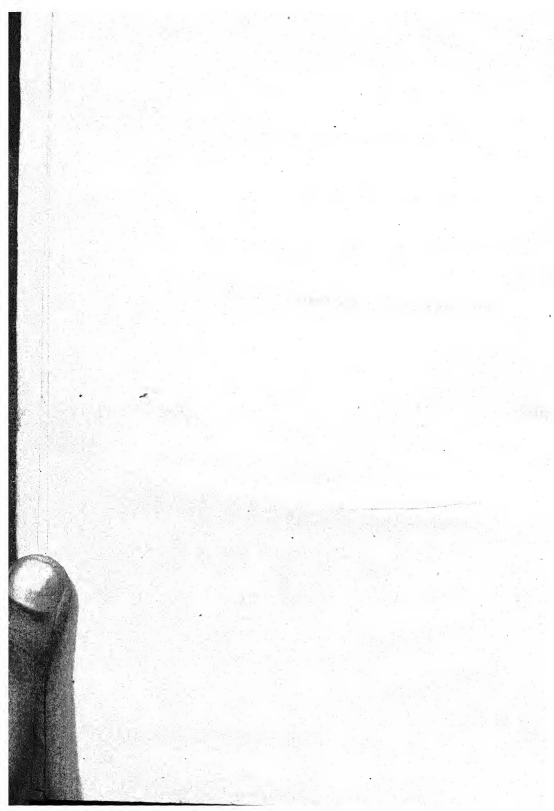
करकमलों में यह कृति

साद्र

समर्पित

300

—वासुदेव

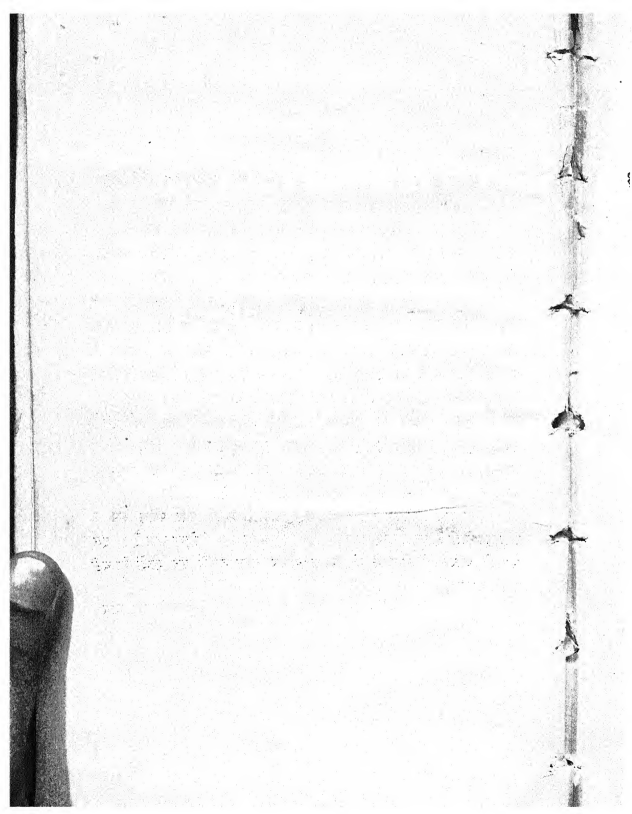


## दे। शब्द

गुप्त-साम्राज्य के इतिहास का यह दूसरा भाग इतिहास-प्रेमियों के सामने प्रस्तुत किया जा रहा है। इस प्रन्थ के पहले भाग का विषय राजनैतिक इतिहास था। प्रस्तुत भाग का विषय गुप्त-कालीन सभ्यता तथा संस्कृति है। इस खएड में ग्यारह परिच्छेद हैं जिनमें शासन-प्रणाली, ऋार्थिक स्थिति, मुद्रा, साहित्यिक विकास, शिचा-प्रणाली, सामाजिक दशा, धार्मिक दशा,भौतिक-जीवन, लिलत-कला, बृहत्तर भारत तथा गुप्त-युग की महत्ता का क्रमशः वर्णन किया गया है। इस प्रकार गुप्त-राजाओं के समय में होनेवाली आर्य संस्कृति का पूरा नक्षशा यहाँ खींचा गया है। इस विषय का यहाँ साङ्गोपाङ्ग वर्णन करने का प्रयन्न किया गया है। जहाँ तक प्रन्थकार को पता है, गुप्त-संस्कृति का इतना विशद, ज्यापक तथा प्रामाणिक विवेचन किसी भी भारतीय भाषा में अभी तक नहीं किया गया है। अतः यह अपने ढंग की पहली पुस्तक होने के कारण त्रुटियाँ का होना अनिवार्य है। प्रेमी पाठकों से अनुरोध है कि वे इनकी सूचना प्रन्थकार को दें जिससे वे आगे दूर कर दी जायँ। जिन बन्थों की सहायता ली गई है उनके लेखकों के प्रति में आभार मानता हूँ। ऐसे प्रमाणभूत प्रन्थों का निर्देश तत्तन्-स्थानों पर पाद-टिप्पणियों में कर दिया गया है।

इस प्रन्थ के लिखने में मुक्ते जिन महानुभावों से प्रत्यक्त तथा परोक्त रूप से सहायता मिली है उनका सादर उल्लेख प्रथम भाग के आरम्भ में किया गया है। इस भाग के आरम्भ में भी उनके प्रति अपना आभार प्रकट कर मैं इन शब्दों के यहीं समाप्त करता हूँ।

—वासुदेव उपाध्याय



## विषय-सृची

| विषय                                                           | पृष्ठ-संख्या  |
|----------------------------------------------------------------|---------------|
| गुप्त-शासन-प्रणात्ती                                           | 3-39          |
| प्रजातन्त्र ३-४, राजतन्त्र ४, गुप्त-प्रणाली ४-४, चार मुख्य     |               |
| शाखाएँ ५।                                                      |               |
| (१) केन्द्रीय व्यवस्था                                         | ¥-30          |
| भूमिका ५-७, सामन्त या महाराजा ७-८, त्रमात्य तथा मन्त्रि-       |               |
| गेण ८-९, पुरोहि <u>त ९-१०,</u> त्रन्तरराष्ट्रीय विभाग १०, सेना |               |
| १०-११, न्याय ११-१३, पुलिस-विभाग १३-१४, ऋन्य कर्म-              |               |
| चारी १४, राजाज्ञा १४-१५, महल १५, मित्र १५-१६, वेतन             |               |
| १६, त्र्याय १६-१७, त्र्याय के उर्गम स्थान १७, (१) नियमित-      |               |
| कर १७, उद्रङ्ग = भूमिकरउपिकर १७-१८, भूमिकर का                  |               |
| परिमाण १८, कृषि-विभाग १८-१९, भूतोवात-प्रत्याय १९-२०.           |               |
| विष्टी = बेगार २१, अन्य कर २१, (२) सामयिक कर २१-२२,            |               |
| (३) अर्थद्राड २२, (४) राजकीय सम्पत्ति से आय २२;                |               |
| भूमि का स्वामी कौन था ? २२-२३, भूमि-सम्पादन २३-२४,             |               |
| ( अ ) भूमि की माप तथा विशेषता २४, ( व ) सीमा २४, (स)           |               |
| क्रय-मूल्य २४, ( द ) अन्य नियम तथा निवेदक का अधिकार            |               |
| २५, निधि तथा ऋदायिक सम्पत्ति का संग्रह २५-२६, (५)              |               |
| सामन्तों से उपहार २६, राजकीय कर से मुक्त २६-२७, व्यय           |               |
| २७, (१) राज्य-प्रबन्ध २७, (२) रत्ता २७, (३) सार्वजनिक          |               |
| कार्य २८, ऋप्रहार-दान २८-३०, (४) संचय केाष ३०।                 |               |
| (२) प्रान्तीय शासन                                             | <b>३१-३</b> २ |
| मुक्ति ३१, मुक्ति-शासक की उपाधियाँ ३१-३२, सभासद ३२,            |               |
| शासन-श्रवधि ३२।                                                |               |
| (३) विषय-शासन                                                  | <b>३</b> ३–३६ |
| विषय-पति ३३-३४, विषय का मन्त्रि-म्पडल ३४-३५, पदाधि-            |               |
| कारियों की अवधि ३५, नगर म्यूनिसिपैलिटी ३५-३६।                  |               |
| (४) ग्राम-शासन                                                 | 38-38         |
| य्राम-पञ्चायत ३६–३७, पदाधिकारी ३७, श्र <b>धिकार ३७, उप-</b>    |               |
| समिति ३७, त्र्राय ३८, भूमि-सम्पादन ३८, सीमा-विवाद              |               |
| 3/-30 1                                                        |               |

### २-- गुप्त-कालीन आर्थिक-अवस्था

४३-५६

कृषि और सिँचाई का प्रवन्ध ४३, व्यापार तथा नगर ४४, पाटलिपुत्र ४४, वैशाली ४४, डज्जियनी ४४–४५, दशपुर ४५, भड़ौच ४५, स्थल-मार्ग ४६, जलमार्ग ४७, पश्चिमी व्यापार ४७–४८, पूर्वी-व्यापार ४८, पोत-कला ४८–५०, भारतीय आयात और निर्यात ५०–५१, लौह-व्यवसाय ५१–५२, सोने तथा चाँदी आदि का व्यवसाय ५२, माती ५२, व्यापारिक-संस्थाएँ ५३–५४, सभासद ५४, शिन्ता-कार्य ५४–५५, बैंक का कार्य ५५–५६, न्याय-कार्य तथा शासन-सहयोग ५६।

### ३ - गुप्त-राजाओं के सिक्के

49-64

भूमिका ५९-६०, कुषाणों का अनुकरण ६०-६१, गुप्त-मुद्रा-कला के जन्मदाता ६१-६४, सोने के सिक्के ६४-६५, स्थान का प्रभाव ६५, समय का प्रभाव ६६, चाँदी के सिक्के ६६, चत्रपों का अनुकरण ६६-६७, चाँदी के सिक्कों के प्रारम्भ की तिथि ६७, चाँदी के सिक्कों का प्रकार ६७, पश्चिमी तथा मध्य-प्रदेश के सिकों की भिन्नता ६८, ताँबे के सिक्के ६८-६९, छन्द्रगुप्त प्रथम ६९, समुद्रगुप्त के सोने के सिक्के ६९-७०, समुद्रगुप्त के ताँबे के सिक्के ७१, समुद्रगुप्त के सिक्कों का स्थान तथा काल-निरू-पण ७१, रामगुप्त ७१-७३, चन्द्रगुप्त विक्रमादित्य ७३, सोने के सिक्के ७३-७५, चाँदी के सिक्के ७५, ताँबे के सिक्के ७५, कुमारगुप्त प्रथम ७५-७८, चाँदी के सिक ७८, ताँबे के सिक्के ७८, स्कन्द्गुप्त ७८, सोने के सिक्के ७९, चाँदी के सिक्के ७९-८०, ताँवे के सिक्के ८०, पुरगुप्त ८०-८१, नरसिंहगुप्त ८१, कुमार-गुप्त द्वितीय ८१, बुधगुप्त ८१, पीछे के गुप्तों के सिके ८१-८२, गुप्तों के समान कुछ सिक्के ८२-८३, साने तथा चाँदी के सिकों की विशेषता ८३, गुप्त-मुद्राकला पर विदेशी प्रभाव ८३, गुप्त-सिकों के प्राप्ति-स्थान ८३-८५।

### ४-- गुप्त-कालीन साहित्यिक-विकास

009-23

संस्कृत-वाङ्मय-उपक्रम ८९-९१।

(१) ब्राह्मण-साहित्य

E8-833

(काव्य नाटक आदि ६१-११३)

भूमिका ९१-९२, (१) हरिषेण ९२-९४, (२) वीरसेन ९४, (३) वत्सभिट्ट ९४-९६, (४) वासुल ९६, (५) रविशान्ति ९६-९७, (६) कालिदास ९७-१०२, (७) मान्र-गुप्ताचार्य १०२-३, (८) भन्न मेएठ १०३-४, (९) श्रुद्रक १०५-७,

विषय

्र पृष्ठ-संख्या

(१०) विशाखदत्त १०७-९, (११) सुबन्धु १०९-११, (१२) सामह १११-१२, (१३) अमरसिंह ११२-१३।

( दर्शन शास्त्र ११३-१२४)

सांख्य ११३-१८, (१) विन्ध्यवासी ११४-१६, विन्ध्यवासी तथा ईश्वरकृष्ण की एकता ११४-१६, (२) ईश्वरकृष्ण ११६-१८, इश्वरकृष्ण और दिङ्नाग ११७-१८, सांख्य-कारिका ११८, न्याय-दर्शन ११८-२१, (१) वात्स्यायन ११८-१९, न्याय-भाष्य ११९, (२) उद्योतकर ११९-२०, काल-निर्णय १२०-२१, वैशेषिक दर्शन १२१-२२, प्रशस्तपाद १२१-२२, पूर्वमीमांसा-दर्शन १२२-२४, शवरस्वामी १२३-२४। विज्ञान १२४, शिल्पशास्त्र १२४, ज्योतिष १२४-२७, (१) आर्थभट्ट १२५, (२) लड १२५-२६, (३) वराहमिहिर १२६-२७, (४) कल्याणवर्मा १२७। आर्युवेद १२७-२८। अर्थशास्त्र कामन्दकीय नीतिसार १२८-२९, कामशास्त्र १२९ धार्मिक साहित्य १३०-३३, पुराणों का संस्करण १३०-३१, धर्मशास्त्र १३१, (१) याज्ञवल्क्यस्मृति १३२, (२) पराशरस्मृति १३२, (३) कात्यायनस्मृति १३३।

(२) बैद्ध-साहित्य

१३४-१६३

योगाचार सम्प्रदाय के आचार्य १३५-४९, परिचय १३४, (१) आचार्य मैत्रेय या मैत्रेयनाथ १३५, (२) आर्य असंग १३६, (३) आचार्य वसुवन्धु १३६-१४५, जीवन-चरित १३७-३८, वसुवन्धु और संवभद्र १३८, योगाचार मत में दीचा १३८, काल-निर्णय १३८-४०, आचार्य वसुवन्धु और उनके समसामियक गुप्त-नरेश १४०-४१, मन्थ १४१-४५, (क) हीनयान-संबंधी प्रन्थ १४२-४४, (ख) महायान-संबंधी प्रन्थ १४४-४८, जीवन-वृत्तान्त १४६, प्रन्थ १४६-४८, (६) शंकरस्वामी १४८-४९, (७) धर्मपाल १४९।

माध्यमिक सम्प्रदाय के आचार्य १४९-५२,(१)स्थिवर बुद्धपालित १५०, (२) भावविवेक १५०-५१, (३) चन्द्रकीर्ति १५१-५२। वैभाषिक सम्प्रदाय के आचार्य १५२-५४, (१) मनोरथ १५२, (२) संघभद्र १५३-५४,

स्थिविरवाद सम्प्रदाय के श्राचार्य १५४-१६०, (१) श्राचार्य बुद्धवोष १५४-५६, (२) बुद्धदत्त १५६-५७, (३) धम्मपाल विषय

पृष्ठ-संख्या

१६३ .७०

१५७, त्र्याचार्य चन्द्रगोमिन् १५७-६०, चीन देश में बैाद्ध-साहित्य का प्रसार १६१-६३, (१) कुमारजीव १६१-६२, (२) परमार्थ १६२-६३।

(३) जैन-साहित्य ... ... जैन न्याय की क्रम-जैन त्रागमों का लिपिबद्ध होना १६४-६५, जैन न्याय की क्रम-बद्ध रचना १६५, (१) त्र्याचार्य सिद्धसेन दिवाकर १६५-६७, (२) जिनभद्रगणि १६७, (३) सिद्धसेनगणि १६७, (४) समन्तभद्र १६८-६९, (५) देवनन्दि १६९-७०, उपसंहार १७०।

५-गुप्त-कालीन शिक्षा-प्रणाली

89-508

विद्यारम्भ १७३, उपनयन १७३-७४, गुरु-शिष्य का सम्बन्ध १७४-७५, त्राश्रम १७५, विद्यार्थी की दिन-चर्या १७६, विषय तथा त्रध्ययन काल १७६-७७, समावर्तन १७८, बैग्छ शिचा-प्रणाली १७८-८०, गुप्त-कालीन शिचा १८०, शिचा का ढङ्ग १८०-८२, शिचा-क्रम १८२-८४, प्रारम्भिक शिचा १८४-८६, स्त्री-शिचा १८६-८८, राजकुमारों की शिचा १८८-८९, त्रार्थिक सहायता १९०, नाल-दा-महाविहार १९०-९१, उत्पत्ति तथा संस्थापकगण १९१, विद्याभ्यास के लिए सुविधाएँ १९१-९२, शिचा-क्रम १९२-९३, त्राधिकारीवर्ग तथा कुलपित १९३, नाल-दा की महत्ता १९३-९४।

६ - गुप्त-कालीन सामाजिक श्रवस्था .... १९७-२०८ वर्ण-व्यवस्था १९७, ब्राह्मण श्रीर उनके कर्तव्य १९८-९९,

वण-ज्यवस्था १९७, ब्राह्मण आर उनक कतन्य १९८-९९, श्रापद्धम १९९, सुविधाएँ १९९-२००, ब्राह्मणों की उपजातियाँ २००-१, श्रजुलोम-विवाह २०१-२, च्रत्निय श्रोर उनके कर्तव्य २०२-३, वैश्य जाति तथा उसके कर्तव्य २०३-४, उपजातियाँ २०४, कायस्थ २०४-५, श्रूद्र २०५-६, श्रन्त्यज २०६-७, वर्णों का पारस्परिक संबंध २०७, स्पृश्यास्पृश्य २०७-८।

७—गुप्त-कालीन धार्मिक अवस्था .... २११वैदिकधर्म २११, जैनधर्म २१२, सम्प्रदाय २१२-१३, जैनधर्म का विस्तार २१३, बौद्ध-धर्म २१३, सम्प्रदाय २१३, प्रचार २१४, जैन तथा बौद्ध-धर्म में पार्थक्य २१४, भागवत धर्म का उदय २१४, भागवत धर्म की प्राचीनता २१४-१५, बौद्ध-धर्म पर भागवत धर्म का प्रभाव २१५-१६, गुप्त-कालीन धार्मिक अवस्था २१६, विष्णु २१६-१९, शिव २१९-२०, सूर्य २२०-२२, देवी

२२२-२३, जैन-धर्म २२३-२४, बौद्धधर्म २२४-२२६।

## ८-गुप्त-कालीन भौतिक जीवन

२२९-२४६

श्रामोद-प्रमोद की सामग्री २२९-३०, उद्यान २३०, पिल्-पालन २३०-३१, वाहन २३१, वस्त्र २३१-३२, केश २३२-३३, श्रामूषण २३३-३४, उत्सव २३४, मनोरंजन के श्रन्य साधन २३५, मोजन २३५-३७, भोजन का मृत्य २३७, दास-प्रथा २३८, श्रन्ध-विश्वास २३८-३९, चित्र २३९-४०, नागिरक का श्राचरण २४०, स्त्रियों का स्थान २४०-४१, स्त्री-शिल्चा २४१-४२, परदा २४२, विवाह २४२-४३, विधवा-विवाह २४३-४४, सती-प्रथा २४४-४५, स्त्रियों के दायाधिकार २४५, भिल्नुणी २४६, गिण्का २४६।

## ९च्युप्त-कालीन ललित-कला

289-320

उपक्रम २४९, भारतीय कला की विशेषता २४९-५०, भारतीय कला की उत्पत्ति का इतिहास २५०-५१, गुप्त-पूर्व-कळा २५१-५६, मौर्य्य-कळा २५२, भरहुत तथा साँची २५२-५३, अमरावती २५३, गांधार-कळा २५३-५४, मथुरा-कळा २५४-५६, मथुरा की छुषाग्यकालीन विशेषताएँ २५५-५६।

गुप्त-कला ... उपक्रम २५६-५७, गुप्त-कला की उत्पत्ति २५७, गुप्त-कला की विशेषता २५७-५८, गुप्त-कालीन ललित कलात्रों के भेद २५८।

(१) वास्तु-कला

२४५-६७

- (१) राज-प्रासाद २५९, (२) स्तम्भ २५९-६२, (क) कीर्ति-स्तम्भ २५९-६०, (ख) ध्वज-स्तम्भ २६०, (ग) स्मारक-स्तम्भ २६०-६१, (घ) सीमा-स्तम्भ २६१, स्तम्भों की बनावट २६१-६२, (३) स्तूप तथा विहार २६२-६३, (४) गुहा २६३, (५) मन्दिर २६३-६६ (१) भूमरा का शिव-मंदिर २६४, (२) नचना कूथर का पावती मंदिर २६५, (३) लड़खान का मन्दिर २६५, (४) देवगढ़ का दशावतार मन्दिर २६५, (५) भिटरगाँव का मंदिर २६५, (६) तिगवाँ का मन्दिर २६५, (७) अन्य मन्दिर २६५-६६, शिखर की उत्पत्ति २६६, गुप्त-कालीन उत्पत्ति २६६-६७।
- (२) तत्तरण-कला ... ... ... जपकम २६७-६८, मधुराकेन्द्र २६८-६९, सारनाथ केन्द्र २६९, पाटलिपुत्र केन्द्र २६९-७०, मूर्तिकला २००। हिंदू-प्रतिमाएँ २७०-७३, विष्णु-प्रतिमा २७०, शेषशायी विष्णु २७०-७१, विष्णु-वाराहावतार २७१-७२, कृष्ण २७२, कार्तिकेय २७२, शिवमूर्तियाँ २०२-७३, सूर्य २७३, दुर्गा २७३, ताल-मान २७३-७५।

विषय

पृष्ठ-संख्या

बैाद्ध-मृर्तियाँ २०५-९०, बौद्ध मृर्तियों की विशेषताएँ २०५-७७, मुद्राएँ २७७-७८, (१) ध्यान-मुद्रा २७७, (२) भूमि-स्पर्श-मुद्रा २७७, (३) अभय मुद्रा २७७, (४) वरद-मुद्रा २७८, (५) धर्म-चक-मुद्रा २७८, बुद्ध की खड़ी हुई प्रतिमाएँ २७८-७९, (१) श्रभय-मुद्रा २७८-७९, (२) वरद-मुद्रा २७९, (३) श्रन्य खरिडत मूर्तियाँ २७९, बुद्ध की बैठी हुई प्रतिमाएँ २७९-८२, (१) भूमि-स्पर्श-मुद्रा २८०, (२) धर्म-चक्र-प्रवर्तन मुद्रा २८०-८२, (३) पद्मासन पर बैठी हुई बुद्ध प्रतिमा २८२, बुद्ध की जीवन-संबंधी घटनात्र्यों का चित्रण २८२, चार प्रधान घटनाएँ २८३-८४. (१) बुद्ध का जन्म २८३, (२) सम्बोधि २८३, (३) धर्म-चक्र-प्रवर्तन २८४, (४) महापरिनिर्वाण २८४, चार गौण घटनाएँ २८४-८६, (१) बुद्ध का त्रयिखंश स्वर्ग से लौटना २८५, (२) नालागिरि हस्ती का दमन २८५, (३) वानरेन्द्र की मधुदान २८५-८६, (४) विश्वरूप-प्रदर्शन २८६, श्रन्य घटनाएँ २८६-२८७, बोधिसत्व २८७-९०, नाम श्रौर मुद्रा २८७, खड़ी मूर्तियाँ २८८-८९, (१) त्र्यवलोक्तिश्वर २८८, (२) मैत्रेय २८८-८९, (३) मञ्जुश्री २८९, बैठी हुई मूर्ति २८९-९०, जैन-प्रतिमा २९०। श्रलंकरण-प्रकार २९०-९१, (१) व्याल २९१, (२) गङ्गा श्रीर यमुना २९२, (३) कीर्तिमुख २९२-९३, (४) पद्म, लता तथा बेल-बूटे २९३, (५) गवाच २९३-९४।

(३) मृरामयी मृर्तियाँ ... ... डपक्रम २९४, (१) बुद्ध की मृरामयी मृर्ति २९४, (२) बुद्ध का सिर २९४-९५, (३) हिन्दू देवतात्र्यों की मृर्तियाँ २९५, (४) मनुष्य-मृर्ति २९५, (५) मुहर २९५-९६, (६) अन्य प्रकार की आकृतियाँ २९६, गुप्त कालीन ईटें २९६-९७।

(४) चित्र-कला

२६७-३२०

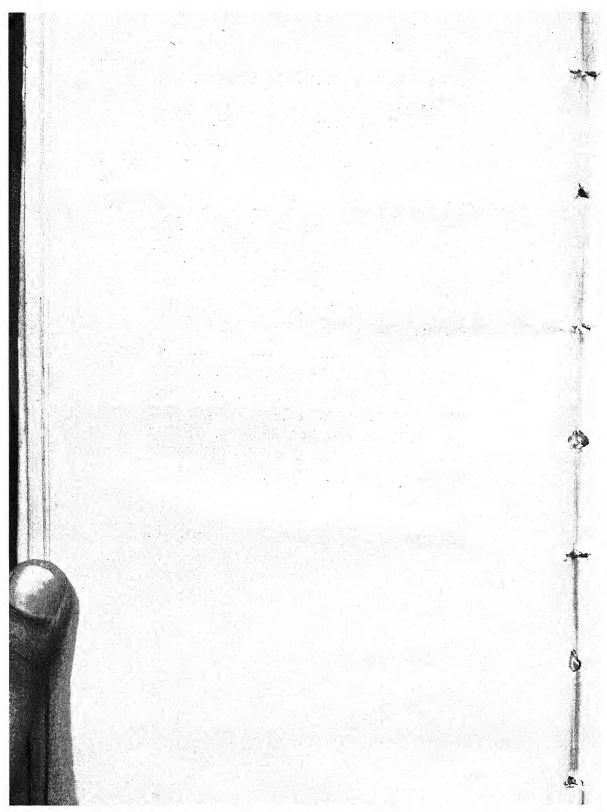
288-89

उपक्रम २९७-९८।

चित्रकला के सिद्धान्त २९८-३०४, चित्रशाला २९८, चित्र २९८-३००, चित्रभूमि ३००, प्रकार ३०१-२, उपकरण ३०२, वर्ण ३०२-३, चित्रांकित व्यवस्था ३०३, चित्र-निर्माण ३०३-४ चित्र-निर्माण का रहस्य ३०४;

श्रजन्ता की चित्रकारी ३०४-११, उपक्रम ३०४-०५, भौगोलिक स्थिति ३०५, पूर्व-इतिहास ३०५, काल-निर्णय ३०५-६, गुफाएँ ३०६, चित्रों के त्रिषय ३०६-७, कुछ प्रसिद्ध चित्र ३०७-९, भारतीय-चित्रकला ३०६, श्रजन्ता की विशेषता

|                     | विषय                                              |            | पृष्ठ-संख्या |
|---------------------|---------------------------------------------------|------------|--------------|
|                     | ३०९-१०, श्रजन्ता के संबंध में कुछ विद्वानों       | की सम्म-   |              |
|                     | तियाँ ३१०-११।                                     |            |              |
|                     | बाघ की चित्रकारी ३११-१६, काल ३११-१                | र, कतिपय   |              |
|                     | रमणीय चित्र ३१२-१४, बाघ चित्रों की महत्ता ३१४     | -१६।       |              |
| •                   | ) संगीत                                           | . **•      | 38-38        |
| ( & )               | ) नाटकीय श्रभिनय                                  |            | ३२०          |
| <b>ξο—</b> <u>1</u> | प्रत-कालीन बृहत्तर-भारत ,                         | ३२         | 3-330        |
|                     | उपक्रम ३२३, व्यापारिक मार्ग ३२४, भारतीय           | उपनिवेश    |              |
|                     | ३२४-२५, नामें। की समता ३२५, भारतीय शिचा तथ        |            |              |
|                     | का प्रचार ३ ५-२६, सामाजिक नियम ३२६, उपि           |            |              |
|                     | शासनपद्धति ३२६, उपनिवेशों में भारतीय धर्म         |            |              |
|                     | भारतीय कला का प्रभाव ३२८-२९, लेख ३२९, बृह         | त्तर भारत  |              |
|                     | में भारतीय सभ्यता का विशेष विस्तार-काल ३२९-३३     | ३० ।       |              |
| ११-गुष              | प्त-युगकी महत्ता                                  |            | ३–३४०        |
|                     | 'स्वर्णयुग' की कल्पना ३३३-३४, एकछत्र राज्य की     |            |              |
|                     | त्र्यौर स्थाप्ना ३३४-३५, धार्मिक सहिष्णुता ३३५-३३ |            |              |
|                     | सभ्यता और संस्कृति की रत्ता ३३६-३७, साहित्य       |            |              |
|                     | ३३७, कला की चरम सीमा ३३८, पेरिक्टिज-युग (         | पेरिक्चियन |              |
|                     | एज) से तुलना ३३८-३९, एंटोंनाइन-युग (एज            |            |              |
|                     | एंटोंनाइंस ) से तुलना ३३९, भारतीय इतिहास में गु   | प्रकाल का  |              |
|                     | स्थान ३३९-४०।                                     |            |              |
|                     |                                                   | ४१–३५०     |              |
|                     | त्र <u>न</u> ुक्रमणी                              | १५१–३६९    |              |



## संकेत-शब्द-सूची (द्वितीय खगड)

#### संकेत

স্থা০ কা০ अ० हि० इ० ञ्रा० स० इ० रि० श्रा० स० मे० त्रा० स० रि० श्राप० धर्मे० इ० ए० इ० हि० क्वा० ऋ० सं० ए० इ० ए० सा० सं० का० इ० इ० का० वि० पी० काशिका० का० सू० कुमार० कै० चा० त्रि०

कै० म० म्यु० कै० सा० म्यु० कै० है० स्रा० इ० म्यु० क०

गा० श्रो० सी०
गु० ले०
गु० स०
गा० गु० सू०
चौ० सं० सी०
जा०
जे० श्रार० ए० एस०
जे० ए० एस० बी०

#### पूरा शब्द

ऋयोध्या कागड अरली हिस्ट्री आफ इग्डिया श्राक्योंलाजिकल सर्वे श्राफ इंएडया रिपोट त्राक्योंलाजिकल सर्वे मेम्बायर्स त्र्याक्योंलाजिकल सर्वे रिपोर्ट ञ्रापस्तम्ब धर्मसूत्र इग्डियन एग्टिक्वेरी इिएडयन हिस्टारिकल क्वार्टरली ऋग्वेद संहिता एपिय्रे फिका इरिडका एशियाटिक सासाइटी संस्करण कार्पस इन्सिक्रपानम् इन्डिकेरम् काशी विद्यापीठ काशिका वृत्ति काम-सूत्र कुमारसंभव कैटेलाग त्र्याक दी चाइनीज त्रिपिटक्स (नैन्जियो कृत) कैटेलाग त्र्याक दी मधुरा म्युजियम कैटेलाग चाक दी सारनाथ म्युजियम। कैटेलाग आक दी हैएडबुक आक आक्यों-लाजी, इरिडयन म्युजियम, कलकत्ता गायकवाड़ ऋोरियएटल सीरीज गुप्त लेख गुप्त-संवत् गोभिल गृह्य-सूत्र चौखम्भा संस्कृत सीरीज जातक जरनल त्राक रायल एशियाटिक सासाइटी जरनल त्राक दी एशियाटिक सासाइटी श्राफ बंगाल

#### संकेत

जे० बी० श्रो० श्रार० एस० जे० बी० बी० श्रार० ए० एस०

टि० तैत**०** उप० ध० सू० ना० प० प० प्रो० फ० स्रो० का०

बृ० स्मृ० बौ० ध० सू० म० शा० प० मालविका० मृच्छ० मे० त्रा० स० इ० रि०

मेघ० या० स्मृ० रघु० बृह० उप० वैष्णुविजम शैविजम श्रादि०

शकु० शत० ब्रा० सूची ( नैञ्जियोकृत) हि० इ० ला० हि० इ० लि० हि० पा० लि० हि० सं० लि० है० स्क० इ० म्यु० क० पूरा शब्द

जरनल त्राफ बिहार उड़ीसा रिसर्च सोसाइटी जनरल त्राफ दी बाम्बे बाब्च त्राफ रायल एशियाटिक सोसाइटी।

दिप्पणी तैत्तरीय उपनिषद धर्म-सूत्र नागरी-प्रचारिणी पत्रिका प्रोसीडिंग्स त्राक दी कस्ट त्रोरियएटल कानकरेन्स

बृहस्पतिस्मृति बौधायन धर्म-सूत्र महाभारत शान्तिपर्व मालविकाग्निमत्र मृच्छकट्टिक

मेम्बायर्स स्त्राफ दी स्त्राक्योंलाजिकल सर्वे स्त्राफ इंग्डिया रिपोर्ट ।

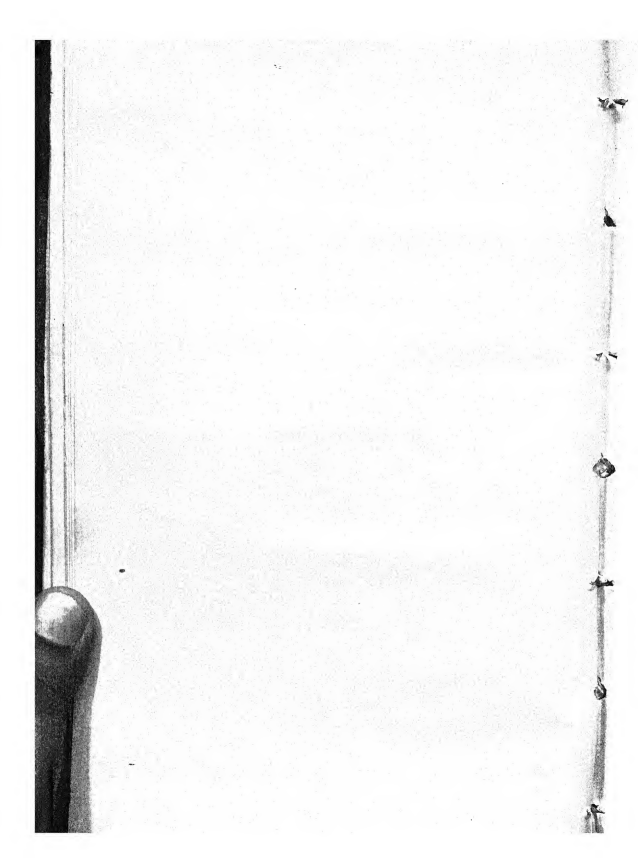
मेचदूत याज्ञवल्क्यस्मृति रघुवंश बृहद्गरण्यक उपनिषद् वैद्याविजम् शैविजम्

वैष्णविजम, शैविजम एग्ड माइनर रिलिजस सिस्टम्स ।

शकुन्तला शतपथ ब्राह्मण् कैटेलाग खाक दी चाइनोज विपिटक्स। हिस्ट्री खाक इणिडयन लाजिक हिस्ट्री खाक इणिडयन लिटरेचर हिस्ट्री खाक पाली लिटरेचर हिस्ट्री खाक पाली लिटरेचर हिस्ट्री खाक संस्कृत लिटरेचर हैएडबुक खाक स्कल्पचर इन इणिडयन म्युजियम, कलकत्ता

नोट — जहाँ जहाँ पर डा० विद्याभूषण तथा डा० विराटरनित्स के नाम से 'हिस्ट्री' का संकेत हैं वहाँ क्रमश: 'हिस्ट्री आफ इंग्डियन लाजिक' तथा 'हिस्ट्री आफ इंग्डियन लिटरेचर' का अथ समम्मना चाहिए। डा० वि० च० ला के नाम से संकेतित 'हिस्ट्री' का अथ 'हिस्ट्री आफ पाली लिटरेचर' से है।

## गुप्त-शासन-प्रणाली



प्राचीन भारत में एक ब्रादर्श मार्ग का शासन-प्रवंध था। उस समय मुख्यत: देा प्रकार की शासन-प्रणाली वर्तमान थी। (१) राजतंत्र शासन तथा (२) प्रजातंत्र शासन। भारतीय समस्त प्राचीन ग्रंथों में महाराजा, राजा तथा नृप आदि शब्दों का प्रयोग मिलता है जिससे राजतन्त्र शासन की स्चना मिलती है। राजा समन्त देशों का शासन स्वयं करता था ब्रौर उसे शासन-प्रवन्ध में सहायता देने के लिए मन्त्रि मण्डल होता था। परन्तु प्रजातन्त्र शासन में कुछ विलच्ण वात थी। राज-काज का समस्त प्रवन्ध जनता के हाथ में रहता था। प्रजागण जिसका नियुक्त कर देते थे वही प्रजातन्त्र का मुख्या समन्ता जाता तथा शासन-प्रवन्ध करता था।

जैसा ऊपर कहा गया है कि प्राचीन भारत में दो प्रकार के शासन थे। समय राजतन्त्र से प्रजातन्त्र की गणना न्यून न थी। बौद्ध प्रन्थों में वर्णन मिलता है कि बुद्धदेव से पूर्व काल में भारत में सालह महाजनपद थे, प्रजातन्त्र जिनमें श्रधिक संख्या प्रजातन्त्रों की थी। ईसा पूर्व छुठी शताब्दी में वृष्त्र, भगा, केालिया, कलभ व मल्ल आदि प्रजातन्त्र वर्तमान थे जिनकी शासन-प्रणाली बहुत ही उच्च केाटि की थी। उनकी सम्यता भी उन्नत ऋवस्था में थी। महाभारत में प्रजातन्त्र के लिए 'गगा' शब्द का प्रयोग मिलता है। इसके वर्णन से स्पष्ट ज्ञात होता है कि गण शासन अत्यन्त ही शक्तिशाली होता था । वैयाकर स पाणिनि मुनि ने भी गण की बहुत प्रशंसा की है। गण तथा संघ शब्द पर्यायवाची रूप में प्रयुक्त किये गये हैं । प्रजातन्त्र शासन का वैभव काल ईसा पूर्व छुढी शताब्दी से लेकर चौथी शताब्दी (ईसा पूर्व ) तक ज्ञात होता है। इस काल में अनेक शक्ति-शाली तथा प्रतापी प्रजातन्त्रों की स्थिति ज्ञात होती है। ग्रीक ऐतिहासिकों के वर्णन से स्पष्ट पता चलता है कि ईसा पूर्व चौथी शताब्दी में बहुत प्रजातन्त्र शासन वर्तमान था। पटल, जुद़क, मद्रक तथा वृज्जिक अपने सैनिक बल के लिए विख्यात थे। पञ्जाब प्रान्त में स्थित प्रजातन्त्रों ने ग्रीक आक्रमण्कारी सिकन्दर के प्रवाह के। रोका था। परन्तु प्राय: अधिक प्रजातन्त्र मौर्य साम्राज्य में विलीन हो गये। ईसा पूर्व १५० से लेकर ईसा की तीसरी शताब्दी के मध्य काल में भी प्रजातन्त्रों की संख्या पर्याप्त मात्रा में थी। इस समय में भी अनेक प्रजातन्त्र प्रसिद्ध थे। उज्जैन के चत्रप शासक रहदामन के जूनागढ के लेख में (ई० स० १५०) कुछ नाम मिलते हैं । परन्तु गुप्त सम्राट् समुद्रगुप्त की प्रयाग की प्रशस्ति में अनेक प्रजातन्त्रों के नाम मिलते हैं जिनका समुद्रगुप्त ने परास्त किया

१. महाभारत --शान्तिपव ६ -- ३२ |

२. अष्टाध्यायी--५. २. ५२ [बहुपूगगणासंघस्य तिथुक् ]।

३. ए० इ० सा० = पृट ३६।

था। अतएव इन लेखों के आधार पर यह प्रकट होता है कि ईसा की तीसरी शताब्दी तक प्रजातन्त्र शासन भारत में सुचार रूप से प्रचित्त था। इन प्रजातन्त्रों के नाश करने का अपयश गुप्त सम्राट् समुद्रगुप्त के नाम सम्बन्धित किया जाता है। इतिहास के अध्ययन से यह सत्य भी प्रकट होता है। तीसरी शताब्दी के पश्चात् प्रजातन्त्र शासन का अभाव हो गया। इनका प्राचीन गौरव, शिक्त तथा सुन्दर शासन-प्रबन्ध समय के कराल मुख में विलीन हो गया। राज्य विस्तार के महत्त्व की आकांचा करनेवाले राजाओं ने यही उचित समका कि प्रजातन्त्रों के नाम के। इस देश से सर्वदा के लिए मिटा दिया जाय। वही हुआ जो स्वाभाविक था। प्रजातन्त्रों में पुरानी शक्ति का सञ्चार न था अत्र एव उनके। वीर योद्धाओं के सम्मुख पराजित होना पड़ा। अभिलापी नरेशों ने उन प्रजातन्त्र प्रदेशों के। अपने राज्य में सम्मिलित कर लिया।

प्रजातन्त्रों के साथ साथ प्राचीन भारत में राजतन्त्र शासन भी वर्तमान थे। ईसा
पूर्व चैाथी शताब्दी में भारत में एक बृहत् साम्राज्य की स्थापना हुई। मैायवंशी कुमार
चन्द्रगुप्त ने त्राचार्य चाणक्य की सहायता से समस्त भारत पर
राजतन्त्र मैार्य साम्राज्य की नींव डाली। चन्द्रगुप्त मौर्य के पात्र त्रश्राक
ने प्रारंभ में राज्य विस्तार की अभिलाषा से किलांग के। जीतकर मैार्य साम्राज्य में
सम्मिलित कर लिया। परन्तु बाद्धधर्म की त्रोर अधिक भुकाव होने के कारण उसका
'भेरी-बोष' 'धम्मघोष' के रूप में परिण्यत हो गया। यही कारण है कि त्रशोक पैतृक
साम्राज्य का विस्तार न कर सका।

मौर्यों के पश्चात् शुङ्गों का राज्य भी अधिक सीमित न था। ईसा पूर्व दूसरी शताब्दी में दिल्ल भारत में आन्ध्र राज्य की स्थापना हुई। आन्ध्र-नरेश कई शताब्दियों तक दिल्ल में शासन करते रहे। ईसा की प्रथम शताब्दी में भारत के उत्तर-पश्चिम में कुषाण राजा किनिष्क ने एक साम्राज्य स्थापित किया। इसकी राजधानी पुरुषपुर (पेशाबर) थी। कुषाण साम्राज्य पूर्व में बनारस तथा पश्चिम में चीनी तुर्किस्तान तक विस्तृत था। इस प्रकार यह ज्ञात होता है कि प्रजातन्त्रों के साथ साथ भारत में विस्तृत साम्राज्य भी स्थापित थे। इस राजतन्त्र शासन के माननेवाले गुप्तों ने भी ईसा की तीसरी शताब्दी में एक बृहत् साम्राज्य स्थापित किया था। सम्राट् समुद्रगुप्त ने दिग्वजय कर समस्त भारत पर विजय प्राप्त किया था। इसकी भिन्न-भिन्न नीति होने के कारण गुप्त-साम्राज्य केवल उत्तरी भारत में ही स्थित रहा। इस साम्राज्य का प्रत्येक ग्रंग ग्रादर्श मार्ग का था। गुप्तों की शासन-प्रणाली अनुकरणीय थी। इसी ग्रादर्श प्रणाली के वर्णन करने का प्रयत्न किया जायगा।

गुप्त सम्राटों के लेखों तथा चीनी यात्री फ़ाहियान के यात्रा-विवरण से गुप्त-कालीन शासन पद्धित का बहुत कुछ पता लगता है। यद्यपि उस यात्री (फ़ाहियान) ने राजा का नाम तथा अनेक ग्रावश्यक बातों का उल्लेख नहीं गुप्त-प्रणालों किया है परन्तु गुप्तों के शासन-प्रबंध का जो चित्र उसने खींचा है वह हृदय-प्राही है। फ़ाहियान लिखता है "प्रजा प्रभूत तथा सुखी है। व्यवहार

१. प्रयाग की प्रशस्ति।

की लिखा पढ़ी श्रीर पंच पंचायत कुछ भी नहीं है। लोग राजा की भूमि जानते हैं श्रीर उपज का अंश देते हैं। जहाँ चाहे जायँ, जहाँ चाहे रहें। राजा न तो प्राण-दर्गड देता श्रीर न शारीरिक दर्गड देता है। अपराधी के। श्रवस्थानुसार उत्तम साहस वा मध्यम साहस का श्रर्थ-दर्गड दिया जाता है। बार-बार दस्युता करने पर दिच्चण करच्छेद किया जाता है। राजा के प्रतिहार व सहचर वेतनभोगी हैं। सारे देश में न के।ई श्रिधवासी जीवहिंसा करता है न मद्य पीता है श्रीर न लहसुन-प्याज़ खाता है। केवल चारडाल मछली मारते, मृगया करते तथा मांस बेचते हैं। ।

चीनी यात्री फ़ाहियान के उपर्युक्त विवरण से स्पष्ट प्रकट होता है कि गुप्त सम्राटों की छत्र छाया में समस्त देश में 'राम-राज्य' की सी सुख-शांति तथा वैभव विराजमान था। राज सर्वप्रिय था। प्रजा पर कोई कठोर ब्रांकुश नहीं रखता ब्रौर शांतिमय उपायों से काम लेता था। कोई किसी की स्वतंत्रता में बाधा नहीं डाल सकता था। प्रजा भी नागरिकों के उच्च ब्रादर्श को जानती थी। उनमें सद्व्यवहार की मात्रा पर्याप्त रूप में वर्तमान थी। ब्राप्त कम संख्या में होते थे ब्रात्य राजनियम भी सरल थे। देश में ब्राप्त सम्पत्ति थी। ब्रातः प्रजा सब प्रकार से सुखी थी। सर्वत्र पूर्ण शांति का राज्य था। फ़ाहियान के। सहसों मील की यात्रा में डाकू या ठग कहीं नहीं मिले। राजा का ध्यान प्रजा के हित तथा सार्वजनिक कार्य में सर्वदा संलग्न रहता था। निर्धनों को ब्रान, बन्न ब्रौर औषधालयों में रोगियों को दवा निःशुल्क वितरण की जाती थी। गुप्तों के समय में राजधर्म का हिन्दू आदर्श पूर्णक्प से चरितार्थ हो। रहा था। फ़ाहियान ने गुप्त-साम्राज्य के शासन-प्रबंध का जो विवरण दिया है, उसकी यथार्थता का प्रमाण गुप्त-कालीन लेखों से मिलता है। कुछ लेख ऐसे भी मिले हैं जो सर्वथा शासन-व्यवस्था के द्योतक हैं।

गुप्त-कालीन शासन-व्यवस्था बहुत ही उच्च कोटि की थी। समस्त राज्य (देश या मगडल) शासन के सुप्रबंध के लिए सुख्यतः चार भागों में विभक्त था—(१) केन्द्रीय शासन, (२) सुक्ति (प्रांत) शासन, (३) विषय (ज़िला) शासन, (४) ग्रामशासन,

इन चारों शाला ह्यों का प्रवंध ऋधिक ऋंगों में पृथक् पृथक् स्वतंत्र रूप से चलता था परन्तु ऋापस में एक दूसरे से सम्बद्ध तथा शासित थी। इनका पृथक् विवरण ही समस्त जटिल प्रश्नों के। सुलभायेगा, अतएव प्रत्येक का वर्णन क्रमशः किया जायगा।

#### (१) केन्द्रीय व्यवस्था

केन्द्रीय शासन से उस पद्धति का तात्पर्य है जो राजधानी में शासनकर्ता से सम्बद्ध थी। राजा अमात्यों की सहायता से शासन करता था। मनु ने उल्लेख

१. फ़ाहियान का यात्रा विवरण।

२. दामोदरपुर ताम्रवन — ए० इ० मा० १५ ए० ११३।

किया है कि राजा के। अवेले प्रवन्ध नहीं करना चाहिए । अतएव राजनीति के आदर्श मार्ग पर चलनेवाले गुप्त नरेशों ने मिन्त्रियों की सहायता लेनी अनिवार्य समभी। प्राय: सभी राजनीति-शास्त्रों में इस नीति के। प्रतिपादित किया गया है । मिन्त-मण्डल के होते हुए भी राजा सर्वदा शासन की बागड़ोर अपने हाथ में रखता था। राज-काज का सारा भार मिन्त्रियों तथा अमात्यों पर ही नहीं छोड़ देता था। यदि शासकों की दिनचर्यों पर ध्यान दिया जाय तो यह स्पष्ट प्रकट होता है कि राजा प्रतिदिवस राजकार्य के समस्त विभागों का—शासन, अप्रय-व्यय, न्याय, अप्रार्थिक दशा, सेना, अन्तर्राष्ट्रीय तथा सार्वजिनक—निरीच्या करता था। इसके अतिरिक्त विद्वानों से वार्तालाप तथा स्वयं पठन-पाठन करता था। तत्य तथा गान सुनना भी उसकी दिनचर्यों का एक अङ्ग था । इस कार्य के अतिरिक्त राजा के काम से रहित, उत्साहयुक्त, विनीत, दया-युक्त, बुद्धिमान, क्रोधरहित, धीरता तथा वीरता आदि गुणों का वर्यान मिलता है । उसके। अपने भोजन आदि न्यून बातों में भा सचेत रहना चाहिए । स्वयं सहसा किसी पर विश्वास न करे परन्तु अपने में समस्त कर्मचारियों का विश्वास उत्पन्न करे । इन सब बातों से यह विदित होता है कि अमात्यगण केवल राजा की सहायता तथा मन्त्रणा देने के लिए नियुक्त किये गये थे। राजा यात्रा में भी स्वयं राज-काज का

१. अपि यत्सुकरं कर्म तदप्येकेन दुष्करम् ! — मनु ० ७।५५

२. तै: सार्व चिन्तयेकित्यं सामान्यं सन्धिविगृहम् ।
स्थानं समुर्यं गुप्तिं लब्धप्रशमनानि च । — मनु० ७।५६
स मन्त्रिणः प्रकुर्वीत प्राज्ञान्मौलास्थिरान् शुचोन् ।
तै: सार्थ चिन्तयेद्राज्यं विभेणाथ ततः स्वयम् । — याज्ञ० १।३१२
तत्प्रतिष्ठः स्मृतो धर्मो धर्ममूलश्च पाथिवः ।
सह सिद्धरतो राजा व्यवहारान्विशोधयेत् । — नारद सभाप्र० ६ ।

कृतरचः समुखाय पश्येदायन्ययो स्वयम् ।
 व्यवहागंस्ततो दृष्ट्वा स्वा.वा मुझीत कामतः ।—याञ्च० १।३२७ हिरप्यं व्यापृतानीतं माण्डागारेषु निचिपेत् ।
 पश्येच्चारांस्ततो दृतान्पेषयेन्मन्तिमझ्तः । ,, १।३२० ततः स्वैरिवहारी स्यान्मन्विमिर्या समागतः ।
 बलानां दर्शनं कृत्वा सेनान्या सह चिन्तयेत् । ,, १।३२६ सन्ध्यामुणस्य शृगुयाचाराणां गृढमापितम् गातकृत्येश्च मुझीत पठेत्स्वाध्यायमेव च । ,, १।३३०

४. महोत्साहः स्थूललचः कृतको दृद्धसेवकः । विनीतः सत्त्वसम्पन्नः कुलीनः सत्यवाक् शुचिः । ,, १।३०६ धार्भिकोऽव्यसनश्चैव प्रान्नः ग्रहो रहस्यवित् । ., १।३१०

५. कामन्दक नंगतिसार ७। ६-२७

६. वही--४। ८६-६०

सञ्चालन किया करता था; के हूँ भी व्यक्ति उसके कार्य में हस्तचेप करने का साहस नहीं कर सकता था। गुप्त-नरेश चक्रवर्ती राजा थे। लेखों में उनका विरुद 'महाराजा- घिराज', 'परमेश्वर' , 'सम्राट ' , परमदैवत विद्या चक्रवर्तीं न श्रादि मिलता है। इस साम्राज्य का अस्तित्व श्रानेक राज्यों के सङ्गढन से विद्यमान था। गुप्त नरेशों की प्रभुता सर्वत्र व्याप्त थी। लेखों में चारों समुद्र पर्यन्त यश-विस्तार का वर्णन मिलता है । गुप्त-सम्राटों ने श्रपनी समस्त प्रजा के। आदर्श प्रणाली पर चलने तथा स्वधर्म में सीमित रहने का मार्ग दिखलाया । वे निश्चित रूप से समभते थे कि प्रजा के सुखी होने पर राजा भी सुखी होता है, उसकी कीर्ति बढ़ती है तथा स्वर्ग की प्राप्ति होती है । इस प्रकार गुप्त नरेश श्रपने साम्राज्य का शासन-प्रबन्ध सुचार रूप से करते थे।

चक्रवर्ती नरेश के अधीन अनेक छाटे छाटे सामंत रहा करते थे। उनकी पदवी 'महाराज' का भी उल्लेख मिलता है। इन सामंतों की आभ्यन्तर नीति पर चक्रवर्ती

राजा का के हैं अंकुश नहीं रहता था। सामंत अपने राज-काज सामंत या महाराजा में स्वतंत्र रहते परन्तु उस बड़े शासक की छत्रछाया के अन्दर तथा आज्ञा के अनुकृत आचरण करना पड़ता था। गुप्त सम्राट् भी अपने अधीनस्थ शासकों से इसी प्राचीन नीति के अनुसार व्यवहार करते थे। समुद्रगुप्त ने दिल्णापथ के राज्यों का जीतकर उन्हीं राजाओं का लौटा दिया तथा अनेक अष्ट राज्यों की उसने पुन: स्थापना की। अनेक गण-राज्य भी उसके प्रभुत्व के। स्वीकार कर स्वतन्त्र रूप से शासन करते रहे। उन्होंने राजमुद्रा से अङ्कित गुप्त फरमान के। स्वीकार किया थां। सामन्त नरेशों में भी कई अधियाँ थीं। साधारण सामन्त से विशेष अधीनस्थ शासक महाराज या महासामन्त कहे जाते थे। इनके लेखों में भी 'पादानुष्यातो' (पैरों का अनुयायी) विशेषण् प्रयुक्त मिलता है जिससे इनकी अधीनता का परिचय मिलता है। गुप्त-सम्राटों के अधीनस्थ बुन्देलखण्ड के परित्राजक तथा उच्चकल्प शासक थे जिनके अनेक लेख उस प्रान्त में मिले हैं । इन लेखों में गुप्तों की अधीनता सूचक

१. का० इ० इ० मा० ३ नं० ४६।

२. वही---३३।

३. दामोदरपुर ताम्रपत्र ।

४. गु० ले० नं ० ३६।

पू. 'चतुरुद्धिसलिलाखादितयशसः ।'— फ्लीट-गु० ले० नं० ४, १०, १३; कर्मदण्डा का लेख—ए० इ० मा० १०।

चतुरुद्धिजलाम्ता स्फीत पर्यन्त देशान — जूनागढ़ का लेख; गु० ले० नं० १४।

६. स्वधर्माचिलितात्राजा विभीय स्थापयेत्पथि ।--याज्ञ १।६६१ ।

प्रजासुखे सुखी राजा तह्दुःखे यश्च दुःखितः ।
 स कौतियुक्तो लोकेऽस्मिन् प्रेत्य रवर्गे महीयते ।——विष्णु ३।७० ।

८. 'गरुतमदङ्क स्वविषयभुक्तिशासनयाचना'—प्रयाग की प्रशस्ति गु० ले० नं० १ ।

ह. का० इ० इ० मा० ३ नं ० २२,२३,२४!

'गुप्तनृपराज्यभुक्तौ श्रीमित प्रवर्धमानविजयराज्ये' वाक्य का उल्लेख मिलता है । ये सामन्त नरेश चक्रवर्ती गुप्त नरेशों की सहायता करते तथा श्रवसर पर उनकी राजसभा में उपस्थित होकर उस राजा के वैभव व प्रभुता की स्चना देते थे। सातवीं शताब्दी के चीनी यात्री ह्वं नसाँग ने वर्णन किया है कि हर्षवर्धन की सभा में वलभी तथा कामरूप के राजा उपस्थित रहते थे ।

राजा की सहायता के लिए अमात्य तथा मन्त्री नियुक्त किये जाते थे। राजा तथा मन्त्रिगण की सम्मिलित रूप से एक राजसभा (Council of ministers) होती थी। शासनकर्त्ता उसका प्रधान होता था और प्रत्येक विभाग अमात्य तथा मन्त्रिगण का मुखिया या मुख्य अधिकारी एक एक सभासद (मन्त्री) होता था, जिनपर उस विभाग का समस्त भार रहता था। गुप्त लेखों में प्रत्येक पदाधिकारी की पदवी भिन्न भिन्न मिलती है। समयानुसार एक ही पदाधिकारी एक से अधिक विभागों का कार्य-सञ्चालन करता था। प्रयाग का प्रशस्तिकार हरिषेण समुद्रगुप्त के शासन-काल में तीन पदें — अन्तरराष्ट्रीय मन्त्री, कुमारामात्य तथा न्यायकर्त्ता—कें मुशोभित करता था।

श्रादर्श हिन्दू राजा के शासन प्रवंध में सहायता करने के लिए श्रमाःयें। का विद्वान, न्यायी तथा अन्य विशिष्ट गुणों से युक्त होना अत्यन्त श्रावश्यक होता था। प्राचीन नीतिकारों ने भी मन्त्रियों के गुणों का वर्णन करते हुए उन्हें पिवत्र, विचारशील, विद्वान, सत्यवादी, न्यायप्रिय, पद्मपातरहित, वीर तथा कुलीन होना राज-प्रवन्ध के योग्य बतलाया है । स्मृतिकारों का कथन है कि इन गुणों के साथ यदि श्रमात्य परम्परागत मन्त्रिकुल का हो तो श्रिषक उपयोगी होता है। यदि गुप्त लेखों का श्रध्य-यन किया जाय ते। स्मृतियों में उल्लिखित श्रादर्श-मार्ग की श्रद्धांश: पृष्टि होती है कि गुप्त सम्राट् उस नीति का सुचार रूप से पालन करते थे। गुप्त सम्राट् भी विद्वान तथा योग्य व्यक्ति के। मन्त्री के पद पर नियुक्त करते थे। प्रयाग की प्रशस्ति का लेखक हरिषेण समुद्रगुप्त के समय में न्यायाधीश, सान्धि-विग्रहिक तथा कुमारामात्य था। इन तीन

१. गु० ले । नं ० २५।

२. मुक्कां--हर्षे पृ० ४४,४८।

३. महादंडनायक श्रुवभृतिपुत्रस्य सान्धिविप्रहिक-कुमारामात्य-महादंडनायक-हरिपेणस्य प्रतीट--गु० ले० नं ० १।

४. मैलाञ्द्वाश्चित्दः ग्रह्मांस्लब्धलच्चान्कुलोद्गतान् ।
सचिवान्सम चाण्या वा प्रकुर्वीत परीच्वितान् ।—मनु ० ६।५४ ।
स मन्त्रियाः प्रकुर्वीत प्राज्ञान्मैलान्स्थराञ्छुचीन् ।
तैः साथ चन्त्रेद्राच्यं वित्रेणाथ ततः स्वयम् ।— याज्ञ ० १।३१२ ।
धर्मशालार्थं प्रशलाः कुलीनाः सस्यवादिनः ।
समाः शत्रो च मित्रे च नृपतेः स्युः सभासदाः ॥—नारद० सभाप्रकरण ५ ।

पदों पर होते हुए वह बहुत बड़ा संस्कृत का विद्वान लेखक तथा कवि था । चन्द्रगुप्त द्वितीय का सान्धि-विम्नहिक वीरसेन व्याकरण, साहित्य, न्याय तथा लेकिनीति का प्रगाढ़ विद्वान् था । इसी नरेश ने अम्रकार्द नामक व्यक्ति के अपना अफ़सर बनाया था जिसने अनेक युद्धों में विजयी होकर यश प्राप्त किया था । गुप्त-काल में मन्त्रियों का पद वंशानुगत भी होता था । उदयगिरि के गुहा-लेख में चन्द्रगुप्त द्वितीय के मन्त्री वीरसेन के लिए 'अन्त्रय-प्राप्तसिचवो व्यादृतसन्धिवग्रह:' (जिसने क्रमागत मन्त्री के पद के। प्राप्त किया ) का उल्लेख मिलता है । कुमारगुप्त का मन्त्री पृथिवीषेण चन्द्रगुप्त विक्रमादित्य के मन्त्री शिखरस्वामी का पुत्र था । इन लेखों से क्रमागत मन्त्रियद का स्पष्ट प्रमाण मिलता है । क्रमागत मन्त्रित्व से लाभ इतना होता है कि मन्त्री का कुल राजवंश के साथ उत्थान-पतन या सुख-दु:ख में सर्वदा संबद्ध रहता है । परन्तु गुप्तों के समय में ऐसा कोई नियम नहीं था ।

शास्त्रकारों ने शान्त तथा एकान्त स्थान में मन्त्रणा करने का निर्देश किया है। इस नीति का पालन करने से राजा का मेद सर्वत्र प्रकट नहीं हो सकता तथा वह निर्विष्ठ रूप से शासन कर सकता है । गुप्त सम्राट् इस स्थादर्श प्रणाली के अनुसार मन्त्रियों की सहायता से राज-काज करते थे। मन्त्रि-सभा के कारण राज्य-प्रवन्ध सुचार रूप से होता था। राजा तथा अमात्यों के साहाय्य से गुप्तकालीन शासन-व्यवस्था सुसङ्गठित थी। स्रत्र राजसभा के प्रथक् प्रथक् पदाधिकारियों का वर्णन करने का प्रयत्न किया जायगा।

प्राचीन भारतीय शासन-प्रणाली में पुरोहित का एक अत्यन्त महत्त्वपूर्ण स्थान था । परन्तु गुप्त मन्त्रि-मण्डल में इस नाम के अमात्य का अभाव प्रतीत होता है।

गुप्त-समय में पुरोहित के स्थान पर एक पदाधिकारों की नियुक्ति पुरोहित हुई थी जो धार्मिक तथा आचरण-सम्बन्धी बातों का निरीचण करता था। अशोक के धर्ममहामात्र तथा क्रांधों के शमन-महामात्र से इसकी समता

१ गु० ले नं० १।

२. शब्दार्थ न्यायलोकज्ञः कविः पाटलिपुत्रकः । फ्लीट--गु० ले० नं० ६ ।

३. अनेकसमरावाप्तविजययशस पताकः - गु० ले० नं० ५।

४. फ्लीट-गु० ले० नं ० ६।

५. श्रीचन्द्रगुप्तस्य मन्त्री कुमारामात्य शिखरस्वाम्यभूत्तस्य पुत्रः पृथिवीषेणो महाराजाभिराज श्रीकुमारगुप्तस्य मन्त्री कुमारामात्ये। — कर्मदण्डा की प्रशस्ति (ए० ६० भा० १०)।

निरिपृष्ठं समारुद्ध प्रासादं वा रहे।गतः।
 अरुप्ये निःशलोके वा मन्त्रयेदविभावितः। — मनु० ७।१४७।
 यस्य मन्त्रं न जानन्ति समागन्य पृथग्जनाः।
 स कृत्स्नां पृथिवीं भुङ्क्ते कोशहीनोऽपि पाथिवः। – वही ७।१४८।

७. अर्थशास्त्र १।१०: कामन्दक ४।३२।

<sup>□.</sup> अशोक को लिपियाँ—प्रस्तर-लेख नं० प्र।

६. नासिक की प्रशस्ति, इ० ए० भा० = ए० ६१.।

की जा सकती है। गुप्त नरेशों के काल में वैशाली की एक मुहर पर खुदा मिलता है जिसमें 'विनयस्थितिस्थापक' उल्लिखित है । मिन्त्र-मण्डल में पुरोहित की प्रथा गुप्तों के पश्चात् भी प्रचलित थो। यहाँ तक कि चेदि-नरेशों के लेखों में धर्म-प्रधान तथा महापुरोहित शब्द उल्लिखित हैं । इन सब बातों से प्रकट हे।ता है कि पुरोहित या पिछत नामक पदाधिकारी का स्थान स्थान स्थान से कम महत्त्व का नहीं था।

राष्ट्र के। सुदृढ़ बनाने के लिए अन्तरराष्ट्रीय विभाग एक आवश्यक अङ्ग समभा जाता है। गुप्तकाल में भी ऐसी व्यवस्था थी तथा अन्तरराष्ट्रीय विभाग स्थापित किया गया था। इस विभाग के मुख्य पदाधिकारी का नाम 'सान्धि-अन्तरराष्ट्रीय विभाग विग्रहिक' था। वही अन्तरराष्ट्र की नीति में राजा से मन्त्रणा करता तथा यह स्थिर करता था कि किस देश से मित्रता या युद्ध करना चाहिए। गुप्त-लेखों में इस विभाग पर स्थित हरिषेण तथा वीरसेन आदि विद्वानों का नामोल्लेख मिलता है। इस विभाग में 'दूत' नामक एक कार्यकर्ता नियुक्त होता था जो अन्य राज्यों में राजदूत का कार्य सम्पादन करता था । चन्द्रगुप्त द्वितीय के शासनकाल में कालिदास राजदूत बनकर कुन्तलेश की राजसभा में गये थे ।

राज्य की सुरिच्चित रखने तथा शत्रुश्चों के त्याक्रमण से बचाने के लिए सेना की बहुत बड़ी त्रावश्यकता होती है। प्राचीन काल में साधारणतया चार प्रकार — हाथी, घोड़े,

रथ तथा पैदल — की सेना होती थी। इनकी ग्रावश्यक सामग्री एकत्र करने के लिए तथा ग्रन्य सेना-सम्बन्धी व्यवहार का निरीक्षण करने के लिए एक विभाग होता था जिसके पदाधिकारों के। 'रणभागडागारिक' कहते थे। गुप्त लेखों में इसका नाम मिलता है । ग्राधुनिक काल में इस विभोग के। अँगरेज़ी में कमसेरियेट (Commissariat) कहते हैं। ये समस्त बातें प्रत्येक राज्य के लिए आवश्यक थीं। गुप्त साम्राज्य ऐसे विस्तृत राज्य में इन बातों की ग्रावश्यकता विशेष मात्रा में होगी। सेना के सब से बड़े पदाधिकारी के। महासेनापित कहते थे। सेनापित का पद इससे छोटा होता था। इसी के सहश महावलाधिकृत या महावलाध्यक्त शब्द भी प्रयोग में त्राते थे । बलाधिकृत सम्भवत; सैनिकों की नियुक्ति करता था । सेनापित के समान हो बलाध्यक्त का पद था। हाथियों का नायक 'कटुक ' तथा धुड़सवारों

१. आ० स० रि० १६०३-४ पृ० १०६।

२. तुम्मी प्लेट ( विजयसिंह ) जे॰ ए० एस॰ बी० मा॰ ३१ पृ० ११६ ।

३. म्लीट-गु॰ ले॰ नं ॰ १ व ६ ( प्रयाग व उदयगिरि की प्रशस्ति )

४. दृतान्त्रेषयेन्मन्त्रिसङ्गतः । —याज्ञ १।३२८ ।

प्. कांतलेश्वर दौत्य ।

इ. रणभाग्डागाराधिकरण ( वैशालो को मुहर ) आ० स० रि० १६१३-१४।

७. गु० ले० नं० ३०, २८।

ज, बलाधिकरणस्य ( वैशाली की मुहर ) आ० स० रि० **१**६१३-१४ ।

हर्षचरित पृ० २२ = ( वम्बई से सम्पादित )।

की प्रधान 'भटाश्वपति ' कहलाता था। 'बृहद्श्वाल' बोड़ों की देखमाल करता था। राजा सेना तथा निज कार्य के लिए रथ का निर्माण करता था। मानसार में बोड़ों तथा हाथियों के रखने योग्य सुहढ़ एहों का वर्णन मिलता है । गुप्त सम्राट् समुद्रगुप्त की प्रयाग की प्रशस्ति में वर्णन मिलता है कि उस समय परशु, शर, श्रंकुश, शक्ति, तोमर, भिन्दिपाल, नाराच श्रादि अनेक अस्त्र-शस्त्रों का प्रयोग युद्ध में किया जाता था । इन हथियारों के रखने के लिए शस्त्रागर का उल्लेख मानसार में मिलता है । सेना की एक छोटी दुकड़ी के। 'चमूप' कहते थे। गुप्त लेखों में साधारण सैनिक के लिए 'चाट' शब्द का प्रयोग मिलता है। चाट जिस स्थान पर जाते वहाँ के लोगों के। उनका व्यय देना पड़ता था ।

राजा शत्रुओं से बचने के लिए अपने नगर की क़िलाबन्दी कर देता था। वह दुर्ग चारों तरफ़ खाई व जल से विरा रहता था। वह पर्याप्त रूप से दृढ़ बनाये जाते थे कि सरलता से शत्रु ऋषकमण नहीं कर सकता था।

प्राचीन समय में न्यायालयों का बहुत ही उच्च स्थान था। न्याय का विधान पत्त-पात रहित होता था, जिसका वर्णान नीति तथा स्मृति ग्रन्थों में सुन्दर रूप से मिलता है। न्यायालय चार प्रकार के होते थे:—

(१) राजा का न्यायालय, (२) पूग, (३) श्रीण तथा (४, कुल। ये कमशः न्यून श्रेणी के थे । बृहस्पित का कथन है कि अचल (Stationary), चल (Movable), शासक द्वारा नियुक्त न्यायकर्त्ता, तथा स्वयं राजा का—ये चार प्रकार के न्यायालय थे। अचल प्रकार के न्यायालय का स्थान ग्राम या नगर में तथा राजा का राजधानी में स्थित था । एक न्यायालय अपनी सीमा में स्वतन्त्र था। एक न्यायालय

१. भटाश्वपति यच्चवत्सस्य—आ० स० रि० १६१३-१४।

२. आचार्य सम्पादित मानसार अ० ४३।

३. वही ११। १३६।

४. प्रयाग का लेख- फ्लीट, का० इ० इ० मा० ३ नं० १।

५. मानसार अ० ३२ । ६६: ४० । ६३ ।

६. गु० ले० नं० २३, २६, २८, २६।

७. मानसार अ० १० । ७६-११० ।

प्रवेषाधिकता प्राः श्रेषयोऽथ कुलानि च ।
प्रवे प्रवे ग्रुरु क्रेयं व्यवहारिवयौ नृष्णाम् । — याज्ञ० २।३०
कुलानि श्रेणयश्चैव गणाश्चाधिकतो नृपः ।
प्रतिष्ठा व्यवहाराणां गुवे भ्यस्तुत्तरोत्तरम् । — नारद० १।७

ह. प्रतिष्ठिता प्रतिष्ठिता मुद्रिता शासिता तथा ।

चतुर्विधा सभा प्रोक्ता सभ्याश्चैव तथानिथाः ॥

प्रतिष्ठिता पुरे माने चला नाम प्रतिष्ठिता

मुद्रिताध्यचसंयुक्ता राजयुक्ता च शासिता । — बृह० स्मृति १।१-२ ।

की अपील उससे ऊँचे वाले में हो सकती थी। परन्तु अन्तिम निर्शाय राजा के समीप ही होता था। यदि उस न्यायालय में पराजित दल अपराधी नहीं ढहरता ते। राजा न्याय-सदस्यों के। दराइ देता था और सच्चे अपराधी पर मुक़दमा चलाता था । न्यायाधीश गम्भीर विद्वान हुन्ना करता था। गुप्त काल में भी न्याय की सीमा अपनी पराकाष्ठा के। पहुँची हुई थी। नीति के अनुसार न्यायालयों में बड़े विद्वान् पण्डित न्यायाधीश के पद पर नियुक्त होते थे। ये विद्वान् धर्मशास्त्रों के आधार पर न्याय करते थे। देा स्मृतियों के विरोध में समाज में प्रचलित व्यवहार के अनुसार ही न्याय करना श्रेष्ठ समभा जाता था। समद्रगुप्त के समय में कवि हरिषेण ने इस पद की सुशीभित किया था । पुरातत्त्ववेत्ता जायसवाल महोदय का मत है कि गुप्त सम्राट चन्द्रगुप्त द्वितीय का मनत्रं। शिखरस्वामी बहुत बड़ा न्याय का परिडत था | इसी ने 'कामन्दक नीतिसार' नामक नीतिग्रन्थ की रचना की थी । गुप्त लेखों तथा वैशाली की मुहरों में दरहनायक, महा रएडनायक, सर्वदराडनायक तथा महासर्वदराडनायक, न्याय-विभाग के भिन्न-भिन्न पदाधिकारियों की पदवियाँ थीं । बहुत सम्भव है कि महारार्वदराडनायक सबसे बड़ी श्रदालत का न्यायाधीश (जज) है। तथा अन्य छोटी-छोटी श्रदालतों के पदाधिकारी (सब जज) हों। यह असम्भव नहीं कि किसी अवसर पर राजा भी न्यायाधीरा के आसन के। पवित्र करता था । स्मृतिकारों ने वर्णान किया है कि राजा न्याय तथा दएड से सबके। अपनी सीमा में रखता था। धार्मिक राजा देश, काल तथा पात्र का विचार कर दग्ड निर्धारित करता था ।

त्राधुनिक काल को तरह प्राचीन समय में भी न्यायालयों में प्रमास (गवाही) की आवश्यकता होती थी जिसकी सहायता से न्यायाधीश मुक़दमे का फैसला करते थे।

दुर्दृ ध्यांस्तु पुनर्दृध्या व्यवहारान्नृपेण तु ।
 सभ्या सजयनो दण्ड्या विवादा द्विगुणं दमम् ।—याञ्च २।३०५।

२. स्मृत्योवि रोधे न्यायस्तु बलवान् व्यवहारतः । — वही २।२१ ।

३. प्रयाग की प्रशस्ति—गु० ले० नं० १।

४. जे० बो० ओ० आर० एस० सा० १८ (१६३२)।

५. वैशालों की मुक्कें -- आ० स० रि० १६१३-१४; गु० ले० नं० ४६।

६. व्यवहारान्तृपः पश्येद्विद्विः ब्राह्मणैः सह । धर्मशास्त्रातुसारेण लोमकोधदिवर्षितः । — याज्ञ ० २।१ ।

५. स्वत्रमैचिलितात्राजा विनीय स्थापयेत्पथि ।—दाञ्च० १।३६१ ।
 संरचेत् समयं राजा दुगे जनपरे तथा । —नारद० १०।२ ।

झात्वाऽपराधं देशं कालं व तमथापि वा ।
 वरं: वर्मच वित्तं च दण्डं दण्ड्ये पु पातयेत् । - याज्ञ० १।३६ = ।

स्मृतिकारों ने तीन प्रमाणों का प्रयोग न्यायालयों में बतलाया है । इनमें लिखित प्रमाणों के अतिरिक्त मनुष्यां की गवाही (साची) भी देनी पड़ती थी। परन्तु प्रत्येक मनुष्य साची के याग्य न समभा जाता था। दानशील, कुलीन, सत्यवादी, धनवान, पुत्रवान्, धर्मात्मा आदि पुरुष ही साची देते थे?। स्त्री, बालक, वृद्ध, पाखरडी तथा पागल मनुष्य न्यायालय में गवाही नहीं दे सकता था । इस प्रकार गुप्त-काल में न्याय स्रादर्श मार्ग तथा नीति के सहारे चलता था। परन्तु गुप्त-शासन में प्रजा अधिक अप-राध न करती थी अतएव दण्ड भी सरल थे। प्राय: ऋर्यदण्ड ही दिया जाता था। चौथी शताब्दी के चीनी यात्री फ़ाहियान ने वर्णन किया है कि प्रजा नागरिक अधिकारों से इतनी विज्ञ थी कि अपराध का नाम ही नहीं था। वह लिखता है, 'व्यवहार की लिखा-पढ़ी श्रीर पञ्च पञ्चायत कुछ नहीं है। राजा न प्राण्दण्ड देता है और न शारी-रिक दण्ड। अपराधी के अवस्थानुसार उत्तम साहस वा मध्यम साहस का अर्थदण्ड दिया जाता है । बार-बार दस्युता करने पर दिस्या-करच्छेद किया जाता है। उपपु क विवरण से ज्ञात होता है कि यद्यपि तत्कालीन स्मृतियों तथा गुप्त लेखों से उस समय के न्याय-विभाग का पर्याप्त ज्ञान मिलता है, परन्तु वास्तव में इतने दण्ड-विधान, प्रमाण आदि का प्रयोग कम मात्रा में होता था। ये सब बातें प्रजा की जानकारी के लिए उल्लिखित तथा वर्त्तमान थीं। अधिक अपराधी के। ही कठार दरड मिलता था। न्यायालयों के आज्ञानसार शारीरिक दएड देनेवाले का 'दाण्डिक' कहा जाता था। फ़ाहियान के कथनानुसार गुप्त-काल में न्याय का कार्य ऋत्यन्त सरल रूप में प्रयोग किया जाता था।

प्राहियान ने वर्णन किया है कि उस समय (गुप्त-काल में) अपराध बहुत कम होते थे। परन्तु न्यून से न्यून अपराध के लिए राजा के पुलिस विभाग की आवश्यकता होती है। मनु का कथन है कि २, या ५ आमों के लिए एक पुलिस विभाग पुलिस नियुक्त किया जाय । पुलिस के सबसे बड़े अफ़सर के। 'दगड़पाशाधिकरण' कहते थे। पुलिस के कई अन्य कर्मचारी भी होते थे। 'दगड़-

१. प्रमाणं लिखितं मुक्तिः साम्चिणश्चेति कीति तम् । — याज्ञ० २।२२ । लिखितं साम्चियो मुक्तिः प्रमाणं त्रिविवं समृतम् । — वसिष्ट० १६।७ ।

२. तपश्विना दानशीलाः कुलीनाः सत्यवादिन: ।
धर्मप्रधाना ऋजवः पुत्रवन्ता धनान्विताः ।— याज्ञ० २।६ = ।
ज्यवराः साम्निणा क्वे याः श्रीतस्मात कियापराः ।
यथाजाति यथावर्ण सर्वे सर्वे पु वा स्मृताः - ॥ याज्ञ० २।६ ६ ; वसिष्ठ -- १६।२३ -- २४ ।

३. स्त्रीवालवृद्धिकतवमत्तोन्मताभिशस्तकाः । रङ्गावतारि पाखिष्ड कूटकृद्धिकले न्द्रियाः । — याज्ञ ० २।७० ।

४. पाहियान के कथन की पुष्टि याज्ञवल्क्य के वर्णन से होती है। उसमें भी उत्तम, मध्यम तथा अधम साइस में दण्ड देने का विधान बतलाया है। — याज्ञ० स्पृति १।३६६।

५. मनुसमृति ७।११४।

६. वैशाली को मुहर आ० स० रि० १६०३-४।

पाशिक' पुलिस का साधारण सिपाही होता था जा शान्ति-स्थापना में सहयोग करता था। कई लेखों में पुलिस के लिए भाट शब्द मिलता है। सिपाही जिस स्थान पर जाता था वहाँ के निवासी उसका ख़र्च देते थे। राजा की तरफ़ से 'चौराद्धरिण्क' की नियुक्ति होती थी जा जहाँ कहीं चोरी होती थी वहाँ जाँच किया करता, यद्यपि उस समय चेार डाकु ओं का नाम तक नहीं सुना जाता था। फ़ाहियान के। सहसों मील की यात्रा में एक भी चेार या डाकू नहीं मिला। ऐसे नीच मनुष्यों की अनुपत्थित में भी शासन प्रणाली के। पूर्ण बनाने के लिए गुष्तों ने प्रत्येक विभाग के समस्त पदाधिकारियों की नियुक्ति की थी। पुलिस द्वारा चेार या अन्य अपराधी न्यायालय के समस्त उपस्थित किया जाता था और उसके। अपराध की गुरुता तथा लघुता के अनुकूल अर्थदण्ड दिया जाता था। पुलिस विभाग में खुफ़िया पुलिस वाले भी रहते थे जिनके। 'दूत' के नाम से पुकारते थे।

मन्त्रि-मण्डल के इन विभागों के पदाधिकारियों के श्रितिरिक्त शासन में सहायता करने के लिए श्रन्य बहुत से राजकर्मचारी नियुक्त किये गये थे जो अपनेश्रपने विभाग के श्रिधिष्ठाता थे। गुप्त-कालीन लेखों तथा
श्रन्य राजकर्मचारी
मुद्राश्रों में इन कर्मचारियों के नाम निम्न प्रकार से मिलते हैं:—

- (१) सर्वाध्यद्य समस्त विभागों का निरीक्तक। (गु॰ ले॰ नं॰ ५५) इस पद पर उच्चवंश के लोगों की ही नियुक्ति होती थी। कभी-कभी राजकुमार भी इस पद के। सुशोभित करता था।
- (२) भाग्रहागाराधिकृत—कोषाध्यत्त (ए० इ० भा० १२ पृ० ७५) वैशाली की मुहर ( त्रा० स० रि० १६०३-४ पृ० १०८)।
- (३) घ्रुवाधिकरण भूमिकर लेनेवाला। (गु० ले० नं० ३८)
- (४) शाल्किक—कर लेनेवाला कर्मचारी। ( ,, ,, १२)
- (५) गौलिमक जङ्गलों का ग्रध्यत्त । ( ,, ,, १२)
- (६) महात्त्पटलिक लेख ( Record ) विभाग का सर्वोच्च पदाधिकारी।
- (७) पुस्तपाल-सम्भवतः यह महाच्चपटलिक का सहायक होता था।
- (८) गोप या तलवाटक—ग्रामों का आय व्यय रखनेवाला। ( गु० ले० नं० ४६ पृ० २१७ नोट ८)
- (६) अप्रहारिक—दानाध्यच ( नं० १२ )
- (१०) करिएक ( श्राधुनिक रिजस्ट्रार ) नं ० ५५
- (११) दिविर तथा लेखक-वर्तमान क्लर्क ( नं० २७ व ८० )

उपयु क मन्त्रियों की सलाह से राजा शासन करता था तथा वे मन्त्रि-मगडल के सदस्य होते थे। मन्त्रियों तथा जन साधारण का राजाज्ञा सुनानेवाला आज्ञानक?

१. फ्लीट--गु० ले० नं० २३,२६,२८,२६ ।

कहा जातो था। वैशालो (ज़िला मुज़फ्फरपुर) से अनेक मुहरें मिली है जो विभिन्न विभागों को हैं तथा भिन्न प्रकार की हैं। इन मुहरों के अध्ययन से यह पता चलता है कि गुप्तकाल में सभी विभागों की पृथक्-पृथक् मुहरें थीं। राजाज्ञा उसी अवस्था में सत्य होती थी जब उस पर सरकारी मुहर तथा राजा का हस्ताच्चर होता था । गुप्त सम्राटों के सिन्ध-पत्रों तथा सनदों पर 'गरुड़' का चिह्न होता था । राजाज्ञा सुनाने के लिए आज्ञापक के सहश दूतक भी होता था। इसी कारण दूतक को राजा का मुख कहते थे।

राजा तथा रानियों के निवासस्थान की महल या दुर्ग कहा जाता है। राजमहलों के रचक की प्रतिहार या महाप्रतिहार कहते थे। वैशाली की मुद्रा में इसके

"लिए 'विनयस्र' की उपाधि का उल्लेख मिलता है। इसका
महल यह निश्चित कार्य था कि वह सर्वदा राजमहल के
मुख्य द्वार पर उपस्थित रहता था। जिस समय कोई व्यक्ति राजा का दर्शन
करना या किसी कार्यवरा भेट करना चाहे तो उसका सन्देश राजा के समीप
ले जाता था। वह प्रतिहार राजाजानुसार उस आगन्तुक के राजा के सममुख उपस्थित
करता था। गुन्त लेखों में 'स्थपित-सम्राट' नामक एक पदाधिकारी का उल्लेख मिलता
है, जो महल में स्त्री-किभाग का श्राध्यच्च थां। महल में स्त्री भी रचक का कार्य
करती थी । इसका कार्य ठीक ठीक श्रशोक की प्रशस्तियों में उल्लिखित 'स्त्री अध्यच्च
महामात्र' के समान था । राजा का गुण्गान करेने के लिए एक चारण् (भाट)
होता था जिसका नाम लेखों में 'प्रतिनर्तक' मिलता है ।

राज्य के प्रत्येक श्रङ्ग की पूर्ति करने के लिए राजा के। दूसरे शासकों से मित्रता श्रवश्य स्थापित करनी चाहिए। अन्तरराष्ट्रीय विभाग का कर्तव्य होता है कि श्रमुक व्यक्ति से मित्रता स्थापित करने का विचार करे। इसके विना शासन की सर्वांग पूर्ति नहीं होती। गुप्त शासकों से इसकी महत्ता छिपी न थी। उन्होंने भी भिन्न-भिन्न नीति का श्रवलम्बन कर श्रनेक राष्ट्रों से मित्रता स्थापित की। सम्राट् समुद्रगुप्त ने दिच्चिणापथ के राजाश्रों के। परास्त कर छोड़ दिया, इससे वे उसके मित्र थे। इसकी महत्ता तथा विस्तृत प्रताप

१. आ० स० रि० १६०३-४ पृ० १०७-११० ।

२. मुत्रशुद्धं ब्रियाशुद्धं मुक्तिशुद्धं सचिह्नकम् । राज्ञः स्वहस्तगुद्धं च शुद्धमाप्नोति शासनम् — ए० इ० मा० ३ पृ० ३०२ ।

३. गरुत्मदङ्क स्व विषय भुक्तिशासन याचना - प्रयाग का लेख गु० ले० नं० १ !

४. आ० स० रि० १६०३-४ पृ० °०२।

५. गु० ले० नं० २६।

६. कामन्दक - ७।४०-४१।

७. अशोक की धर्मलिपियाँ - पञ्चम शिलालेख ।

चु० ले० नं० ३६ ।

के कारण सुदूर दिल्लाण में स्थित सिंहल के राजा ने तथा उत्तर-पश्चिम के शासक कुषाणों ने समुद्रगुप्त से मित्रता की अभिलाषा प्रकट की जिसका गुप्त नरेशों ने सहर्ष स्वीकार किया। चन्द्रगुप्त द्वितीय ने भी मित्र भाव के। बनाये रखने के लिए स्वयं अपना विवाह नागवंश में किया तथा अपनी पुत्री प्रभावती गुप्ता का विवाह वाकाटक राजा स्द्रसेन द्वितीय से किया। इस प्रकार गुप्त सम्राट् ने भी शासन के। सर्वाग शोभन बनाने के विचार से समस्त राजनीतिक अङ्गों का समावेश किया। नीतिशास्त्र में उपर्युक्त वर्णित समस्त विभागों के। शासन-पद्धति के सात अङ्गया प्रकृति के नाम से पुकारा जाता है विसका पालन गुप्तों ने सुन्दर दङ्ग से किया।

प्राचीन भारत में राज्य के पदाधिक।रियों के दो प्रकार से वेतन दिया जाता था। किसी कर्म चारी के उसकी अवधि तक राजा की अरोर से कुछ मूमिभाग वेतन-स्वरूप मिलता था। यदि के हैं भूमि पदाधिकारी के सुन्दर तथा श्रेष्ट वेतन कार्य के पुरस्कार में दी जाती थी तो वह सर्वदा उसकी वंशा-परम्परा के अधिकार में रहती थी; परन्तु वेतन रूप में दी गई भूमि उस व्यक्ति की अवधि के पश्चात् राजा के अधिकार में ले ली जाती थी। कर्मचारियों के। वेतन में हिर्ग्ण या मुद्रा भी मिलती थी। फाहियान के वर्णन से ज्ञात है कि 'राजा के प्रतिहार तथा सहचर वेतनभोगी होते थे'रे। इससे प्रकट होता है कि पुप्तकाल में अधिकतर पदाधिकारियों के। वेतन में सुद्राएँ ही दी जाती थीं।

#### श्राय

राज्य के सप्ताङ्गों में केशि का स्थान बहुत ही महत्त्वपूर्ण है। बिना केशि के राज-काज का सञ्चालन होना ग्रमम्भव है। राज्य के। सुदृढ़ तथा वैभन-सम्पन्न बनाये स्खने के लिए राजा का ख़ज़ाना सर्वदा परिपूर्ण होना चाहिए। श्राय केशि ही राजा का मूल (जड़) बतलाया गया है । श्रतएव कोष के पूर्ण करने तथा राज्य के सुप्रवन्ध के लिए यह श्रावश्यक है कि राजा प्रजा पर कर (टैक्स) लगावे। राजनीति तथा धर्मग्रन्थों में भी कर लगाने का विधान दिया गया है । यह कर नाममात्र के (भूमि का पष्टांश, वाणिज्य का दशांश तथा श्रन्थ थोड़े कर) थे । गुष्तों का राज्य एक आदर्श हिन्दू राज्य-तन्त्र था। उन्होंने

१. स्वा-यमात्या जनो दुर्ग कोशा दण्डः तथैव च । मित्राप्येताः प्रकृतया राज्यं सप्ताङ्गमुख्यते ।——याञ्च० १।३५३।

२. फाहियान का यात्रा-विवरण १० ४६ ।

३. कोषमूलो हि राजेति प्रवाद: साव लौकिक: । — कामन्दकीय नीतिसार २१।३३।

४. तथाल्वाल्पो महीतन्या राष्ट्राद्राज्ञान्दिकः करः ।——मनु • ७।१२६ । तथा वेच्य नृपो राष्ट्रे कल्पयेत्सततं करान् ॥ ,, ७।१२=।

दिचीतर—हिंदु एडिमिनिस्ट्रेटिव सिस्टम पृ० १०४।

प्राचीन प्रणाली का अनुसरण किया। उनके समय में राज-कर किसी प्रकार का दण्ड नहीं था। गुष्त-नरेश प्रजाहित के लिए ही कर का संग्रह करते थे । अपने सुख तथा आराम का उन्हें तिनक भी ध्यान नहीं था। नीतिकारों ने इसका आदेश दिया है कि प्रजा से कर सरल मार्ग से ग्रहण करना चाहिए। कर की भी मात्रा अनुमानत: इतनी हो हो जिससे प्रजा नष्ट न हो जाये। इस प्रकार आदर्श राजा प्रजा से कर संग्रह करते थे जिससे शासन-प्रवन्ध हो सके।

राजा की आय कई विभागों से होती थी। सब से अधिक आय भूमि-कर से होती थी, परन्तु अन्य आय के उद्गम-स्थान भी नगएय नहीं थे। आय के समस्त मूल स्थानों के नाम तत्कालीन स्मृतियों, गुप्त लेखों तथा दानपत्रों में आय के उद्गम-स्थान इस प्रकार मिलते हैं—(१) नियमित कर, (२) सामयिक कर (Occasional Tax), (३) अर्थ-दएड, (४) राज्य-सम्पत्ति से आय, (५) अधीन सामन्तों से उपहार।

प्राचीन समय में कुछ प्रकार के कर श्रविच्छिन्न रूप से राजकेश में संग्रह किये जाते थे। वे — नियमित कर — सदा के लिए निश्चित थे जा प्रजा शासक के दिया करती थी। नियमित कर भी कई प्रकार से लिया जाता था— (१) नियमित कर (१) उद्रङ्ग — भूमिकर, (२) उपरिकर — भागकर, (३) भूतो- वात-प्रत्याय, (४) विष्टी, तथा (५) श्रन्य प्रकार के कर।

गुप्त-कालीन लेखों में कर के लिए 'उद्रङ्ग तथा 'उपरि-कर' शब्द का प्रयोग मिलता है । ये शब्द अर्थशास्त्र तथा स्मृति-अंथों में उल्लिखित माग और मेाग कर के द्योतक हैं। इसके प्रमाण-स्वरूप कुछ लेख हैं जिनमें उद्रङ्ग भूमिकर उपरिकर उद्रङ्ग-उपरिकर का प्रयोग न कर भाग भोग-कर का उल्लेख मिलता है । भोग-कर से अनेक छोटे-छोटे टैक्सों का तात्पर्य है जो प्रतिदिन राजा के दिये जाते थे। मनु (८।३००) ने इसके लिए 'प्रतिभागं' शब्द का प्रयोग किया

१. प्रजानामेव भूत्यर्थ स ताम्या बलिममहीत्। - रघुवंश १।१८।

२. मधुद्रोहं दुहेद्राष्ट्रं भ्रमरा इव पादपम् । महाभारत १२।८८ । नेव्हिन्द्राद्वात्मनो मूलं परेषां चितितृष्णया । उच्छिन्द्रः झात्मनो मूलमात्मानं तांश्च पीडयेत् ॥——मनु० ७।१३६ । पुष्पं पुष्पं विचिनुयान्मूलच्छेदं न कारयेत् । मालाकार इवादरामे न यथांगारकारकः ।——पराशर १।६७ ।

३. फ्लीट — गुप्त लेख नं ० २३,२६,२६।

४. अर्थशास्त्र ५।२: गैतम १०।२४।७: मनु =।१३०।

५. गु० ले० नं० २७,२८।

है। लेखों में वर्णित उपिर-कर (कर से ऊपर) से भूमिकर से स्रितिरक्त टैक्स का ताल्पर्य ज्ञात होता है। स्रतएव उपिर-कर तथा भोग-कर में समानता प्रकट होती है। प्रलीट महोदय का अनुमान है कि उपिर-कर उस कर का बोधक है जो स्रस्थायी कृषक पर लगाया जाता था। परन्तु ऐसा कोई प्रमाण नहीं है जिसके स्राधार पर यह स्थिर किया जा सके कि राजा स्रस्थायी कृषकों पर कोई विशेष कर लगाता था। अतएव उपिर-कर को स्रस्थायी कृषक पर कर मानना युक्ति-सङ्गत नहीं है। उपिर-कर की समानता भोग-कर के साथ सिद्ध होने पर उद्रङ्ग भाग के सहश हो जाता है। भाग अर्थशास्त्र तथा स्मृति-संथों में नियमतः राज्यांश (राजकीय कर) का द्योतक है, इसलिए उद्रङ्ग को भूमिकर कह सकते हैं। प्राचीन समय में भूमिकर हिरएय के रूप में नहीं दिया जाता था परन्तु कृषक उपज धान्य का निश्चित भाग राजा के। भूमिकर के रूप में देते थे। फाहियान ने भी वर्णन किया है कि (गुप्त-काल में) लगान में कृषकगण उपज का कुछ भाग शासक के। दिया करते थे।

लेखों तथा स्मृतियों के आधार पर यह स्पष्ट प्रकट होता है कि राजा उपज का छुठाँ भाग भूमिकर के रूप में लेता था। उत्तरों बङ्गाल में स्थित फरीदपुर के ताम्र-पत्र में उल्लेख मिला है कि राजा धान्य का छुठा भाग ग्रहण भूमिकर का परिमाण करता था। अवष्य इन आधारों पर यह अनुमान किया जा सकता है कि गुष्त नरेश भी षष्ठांश भूमिकर ग्रहण करते थे। इसी षष्ठांश भाग में दोनों —उद्रङ्ग व उपरि-कर —सम्मिलित थे, यह निश्चित रूप से नहीं कहा जा सकता। राजकीय कर उपज पर था, बचत पर नहीं।

यह ऊपर कहा गया है कि राजा की विशेष आय भूमि-कर से होती थी। अतएव गुप्तों ने कृषि-विभाग के मुसंघटित रूप दिया था। राजा की ओर से कृषि की उन्नति तथा सिंचाई के लिए प्रवन्ध किया गया था। राजा ने कृषिकृषि-विभाग सम्बन्धी प्रत्येक कार्य के लिए पृथक-पृथक् पदाधिकारी नियुक्त किये थे। भूमि-कर के संग्रह के लिए 'प्रुवाधिकरण' था तो भूमि-सम्बन्धी लेखों के सुरिच्त रखने के लिए 'पुस्तपाल', 'महाच्चपटलिक' तथा 'करिण्क' नामक पदाधिकारी नियुक्त थे। गुप्त-काल में भूमि का मानचित्र तैयार किया जाता था। उसके आलेख्यक्तीं के 'कर्नु' या 'शासयितृ' कहते थे। समस्त भूमि नापी जाती थी तथा उसका लेख ( Record ) रहता था। समस्त मापी हुई भूमि का दुकड़ों-दुकड़ों में विभक्त किया गया था जिसके लिए लेखों में 'प्रत्यय' शब्द का प्रयोग मिलता है । परिमिति ( Measure-

१. थान्यानामण्डमे। षष्ठ द्वादश एव च । — मनु० ७।१३०; पड् भागमितो राजा — न्यवधायन; राज्ञो दत्त्वा पड्भागं दोवानां चैकविंशकम् । — पराशर २।१७ ।

२. इ० ए० १६१०; जे० ए० एस० वी० १६११। ३. प्लीट-- गु० ले० नं० ३८।

ment) के। पादवर्त कहा जाता था । भिन्न-भिन्न आकार के ६०, १०० या १०५ पादवर्त — प्रत्यय होते थे । प्रत्येक भूमि की सीमा निर्धारित की जाती थी तथा सरकारी लेखों में उसका विवरण रक्खा जाता था । भूमि नापनेवाले के। 'प्रमातृ' तथा सीमा निर्धारित करनेवाले के। 'सीमाकर' या सीमा-प्रदातृ कहते थे। भूमि-सम्बन्धी भगड़ें। का निपटारा करने के लिए राजा की ओर से एक पदाधिकारी नियुक्त था जिसे 'न्यायाधिकरण' कहते थे।

कृषि की उत्तरोत्तर वृद्धि के लिए गुप्त नरेशों ने कुएँ, तालाय तथा नहरों का निर्माण कराया था । सिंचाई से भूमि उर्वरा बनती थी। तालाबों और नहरों से अधिक भूमि सींची जाती थी परन्तु कुएँ से अनुमानत: २८ पादवर्त भूमि ही सींची जा सकती थी।

लेखों में उद्रङ्ग तथा उपरिकर के ऋतिरिक्त 'भूतोवात प्रत्याय' का नाम भी मिलता है, जो किसी न किसी प्रकार के कर का द्योतक था। गुप्त ऋौर बलमी

लेखों में 'आवातादि प्रत्याय के ग्रन्य रूप मालूम पड़ते हैं। इसके जो मृतोवात प्रत्याय के ग्रन्य रूप मालूम पड़ते हैं। इसके निश्चित तात्पर्य को समभने में मतभेद है कि भूतोवात प्रत्याय से किस कर का बोध होता था। फ्लीट ने इसका सन्देहात्मक अर्थ किया है । डा० वोषाल का मत है कि यह कर भूतों तथा वात (Wind) के हटाने के निमित्त लगाया जाता था १०। परन्तु डा० ग्रालटेकर ने इसका समुचित तात्पर्य बतलाया है जिसे मानना युक्तियुक्त ज्ञात होता है। उनका कथन है कि भूतोवात प्रत्याय एक प्रकार का टैक्स (आय) था जो भीतर श्रानेवालों (प्रति, उपात Imported) तथा उस स्थान पर पैदा होनेवाली (भूत) वस्तुत्रों पर लगाया जाता था। इस आधार पर इनसे व्यापारिक तथा नशीलो चीज़ों पर टैक्स

१. म्स्लोट — गु० ले॰ नं॰ ३८ पृ० १७० नेाट ४ ( म्स्लीट का अनुमान है कि पादावत एक वर्ग फुट के बराबर होता था )।

२. गु० ले॰ नं० ३८: ए० इ० भा० १० नं० ३।

३. वहीं नं ० २४; याज्ञ ० २।१५३ ( अभावे ज्ञातृचिह्नानां राजा सीम्नः प्रवितिता ) ।

४. ए० इ० मा० १२ पृ० ७४।

५. गु० ले न ० ४६।

६. स्कन्दग्रप्त का जूनागढ़ लेख——( गु० ले० नं० १४ );
 राज्ञा खानितमह्भुतं सुतपसा पेपीयमानं जलैः ।
 तस्यैव प्रियमार्थया नरपतेः श्रीकोग्यदेव्या सरः ॥

<sup>--</sup>आदित्यसेन का अफसाद लेख (गु० ले० नं० ४२)।

७. फ्लीट-गु० ले० नं० ३१।

द, वहीं नं ० ३**द**।

६. वही पृ० १३८, नोट।

१०. हिन्दू रेवेन्यू सिस्टम पृ० २१७।

(चुङ्गी) का तात्पर्य ज्ञात होता है। । गुप्तकालीन नियमित कर में चुङ्गी से जो कुछ भी आय हो परन्तु नशीली चीज़ों पर कर कैवल गिनती के लिए (नाममात्र) थी। फ़ाहियान ने वर्णन किया है कि उस समय (गुप्त-काल में) न केाई मद्य पीता था, न समस्त जनपद में केाई स्नागार था और न मद्य की दूकानें थीं। अतएव यह प्रकट होता है कि नशीली वस्तुओं पर टैक्स से गुप्त-नरेशों केा बहुत थोड़ी आय होती होगी।

प्रजा से भूमि-कर के अतिरिक्त अन्य मार्ग से भी राजा आय करता था। वह सम्भवतः हिरएय के रूप में लिया जाता था। गुप्त-लेखों में व्यापारियों तथा शिल्प पर लगाई चुङ्गी को 'शुल्क' का नाम दिया गया था । स्मृति-अन्यों के आधार पर ज्ञात होता है कि राजा विभिन्न व्यापारिक संस्थाओं पर कर (चुङ्गी) आरोपित करता था । गुप्तकाल में भरौच के द्वारा भारत तथा पश्चिमीय देशों में व्यापार की मात्रा बहुत अधिक थी। बाहर से आनेवाली (Import) वस्तुओं पर गुप्तों द्वारा शुल्क लगाना स्वाभाविक था। अतएव चुङ्गी से भी राजा के। नियमित रूप से आय थी। समृतियों के अध्ययन से ज्ञात होता है कि आय-व्यय तथा लाभ का निरीन्नण कर चुङ्गी का परिमाण स्थिर किया जाता था । भिन्न-भिन्न वस्तुओं पर विभिन्न परिमाण का शुल्क था। राजा रस, औषि, शाक, चमड़ा, फल, आदि पर शुल्क लेता था । यदि के इं व्यापारी विना शुल्क दिये वस्तु-विक्रय करता पाया जाता था तो उसे शुल्क का आउगुना दराड देना पड़ता था । इस कारण चुङ्गी के विना व्यापार सञ्चालन करना कठिन था।

- १. डा० अलटेकर राष्ट्रकूट एंड देयर टाइम्स पृ० २२६ ।
- २. फाहियान का यात्रा-विवरण पृ० ४७-४८।
- ३. फ्लोट गु० ले॰ नं० २७।
- ४. उरभित्तं दानवृत्तिं च शिल्पं संप्रेच्य चासकृत्।
  शिल्पं प्रतिकरानेव शिल्पनः प्रतिकारयेत् '—महा० शां० प० ८७।१४।
  क्रिय्विकयमध्वानं भवतं च सपरिब्ययम्।
  योगच्चे च सम्प्रेच्य विश्वो दापयेत् करान्।—मनु० ७।१२७।
  शुटकं स्थानं विणक् प्राप्तशुटकं दद्यावयोदितम्।
  न तद्वयिहरेद्राजा विलिरेव प्रकीतितः।—नारद० —संभूय समुस्थान ३।१२।
- ५ मनु० ८।४०१।
- ६. श्राददीताथ षड्भागं द्रुमांसमधुसिंपेषाम् । गन्यौषिधिरसानां च पुष्पमूलफलस्य च ॥
  पत्रशाकं तृणानां च चर्मणां वैदलस्य च ॥
  मृण्मयानां च माग्डानां सव स्याश्ममयस्य च ॥ —मनु० ७।१३१—३२
- ७. मनु० ८ । ४०० । शुल्कस्थानं परिहरत्नकाले क्रयविऋयी । मिथ्योका च परिमार्गं दाप्येऽष्टगुणमत्ययम् । — नारद० ३।१३ ।

राजा अपने प्रजागण में से कुछ, व्यक्तियों से किसी प्रकार का कर ( भूमि-कर के सिदा ) न लेता था। परन्तु समय पर उनसे शासक बेगार लिया करता था जिसे 'विष्टी' कहते थे। गुप्तकाल में बेगार की प्रथा कहाँ तक प्रचलित थी यह निश्चित रूप से नहीं कहा जा सकता। परन्तु स्मृति-ग्रन्थों में इस प्रथा के प्रचार का वर्णन मिलता है। मनु ने बढ़ई तथा शिल्पी की बेगार का उल्लेख किया है । केन्द्रीय शासक के। इतना अवकाश नहीं था कि वह समस्त विष्टी का उपयोग करे; अतएव राजा के राज्य में यात्रा के समय इससे लाभ उठाया जाता था। सम्भवतः राजा की त्रोर से ग्राम का शासक—महत्तर — इसका (बेगार का) सार्वजनिक कार्यों के लिए उपयोग करता था, जिस समय कि ग्राम में कुआँ, तालाब, मन्दिर आदि

इसके अन्तर्गत राजा के द्वारा गृहपशु आदि पर लगाये कर की गणना हो सकती है। वाकाटक लेखों में बैल मैंस पर लगाये कर का वर्ण न मिलता है। छुठी शताब्दी के चम्मक ताम्रपत्र में गी, बैल, पुष्प, दूध ब्रादि पर लगाये अन्य कर गये कर का उल्लेख मिलता है?। गुप्त-नरेशों ने ऐसे कर का आरोपण किया था या नहीं, यह निश्चित रूप से ज्ञात नहीं है। परन्तु वाकाटक लेखों के ब्राधार पर इस प्रकार के कर की स्थिति का ब्रानुमान गुप्तकाल में भी किया जा सकता है।

दूसरे प्रकार— राजकीय-स्त्राय-मार्ग सामयिक कर से था जो समयानुकूल प्रजा पर लगाया जाता था। अनेक गुप्त-लेखों में एक प्रकार के कर का 'चाट भट प्रवेश दर्गंड'

नाम मिलता है । चाट और भाट का प्रयोग पुलिस तथा सेना (२) सामयिक कर के कर्मचारियों के लिए किया जाता था। जब गुप्त-नरेश राज्य में यात्रा के लिए निकलते थे तो उनके साथ पुलिस और सेना ऋवश्य जाती थी। जिस स्थान पर चाट भाट जाते तथा जिस ऋविध तक वहाँ निवास करते थे, उनका समस्त व्यय स्थानीय लोगों के देना पड़ता था; ऋतएव यह कर 'चाट भट प्रवेश दण्ड' कहलाता था। ऋग्रहार ग्राम इस कर से मुक्त रहता था।

राज्य पर विपत्ति पड़ने के समय भी राजा प्रजा पर विशेष (Additional) कर लगाता था। नीति-प्रन्थों में इसका वर्ण न मिलता है । परन्तु मुप्त-काल में ऐसे कर का उल्लेख नहीं मिलता। स्त्राकस्मिक स्त्रापत्ति में (सम्भवत: हूगों के गुप्त-साम्राज्य पर आक्रमण के समय) स्कन्दगुप्त ने मिश्रित धातुस्रों की सोने की मुद्रा चलाई

का निर्माण होता था।

१. कारकािक्झिल्पनश्चैव राद्धांश्चात्मोपजीविनः । एकैकं कारयेत्कर्म मासि मासि महीपतिः ।। — मनु० ७ । १३ = । अपरम्पार गोवलीवर्दं अपुष्पचीर सदेाहः ।

२. का० इ० इ० मा० ३ पृ० २३८ ।

३. फ्लीट.ग्रुप्त लेख नं० २३, २६, २८, २६।

४. महा० शां० प० ८७ २७-३४: अर्थशास्त्र ४।२।

थी । ताँबे के सिक्कों के। रौप्यीकरण से (Silver plated) चाँदी की मुद्रा बनाकर प्रचित्तत करवाया था। इसके अतिरिक्त अन्य उल्लेख नहीं मिलते।

यह साधारण नियम है कि राजा अपराधी के। दरड देता है। यह नीति-संगत भी है। प्राचीन भारत में अधिकतर अपराधी के। शारीरिक दराड न देकर अर्थदराड (Fine) किया जाता था। अत्राप्य यह भी शासक की आय का

(३) अर्थदरह एक मार्ग था। गुप्त-काल में अर्थदरह की मात्रा विशेष नहीं थी; क्योंकि फाहियान के कथनानुसार गुप्त-काल में त्रपराधों की संख्या कम थी। त्रप्रतएव गुप्त-शासन में अर्थदरह की मात्रा नगर्य प्रतीत होती है।

राज्य के श्रन्तर्गत वंध्या भूमि, कुछ कृषियोग्य भूमि, जंगल तथा वृत्त आदि राजकीय सम्पत्ति समभी जाती है। इन वस्तुश्रों के उपयोग करनेवाले के। कर देना

पड़ताथा। रमृति-प्रन्थों में वर्णन मिलता है कि ग्राम की कुछ भूमि गोचर के रूप में छोड़ दो जाती थी जिससे किसी प्रकार से आय की ज्ञाय न थी। गुप्त-काल में जंगल रोजकीय आय का एक मार्ग था जिसका प्रवन्ध 'गौल्मिक' के अधीन रहता था । राज्य के अप्रन्तर्गत राजकीय भूमि के विकय से भी आय होती थी। इस स्थान पर यह स्वाभाविक प्रश्न उपस्थित होता है कि राजकीय भूमि से क्या ताल्पर्य है। क्या भूमि का कोई अन्य स्वामी भी था?

गुप्त-कालीन समस्त दानपत्रों में (जो ग्राम ब्राह्मण के। दान में दिया जाता था) इस बात का उल्लेख नहीं मिलता कि वह ब्राह्मण उस ग्रग्रहार ग्राम की भूमि का स्वामी बन जाता था; परन्तु दानकर्ता राजा दानग्राही के। समस्त कर ग्रहण भूमि का स्वामी कीन था करने का अधिकार देता था। दानपत्रों (ताम्रपत्रों) के सविस्तृत विवरण से यही जात होता है कि दानग्राही के। उस भूमि पर राजा के सहश अधिकार है। जाता यानी वह कर ते सकता था; परन्तु पृथ्वी के स्वामित्व का कहीं भी निर्देश नहीं मिलता ।

मनुस्मृति तथा अर्थशास्त्र में कमशः 'भूमेरिघर्यतिः स' श्रीर 'राजा भूमेः पितः हृष्टः' ऐसा उल्लेख मिलता है जिसके श्राधार पर श्रनुमान किया जाता है कि राजा का भूमि पर स्वामित्व है। परन्तु यह मानना निराधार है तथा तत्सम्बन्धी स्थलों पर विचार करने से यह तात्पर्थ नहीं निकलता कि भूमि पर राजा का स्वामित्व था। यें ता राजा सब का शासक तथा मालिक है परन्तु स्वामित्व का यह माव नहीं है। प्राचीन

१. स्कन्दगुप्त के सुवर्ण ढंग के सिक्के।

२. मनु॰ ना२३७; विष्णु० ४।१४७।

३. फ्लीट- गु० ले० नं० १२।

४. दानादरपुर तात्रपत्र —ए० इ० भा० १५ पृ० १३०।

४. मनु० ना३६।

६. अर्थशास्त्र दूसरा प्रकरण ।

भारतीय साहित्य १ तथा लेख ३ में कितने उदाहरण मिलते हैं जिनमें साधारण व्यक्ति द्वारा भूमि-विक्रय या भूमिदान का वर्णन मिलता है। जीमिनि ने स्पष्ट रूप से कहा है कि राजा का भूमि पर स्वत्व नहीं है। शबर स्वामी भी इससे सहमत हैं ३। गुप्त ताम्रपत्रों में भी राजा द्वारा वन्ध्या भूमि विक्रय करने का उल्लेख मिलता है। विक्रय में समस्त भूमि एक स्थान से नहीं दी गई परन्तु भिन्न-भिन्न स्थानों में स्थित छे। टे-छे।टे भूमि-भागों के। वेचने का वर्णन मिलता है। कात्यायन १ तथा नीलकएड १ ने भी जैमिनि-वाक्य पर विश्वास कर यह प्रमाणित कर दिया है कि राजा का भूमि पर स्वत्व या स्वामित्व नहीं था। दिच्या भारत के शासक राष्ट्रकूट नरेशों के लेखों से भी उपर्युक्त बात की पृष्टि होती है । इस प्रकार यह जात होता है कि राज्यान्तर्गत वन्ध्या (Fallow) भूमि पर ही राजा का स्वामित्व था तथा वह राजकीय सम्पत्ति थी। इसके विक्रय करने से भी राजा के। स्राय होती थी।

प्रायः ऐसा समय भी उपस्थित होता है जब कुषक कारणवश राजा का भूमि-कर देने में असमर्थ हो जाते हैं। प्राचीन समय में भी ऐसी परिस्थित उपस्थित हो जाती र्था। ऐसी स्थित में जो मनुष्य तीन वर्ष तक भूमि-कर न देता भूमि-सम्पादन था, वह उस भूमि से ऋषिकार-रहित कर दिया जाता था। राजसभा के ऋषिकार था कि उस प्रकार की भूमि का विक्रय करें। इस प्रकार की तथा वन्ध्या भूमि के। ऋनेक धार्मिक पुरुष ख़रीदकर मन्दिर या धर्मशाला के लिए दान में दे देते थे। गुप्त-काल में भूमि-सम्पादन का कार्य बहुत ही सावधानी से होता था। उत्तरी बङ्गाल में गुप्तों के ऋनेक ताम्रपत्र मिले हैं जिनसे भूमि-सम्पादन पर बहुत गहरा प्रकाश पड़ता है। उनके वर्षान के। ध्यानपूर्वक पढ़ने से समस्त वाते स्पष्ट हो जाती हैं। भूमि-कय करनेवाले के। उस विषयपित या महत्तर (ग्रामपित) के कार्यालय में निवेदन-पत्र देना पड़ता था जिसकी सीमा में वह भूमि स्थित होती थी। उस स्थान

१. शतपथ बा० दाशा ७। ३: जातक ४। २ द १।

२. नासिक की प्रशस्ति न ० ६ ।

३. न भूमि: स्यात सर्वान् प्रत्यविशिष्टत्वात् — पूर्वमामांसा ६ ।

४. दामादरपुर तात्रपत्र नं ० ४ ।

५. वीरमित्रोदय में उद्धृत, राजनीति पृ० २७१।

६. व्यवहार-मयुख स्वत्व निरूपणम् १० ५६।

७. डा॰ अलटेकर--राष्ट्रकृट एंड देयर टाइम्स पृ० २३८ ।

मजूमदार — कारपोरेट लाइ फ इन ए शेंट इंडिया पु० १६१।

६. दामादरपुर ताम्रपत्र-ए० इ० भा० १५ ।

वैगराम ,, — ,, ,, २१ पृ० ७ व । ... पदाङ्पुर ,, — ,, ,, २०,, ५६ ।

का पुस्तपाल (पत्र के। सुरिच्चित रखनेवाला) उस निवेदन-पत्र के। शासक के समीप मेज देता था। राजा के आज्ञानुसार उस भूमि के निरीच्च का भार महत्तर के। सैांपा जाता था। यदि वह भूमि नगर-सीमा में होती तो नगर के अधिकारी द्वारा या यदि वह ग्राम के अन्तर्गत होती तो महत्तर तथा ग्राम-कुटुम्बिन द्वारा, भूमि का अन्तिम सम्पादन होता था । महत्तर के विवरण प्रकाशित करने पर उस निवेदक के नाम भूमि विकय की जाती थी। इसका समस्त विवरण ताम्रपत्र पर लिख दिया जाता था जिसमें निम्नलिखित आवश्यक अङ्गों पर पर्याप्त प्रकाश डाला जाता—

# ( अ ) भूमि की माप तथा विशेषता

निवेदक के कथनानुसार भूमि उतनी ही दी जाती थी, परन्तु यह त्रावरयक न या कि समस्त भूमि एक ही स्थान पर स्थित हो। भूमि भिन्न-भिन्न स्थानों में स्थित रहती थी। सब दुकड़े सम्मिलित रूप से माप में उतने ही होते जितने की निवेदक के त्रावरयकता थी। उस पत्र में यह त्रवश्य उल्लिखित रहता था कि वह भूमि किस प्रकार की है, वह किसी के दो गई है या त्रप्रदा (नहीं दी गई) है। क्या समस्त उर्वरा भूमि है या उसमें खिल (Fallow land) भी सम्मिलित हैं। इस विशेष वर्षान से निवेदक के का कय-मूल्य में कमी होती थी।

# (ब) सीमा

ताम्रपत्र में उल्लिखित भूमि की सीमा निर्धारित करना त्रावश्यक हे।ता था जिससे कि किसी प्रकार के भगड़े की सम्भावना न हे।। समस्त भूमि एक स्थान में होती या भिन्न-भिन्न स्थानों में, उस पत्र में सब दुकड़ों की चारों तरफ़ की सीमा का वर्षान होता था।

#### (स) कय मृल्य

उन ताम्रपत्रों में यह एक आवश्यक अङ्ग उल्लिखित मिलता है कि निवेदक ने किस मूल्य पर वह भूमि कय की है। गुप्त-काल में भूमि का कय-मूल्य भिन्न भिन्न था, जिसका एक मात्र कारण यह प्रकट होता है कि स्थान स्थान की भूमि में विशेषता थी। इसी लिए वह न्यून या अधिक मूल्य में विक्रय की जातो थी। उस समय भिन्न भिन्न स्थानों में एक कुल्यावाप मूमि का कय-मूल्य चार, तीन तथा दो दी दीनार थे।

१. घोषाल — हिन्दू रेवेन्यू सिस्टम पृ० २०२ | दामादरपुर तान्नपत्र नं ० २ व ३ |

२. फरीदपुर तात्रपत्र - इ० ए० १६१० ।

३. दामोदरपुर ,, ए० इ० मा० १५।

४. वैगराम ,, —,, ,, ,, २१ पृ० ७ । पहाइपुर ,, —,, ,, २० ,, ५१ ।

प्र गुप्तों के रे।ने के सिकों की दोनार कहा जाता था। यह है तीला साने के बराबर होता था।

गुप्तकाल में 'कुल्य' धान्य का एक माप होता था जो आढ द्रोण के बराबर था'। इसी आधार पर कुल्यावाप का भी तात्पर्य भूमि के उस माप से है जो आढ द्रोण धान्य के बदले में दिया जा सके। उसी लेख में एक कुल्यावाप पाँच पाटक भूमि के बराबर बतलाया गया है'। कुल्यावाप आधुनिक एकड़ से माप में कुछ अधिक होता था। अत्राप्य कुल्य, द्रोण तथा पाटक गुप्तकालीन माप थे। गुप्तकाल में भूमि का क्रय-मूल्य से जात (दीनार) तथा चाँदी (रूपकरें) के सिक्कों में दिया जाता था। वैगराम ताम्रपत्र से जात होता है कि एक दीनार सेलह रूपक के बराबर समका जाता था क्योंकि दो द्रोण के मूल्य आढ रूपक का वर्णन मिलता है। गुप्त लेखों में इन उपर्यु के विवरणों के उल्लेख से जात होता है कि उस समय भूमि-सम्पादन सुचाह रूप तथा पर्याप्त सावधानी से होता था। क्रय करनेवाला स्थानीय क्रय मूल्य के अनुसार भूमि का मूल्य दीनार या रूपक में शासक के समीप जमा कर देता था; और उस समय से भूमि का स्वामो होता था।

# (द) अन्य नियम तथा निवेदक का अधिकार

विक्रय भूमि पर कुछ सरकारी नियम त्रारोपित किये जाते थे जिन्हें क्रय करनेवाले के मानना पड़ता था। 'निविधर्म' या त्रज्ञयनीति के त्रज्ञसार निवेदक के भूमि-विक्रय करने का अधिकार न दिया जाता था, परन्तु उस नियम के आधार पर वह उस भूमि का सर्वदा भाग कर सकता था। इस नियम के साथ-साथ क्रय करनेवाले के अन्य अधिकार प्राप्त थे। उसकी उस भूमि में हट्ट पाए (बाज़ार लगाने) तथा सञ्चय-ग्रह व भवन निर्माण करने का त्राधिकार दिया गया था । इन समस्त बातों का उल्लेख उन गुष्तकालीन ताम्रपत्रों में मिलता है। यह कार्य —भूमि-सम्पादन—ताम्रपत्रों पर लिख-कर समाप्त किया जाता था जिसका लेख्य पुस्तपाल कार्यालय में सुरिज्ञत रखता था।

आधुनिक काल की तरह पुराने समय में भी पृथ्वी में गुप्त-निधि राजकीय सम्पत्ति समभी जाती तथा राजकेाष में संग्रह की जाती थी। स्मृतिकारों निधि तथा त्रादायिक का कथन है कि ब्राह्मणेतर व्यक्ति द्वारा पाई जानेवाली निधि सम्पत्ति का संग्रह राजा की सम्पत्ति समभी जाती है । ब्राह्मणों के व्यक्तित्व का जो कुछ भी प्रभाव हो, परन्तु निधि से शासक के पर्याप्त मात्रा में आय होती थी।

१. पहाइपुर ताम्रपत्र- ए० इ० भा० २० पृ० ५६ ।

२. वही ।

३. रूपक चाँदी का सिका होता था। अर्थशास्त्र, दूसरा प्रकरण।

४. २ द्रोण =  $\pi$  रूपक; ४ द्रोण = १६ रूपक;  $\pi$  द्रोण = २२ रूपक; १ दुल्यावाप =  $\pi$  द्रोण = २ दीनार = ३२ रूपक १ दीनार = १६ रूपक। इस (=) चिह्न से मूल्य का तारपर्य है।

५. इ० हि० क्वा० १६२६ पृ० १०५ ।

६. वैगराम ताम्रपत्र--ए० इ० भा० २१ पृ० ७५ ।

७ कोष्ठिकाद्वयः कारियतुमिच्छा म्यर्देथ वास्तुना सह । -दामोदरपुर ताम्रपत्र नं ० ४ पृ० १५०

मनु० ८।३५-३६: याज्ञ० २|३४-३५; विष्णु ४|१॥

धर्मशास्त्रों में यह स्पष्ट रूप से उल्लिखित मिलता है कि अदायिक मृत व्यक्ति की सम्पत्ति का मालिक राजा होता था । परन्तु किसका कौन दायाद था या कौन सम्पत्ति अदायिक समभी जाती थी, इस विषय में निश्चित सिद्धान्त नहीं है तथा समय समय पर इसका तालयं बदलता गया। गुप्तकालीन स्मृतिकार याज्ञवल्क्य ने तो मृत पुरुष की पत्नी अथवा अन्य व्यक्तियों के। पुत्रहीन पुरुष की सम्पत्ति का अधिकारी बतलाया है । जातकें। तथा शकुन्तला में वर्णान मिलता है कि पुत्रहोन पुरुष के मरने पर उसकी पत्नी के गर्भवती होने के कारण राजा उसकी सम्पत्ति ग्रहण करना उचित नहीं समभता। सम्भव है कि उसके पुत्र उत्पन्न हो। यह उल्लेख संदेहपूर्ण है (क्योंकि यह आवश्यक नहीं था कि उसे पुत्र हो उत्पन्न हो) अतएव ऐसी दशा में कोई सिद्धान्त स्थिर नहीं किया जा सकता। ऐसी अवस्था में वास्तविक स्थिति का पता लगाना किंदन है, परन्तु निधि तथा अदायिक सम्पत्ति से राजा के। आय अवश्य होती थी।

राजा का अन्तिम आय-मार्ग उपहार था जो श्रधीनस्थ सामन्तों से मिलता था। यद्यपि गुप्त-सम्राट समस्त भारत की दिग्विजय-यात्रा में सफली भूत थे परन्तु उन्होंने समग्र प्रान्तों की श्रपने साम्राज्य में नहीं मिलाया। समुद्रगुप्त ने श्रनेक

(५) सामन्तों से उपहार देशों के। जीतकर उन्हें तत्स्थानीय शासक के। लैाटा दिया था। इस कृपा के लिए ऋषीनस्थ सामन्त ऋौर महाराज उसे कर तथा उपहार देते थे । समुद्र के समकालीन सिंहल के शासक मेघवर्षा ने बोध-गया में बौद्ध-विहार-निर्माण के लिए असंख्य मुद्रा तथा मूल्यवान् हीरा मोती से युक्त दूत के। पाटलिपुत्र भेजा था । यह उपहार गुप्त-सम्राट् के लिए था। इस प्रकार समय-समय पर उपहार से भी गुप्त-राजकोष की पूर्ति होती थी।

इस रूप से गुप्त-नरेशों के मुख्यतः उपयु क पाँच प्रकारों से त्राय होती थी। राजाओं ने राजकेष का समस्त भार 'भाषडागारिक' पर छोड़ दिया था त्रौर स्वयं उसका निरीक्ष करते थे।

त्रादर्श हिन्दू राजा समस्त प्रजा पर कर त्रारोपित करते समय यह त्रावश्य विचार करता था कि प्रत्येक मनुष्य कर देने के येग्य था या नहीं। स्मृतियों से इस वात पर पर्याप्त प्रकाश पड़ता है कि किस प्रकार के मनुष्य से राजकीय कर से मुक्त राजा कर न लोता था। उसमें श्रोत्रिय (यज्ञ करनेवाले ब्राह्मण) का सब से ऊँचा स्थान था, परन्तु इसके साथ यह भी नियम था कि विश्वक वृत्तिधारी

१. गौतम० २८।४१; वशिष्ठ० १७।७३; विष्णु० १७।१३; मनु० ६।१८६ ।

२. याज्ञ० २।१३५-३६।

३. जातक मा० ४ पृ० ४८५ ७८६।

४. कालिदास-राकुन्तला एक्ट ६ ।

५. 'सव करदानआज्ञाकरणप्रणामागमन'— प्रयाग का लेख (प्रलीट— गु० ले० नं० १)

६. राय चौधरी - पोलिटिकल हिस्ट्री आफ ए शेंट इंडिया १० ३७३।

न हो। इसके श्रितिरिक्त श्रनाथ, प्रत्रजित (संन्यासी), बालक, वृद्ध तथा कुमारी श्रादि भी कर से मुक्त कर दी जाती थीं। ब्रह्मदेय भूमि या दान में दिये हुए ग्राम भी सब प्रकार के कर से मुक्त थे। श्र्यशास्त्र में वर्णान मिलता है कि कृषि की बुरी श्रवस्था में भूमिकर में कुछ, कभी कर देनी चाहिए। यद्यपि गुप्त-लेखों से इसका समर्थन नहीं होता परन्तु तत्कालीन स्मृतिग्रन्थों के श्राधार पर यह कहना युक्ति-संगत है कि गुप्त-नरेशों के भी श्रोत्रिय तथा प्रवृजित श्रादि श्रवश्य कर-मुक्त किये गये होंगे।

श्राधुनिक काल की तरह प्राचीन शासकगण राजकीय श्राय के। श्रपने सुख तथा भोग-विलास में नहीं व्यय करते थे परन्तु प्रजा की मंगल-कामना और राज्य-संचालन के लिए उनकी समस्त आय का व्यय हाता था। गुप्त-नरेश भी प्रजा के हित के लिए ही कर का संग्रह किया करते थे। कामन्दक का कथन है कि राजकीय व्यय द्वारा जीवन के त्रिवर्ग की उपलब्धि राजा करता था। राज्य की आय का श्रमुमान कर शासक व्यय का हिसाब ठीक करता था। श्रर्थ शास्त्र में राजकीय व्यय का विस्तृत विवरण मिलता है जिससे ज्ञात हाता है कि प्राय: श्राय चार भागों में विभक्त की जातो थी जिससे राजा के शासन में के कई कुप्रवन्ध न हो।

राजा के। शासन के लिए अनेक कर्मचारियों की आवश्यकता होती थी । वे राजा की ओर से वेतन पाते थे। फ़ाहियान ने गुप्त कर्मचारियों (१) राज्य-प्रबन्ध के। वेतनभोगी बतलाया है। इस प्रकार राजकीय आय का कुछ भाग व्यय है।ता था।

राज्य की रचा के निमित्त शासक सेना रखता था। समय-समय पर राजा इसके द्वारा अन्य देशों पर विजय प्राप्त करता था। गुप्त-काल में सेना ऋषिक संख्या में रहती थी। राज्य के भीतर शान्ति-स्थापन के लिए पुलिस,

(२) रज्ञा न्याय तथा तत्सम्बन्धी पदाधिकारियों की नियुक्ति होती थी, जिसके लिए पर्याप्त मात्रा में व्यय किया जाता था ।

१. सदा श्रोत्रियवर्ज्याण शुल्कान्याडुः प्रजानता । गृहोपयोगी यच्चैषां न तु वाणिज्यकर्मणि । नारद० ३ | १४ |

२. वसिष्ठसमृति १६।२५-२६।

३. श्रथंशास्त्र ५।२।

४. प्रजानामेव भूत्यर्थं स ताभ्या बलिमग्रहीत्। कालिदास- रयुवं रा।

५. काले चास्य व्ययं कुर्यात् त्रिवर्गपरिवृद्धये । ५ । ७६ ।

६. आयंगर — एसपेक्ट आ फ पालिटी पृ० ६ = 1

७. जूनागढ़ का लेख-- फ्लीट-- गु० ले० नं० १४।

दिचितर - हिन्दू एडिमिनिस्ट्रेटिव इन्स्टीट्यूशन पृ० १६०।

गुप्त सम्राटों के चरित्र पर ध्यान देने से यह स्पष्ट प्रकट होता है कि वे त्रादर्श-मार्ग के अनुयायी थे। उनका मन प्रजा के हित में सदा संलग्न रहता था। राजा से लेकर प्रजा तक सभी सार्वजनिक कार्य में तल्लीन रहते थे। (३) सार्वजनिक कार्य राजा प्रजा के स्वास्थ्य के लिए सफ़ाई तथा श्रीषधि का सुचार प्रवन्ध करता था। खेती की सिंचाई के लिए नहरें खुदवाता तथा ग्रनाथों के लिए सदावर्त का इन्तज़ाम करता। फ़ाहियान ने गुप्त-काल में इन समस्त सार्वजनिक कार्यों का सुन्दर वर्णन किया है । जनता के। सचरित्र तथा सुशिच्चित बनाने के लिए शिचा का प्रबन्ध श्रनिवार्य था। वैष्णवधर्मानुयायी परम भागवत गुप्तों ने अनेक मन्दिरों का निर्माण कराया था र जहाँ प्रारम्भिक शिक्षा दी जाती थी। उच शिक्षा के लिए भी गुप्त-नरेशों ने नालन्दा में महाविहार की स्थापना की थी। विद्या-प्रेम के अतिरिक्त गुप्त नरेश श्रनाथों की सहायता करते थे। गुप्त लेखों तथा सिक्कों में इनके सार्वजनिक उपकारिता के कार्यों का उल्लेख मिलता है। गुप्त-सम्राट् समुद्रगुप्त तथा कुमारगुप्त ने अश्वमेध यज्ञ कर सहस्रों मुद्रा ब्राह्मणों श्रीर श्रनाथों के। दान में दी थीं। समुद्र ने यज्ञ के उपलच्च में लाखों गायों का दान कर दिया था । उस समय धर्मशालाओं में सर्वदा अनाथों के। अन्न वस्त्र वितरण किया जाता था। इस प्रकार स्त्राय का प्राय: कुछ नियत भाग राजा दुखियों के रचार्थ व्यय करता था। गुप्त-कालीन लेखों में अनेक उल्लेख मिलते हैं जिनमें भूमि-दान ( श्रग्रहार-दान ) का वर्णन मिलता है। परन्तु कुछ विस्तृत वर्णन करने के निमित्त इस प्रकार के दान का वर्णन नीचे पृथक रूप से करने का प्रयत्न किया जायगा।

गुप्तकाल में मन्दिरों अथवा ब्राह्मणों के बहुत परिमाण में भूमि अप्रहार के रूप में दी जाती थी। यह दान मन्दिरों के प्रवन्ध या आचार्य के लिए होता था। यह कार्य बृहत् रूप में होने के कारण इसका समस्त प्रवन्ध एक समिति अप्रहार-दान के अधीन कर दिया जाता था, जो प्रायः बैंक का भी काम करती थी। वह समिति अप्रहार भूमि की आय को मन्दिर—पूजा-सामग्री तथा रागभोग—के निमित्त ब्यय करती थी। कुछ व्यक्तिगत ब्राह्मण ( अप्राचार्य या उपाध्याय ) उस अप्रहार को भोग करते थे। राजा की अरेर से एक कर्मचारी नियुक्त था जे। समस्त दान का लेखा वग्नरह रखता था। उसकी दानाध्यन्त या अप्रहारिक कहते थे। अन्य लेखों में इसका नाम 'दूतक' भी मिलता है । राजा अप्रहार दान केवल अपने धार्मिक न्तेत्र ही में नहीं करता था परन्तु दूसरी धार्मिक संस्थाओं के। भी दान देता था।

१. फ्लीट—गु० ले० नं ०१४, ४२।

२. फ़ाहियान का यात्रा-विवरण पृ० ४ १ - ४६,६०।

३. गु० ले ० नं ० १४; १८ ।

४. नागरी-प्रचारिणी पत्रिका भा० १५ १० १४६-५६।

५. अनेकगोशतसहस्रप्रदायिनः ।—प्रयाग की प्रशस्ति गु० ले ० न ० १।

६. गु० ले० नं० २८, ३०।

गुप्त-राजा वैन्यगुप्त ने बौद्ध संघ के। भूमि दान कर अपनी धार्मिक-सहिष्णुता का परिचय दिया था । गुप्त-कालीन लेखों में अप्रहार-दान का सविस्तर विवरण मिलता है। खेत, घर, वन, आराम, वहाँ की प्रजा और पशु का दान कर दिया जाता था तथा दानपत्र ताम्रपत्र पर खुदे रहते थे। ये प्राचीन राजाओं के समय से चले आते हैं, किसी ने आज तक उन्हें विफल नहीं किया। वे अब तक वैसे ही हैं। इसकी पुष्टि एक लेख से होती है जिसमें लिखा है कि जीवितगुप्त ने वालादित्य के अप्रहार का समर्थन किया था?। वे ताम्रपत्र (जिनपर दानपत्र खुदा होता है) अब भी उसी अवस्था में प्राप्य हैं। उन दानपत्रों के अध्ययन से अनेक बातों का पता लगता है। इस अप्रहार भूमि का 'ब्रह्मदेय', 'देवदेय' या 'देवाप्रहार' के नाम से उल्लेख मिलता है । जितने ताम्रपत्रों पर दानपत्र खुदे मिलते हैं उनमें निम्नलिखित विषय का विवरण मिलता है—

- (१) ब्रह्मदेय भूमि का दानग्राही तथा उसके वंशज अनंत काल तक (जब तक सूर्य-चन्द्रमा रहें) सम्भोग कर सकते हैं। परन्तु वह भूमि 'भूमिच्छिद्रन्याय' से नियन्तित रहती है। दान लेनेवाला मनुष्य उस भूमि का विक्रय नहीं कर सकता था। कुछ विद्वानों का मत है कि 'भूमिच्छिद्रन्याय' से कृषि के योग्य भूमि का ताल्पर्य है ।
- (२) उस देवदेय भूमि की राजा के वंशाज दानग्राही या उसके वंशावालों से ग्रालग नहीं कर सकते थे।
- (३) वह भूमि उद्रंग तथा उपरिकर के साथ दी जाती थी । उस स्थान के निवासियों के। भूमिकर राजा के। न देकर अग्रहार लेनेवाले के। देना पडता था।
- (४) भूमिकर के अतिरिक्त अन्य कर—(अ) हिरएय, (व) भूतवाय प्रत्याय— भी दानप्राही के। प्रहण करने का अधिकार मिलता था ।
- (५) इन करों के ऋतिरिक्त उसके। अधिकार दिया जाता था कि दानग्राही 'दशापराध' के ऋर्थदराड के। ग्रहण कर सके ।
- (६) उपर्युक्त कर संग्रह करने के बदले दानग्राही के। कुछ भी राजा के। देना नहीं पड़ता था। वह ब्रह्मदेय भूमि सर्वदा के लिए कर-मुक्त कर दी जाती थी। (सर्वकरत्यागः) ।

१. इ० हि० क्वा० १६३० ५० ५७।

२. देव-बरनार्क की प्रशस्ति - गु० ले ० न ० ४६ |

३. घोषाल — हिन्दू रेवेन्यू सिस्टम पृ० २१७।

४. हा० वेनी मसाद स्टेट इन ए शेंट इं हिया प्र० ३०१ |

प् 'साद्रंग सापरिकर' - गु० ले० नं० २२ व २३)।

६. कीलहान लेख नं० २६२: गु० लं० नं० ३८।

७. गु० ले० पृ० १८६ नेाटव पृ० २१८; ए० इ० भा० ४ नं० ८ । दशापराघ के सिद्धान्त में मतभेद हैं। जाली नारद (१,११) के विण<sup>°</sup>त तथा हीरा-

लाल शुक्रनीति ( ३,६ ) में विण त दश पापों से समता वतलाते हैं।

प्त गु० ले ० न ० २६ l

- (७) अन्य सामिथिक कर (पुलिस-कर) जो ग्रामवासियों पर लगाया जाता था उसे दान लेनेवाले के। न देना पड़ता था। वह 'चौरवर्ज्य'' या 'चाटमाटपवेशादएड'' से भी मुक्त था।
  - ( ८ ) दानग्राही के। विष्ट ( बेगार ) लेने का अधिकार प्राप्त था।

इन समस्त विवरणों से ज्ञात होता है कि राजा देवदेय भूमि पर से अपना स्वत्व हटाकर सब कुछ अधिकार दान लेनेवाले का दे देता था; क्योंकि उस समय यह विश्वास था कि जो पुरुष अग्रहार दान के लाटाता है वह नरकगामी होता है । ऐसा वर्णन परिवृाजक राजाओं (गुप्तों के अधीनस्थ) के लेखों में मिलता है ।

इस प्रकार शासक समस्त राजकीय आय के भिन्न-भिन्न विभागों में व्यय करता था जिससे प्रजा सुखी, सम्पन्न रहे तथा सुचार रूप से शासन-प्रयन्ध चलता रहे।

राजकीय स्त्राय का व्यय करते समय शासक इसका ध्यान रखता था कि आक-रिमक स्त्रापत्ति से राज्य तथा प्रजा के रच्चार्थ कुछ धन का संचय करना स्त्रावश्यक था।

उसे व्ययप्रत्ययः का नाम दिया गया है । जब राज्य में (४) संचय केाष त्रकाल आदि पड़ने में प्रजा करमक कर दी जाती थी ता राजा उसी संचित केाप के। शासन-प्रबन्ध के लिए व्यय करता था; बाहरी शत्रश्रों द्वारा श्राक-मण से देश के। बचाता था। चाणक्य ने वर्णन किया है कि 'स्रलपके।शो हि राजा पैरिजानपदानेव प्रसते<sup>,६</sup> (केाष थाड़ा होने पर राजा नगर तथा जनपद-निवासियों केा सताता है)। श्रतएव आपत्ति-काल के लिए शासक के। श्राय का कुछ भाग-संचय रखना चाहिए। समस्त ा्राप्त-सम्राटों ने सम्भवत: इस नीति का अवलम्बन किया था। उनके राज्य-काल में कोई घटना सनने में नहीं श्राती: केवल स्कन्दग्रप्त के शासन में एक विशेष घटना का उल्लेख मिलता है। स्कन्दगुप्त ने मिश्रित धात के सोने का सिका तथा ताँ बे के सिकों का राष्यीकरण (Silver plated) कर चाँदी का मुद्रा चलाया था। श्रनुमानतः इसका कारण यही प्रकट होता है कि स्कन्दगुप्त के केष में कमी थी श्रौर उसी समय विदेशी हुगों ने गुप्त-साम्राज्य पर श्राक्रमण किया। यदि वह उपर्युक्त प्रणाली की मुद्रा तैयार न करता ता राज्य की रचा किंदन है। जाती। इन्हीं कारणों से आय का कुछ भाग संचित रखने का विधान बतलाया गया है।

१. चार राजा पथ्यकारिवर्जमू (गु० ले० नं० २३; ए० इ० मा० १२ नं० २१)।

२. गु० ले० नं० २३, २६।

३. स्वदत्तां परदत्तां च यो हरेत्तु व सुधराम् ।१वविष्ठायां कृमिभू त्वा पितृमिः सह पच्यते ।——शृहस्पति २८ ।

४. गुप्त ले ० न० ३२, ३३ व ३४।

५. दिचितर — हिन्दू एडमिनिस्ट्रेविव सिस्टम पृ० १६३।

६. अर्थशास्त्र २।१।१८।

# मान्तीय शासन मणाली

शासन की सुट्यवस्था के लिए गुप्त-साम्राज्य विभिन्न प्रान्तों में विभक्त किया गया था। गुप्त लेखों में प्रान्त के लिए 'देश या मुक्ति' शब्द प्रयुक्त मिलते हैं । गुप्त-साम्राज्य के पूर्वी भाग में स्थित मुक्ति का नाण पुर्ण्ड्रवर्धन था, साम्राज्य के पूर्वी भाग में स्थित मुक्ति का नाण पुर्ण्ड्रवर्धन था, जो उत्तरी वंगाल में सीमित था। आधुनिक समय में उत्तरी वंगाल के बेगरा ज़िले में स्थित महास्थान नामक नगर से पुर्ण्ड्रवर्धन स्थान की समता बतलाई जाती है । गुप्तों की सास्त मुक्तियों में 'पुर्ण्ड्रवर्धन मुक्ति' का नाम अधिक था । दूसरा प्रान्त तिरामुक्ति—विहार के मुज़्फ्फरपुर ज़िले में स्थित तिरहुत प्रान्त में था । मध्यदेश के। गुप्त सम्राटों ने दे। प्रान्तों—मन्दसेर तथा कौशाम्बी ——में विभक्त किया था। पश्चिम भाग के शासन के निमित्त सौराष्ट्र के। प्रान्त का रूप दिया गया था। इस प्रकार समस्त साम्राज्य प्रान्तों ( मुक्तियों ) में विभक्त था ।

लेखों में श्रिधिकतर प्रान्तीय शासक या मुक्ति के शासक की 'उपरिकर महाराज' पदवी का उल्लेख मिलता है । आधुनिक परिभाषा में इनकी समता प्रान्तीय गवर्नर से बतलाई जा सकती है। अन्य लेखों में प्रान्तीय शासक के

भुक्ति-शासक की लिए राष्ट्रीय १°, भोगिक १९, भोगपति १२ तथा गोप्ता १३ स्त्रादि उपाधियाँ पदिवयाँ उिल्लाखित मिलती हैं। उपरिकर महाराज का पद बहुत ही ऊँचा था। इस पर योग्य कर्मचारियों की ही नियुक्ति होती थी। पुगड़ वर्धन के शासक

१. दामोदरपुर ताव्रपत्र — ए० ६० मा० १५ । धनैदह—"" "१७ । वैगराम —" " २१ ।

बसाद की मुहर — तीरामुक्त्या उपरिकर अधिकरणस्य । -- आ० स० रि० १६०३-४, पृ० १०६।

- २. आ० स० रि० १६२८-२६ पृ० ८८।
- ३. दामादरपुर ताम्रपत्र ।
- ४. आ० स० रि० १६०३-४ पृ० ८८।
- ५. गु० ले ० नं ० १८।
- ६. आ० स० रि० १६११-१२ पु० ५७।
- ७. गु० ले० नं० १४।
- प. इ० हि॰ बा॰ मा॰ ६ पृ० ७२७.३५ I
- ह. दामादरपुर ताम्रपत्र: वैशाली की मुद्राएँ -- आ० स० रि० १९०३-४ पृ० १०६।
- १०. रुद्रदामन् का गिरनार का लेख--ए० इ० मा० ८ ए० ४७।
- ११, गु० ले ० नं ० २२।
- १२, हर्षचिरत पृ० २३७।
- १३. सर्वेषु देशेषु विधाय गोप्तृन् (ज्ञागढ़ का लेख, गु० ले० नं० १४); गु० ले० नं०१८।

चिरातदत्त , मन्द्रसोर के बन्धुवर्मा विशासीराष्ट्र के पर्णदत्त के नाम लेखों में मिलते हैं। इस पद पर बहुधा राजकुमार भी नियुक्त किये जाते थे। चिरातदत्त के पश्चात् पुरड्न वर्धनभुक्ति का शासक एक राजकुमार ही था जिसका नाम तो नहीं मिलता है, परन्तु जिसके लिए 'उपरिकर महाराज राजपुत्र देवभद्दारक' की उपाधि का प्रयोग किया गया है । वैशाली की महरों से भी पता लगता है कि तीराभुक्ति का शासक चन्द्रगुप्त द्वितीय का पुत्र गोविन्दगुप्त था । ये शासक प्रान्त में राजा के प्रतिनिधि थे जिनकी नियुक्ति स्वयं गुप्त सम्राट् करते थे। अतएव लेखों में भुक्ति-शासकों की उपाधि से पूर्व ही 'तत्पादपरिग्रहिते' शब्द उल्लिखित मिलता है ।

प्रान्त के शासन में राजकुमार की मन्त्रणा के लिए एक मन्त्रिमण्डल स्थापित
था। वसाढ़ (वैशाली) की मुहरों पर उल्लिखित पदिवयों से ज्ञात होता है कि केन्द्रीय
शासन के ढङ्क पर प्रान्त में भी सभासद होते थे। यहाँ बलासभासद विकरण, रणभाण्डागारिक, दण्डपाशाधिकरण, महादण्डनायक,
महाप्रतिहार श्रादि की मुहरें मिली हैं। मौर्य सम्राट् श्रशोक के धर्ममहामात्रों के ढङ्क पर गुप्तकाल में भी विनयस्थितस्थापक थे , जिनके कार्यालय का नाम मुहरों में मिलता है।

त्र्राधुनिक काल की तरह गुप्त-काल में भी गवर्नरों की ऋवधि निश्चित कर दी गई थी। प्रान्त के शासकों की ऋवधि कम से कम पाँच वर्ष की ऋवश्य थी। दामी-

दरपुर ताम्रपत्र प्रथम तथा द्वितीय के ऋध्ययन से उपर्युक्त बातें शासन-अविध स्पष्ट जात है। जाती हैं। दोनों लेखों की तिथि क्रमशः गु० स० १२४ व १२६ दी गई है तथा इनमें प्रान्तीय शासक का नाम चिरातदत्त ही मिलता है। ऋतएव यह पता चलता है कि चिरातदत्त गु० स० १२४ से १२६ तक-यानी पाँच वर्ष—ऋवश्य शासन करता था। इस ऋाधार पर यह अनुमान किया जाता है कि उपरिकर महाराजों की अविध पाँच वर्ष से कम की नहीं होती थी।

१ दामाररपुर ताम्रपत्र नं० १, २—६० इ० मा० १५।

२. गु० ले० नं० १८।

३. गु० ले० नं० १४।

४. दामादरपुर ताम्रपत्र नं ० ४ ।

५. आ० स० रि० १६०३-४।

६, महाराजाधिराजश्रीनुवगुप्ते पृथिबीपतौ तत्पादपरिमही तस्य पुण्ड्रवर्धनमुक्ताबुपरिकरमहाराज— दामादरपुर ताम्रपत्र नं० ३ ।

७. वैशाली की मुहरं (आ० स० रि० १६०३-४)। इस स्थान पर जितनी मुहरं मिली हैं वे एक न एक पदाधिकारी से सम्बन्ध रखती हैं। इससे प्रकट होता है कि वा मुहर उसके आफिस की थी। उन पर उनके आफिस का नाम खुदा मिलता है, जैसे —दण्डपाशाधिकरणस्य, महादण्डना-यकशन्तिगुप्तस्य आदि आदि।

अशोक की धर्मलिपियाँ—शिलाले ख पाँचवाँ ।

६. तीरभुक्ती विन्यस्थितिस्थापकाधिकरण। — वैशाली मुहर।

### विषय

एक 'भुक्ति' के अन्तर्गत कई विषय होते थे। गुष्त साम्राज्य के पूर्वी प्रान्त (भुक्ति) का नाम-पुगड़्वर्धन--लेखों में मिलता है जिसके अन्तर्गत खाडायर , पञ्चनगर तथा कोटिवर्ष विषयों के नाम मिलते हैं। तीराभुक्ति का मुख्य विषय वैशालो था । आधुनिक काल में प्रान्त में जैसे अनेक ज़िले वर्तमान हैं वैसे ही गुष्त काल में भी प्रान्त (भुक्ति) के अन्दर अनेक विषय थे। अत्रत्य विषय की आधुनिक ज़िलों से समता बतलाई जा सकती है।

विषय के शासक के। 'विषयपित' कहते थे। विषय के शासक के। भुक्तिपित या भोगपित ही नियुक्त करता था। इस नियुक्ति में केन्द्रीय शासक से केाई सम्बन्ध नहीं था। विषयपित का शासन केन्द्रीय नगर में रहता था

विषयपति जो 'अधिष्ठान' कहलाता तथा उसके कार्यालय के। 'अधिकरण' कहते थे । वैशाली (ज़िला मुज्ज़प्तरपुर) की अनेक मुहरों पर विषय-शासकों के लिए विभिन्न प्रकार की उपाधियाँ मिलती हैं । परन्तु इनका उल्लेख अन्यं लेखों में नहीं मिलता है। लेखों में विषयपति के लिए 'कुमारामात्य' की पदवी प्रयुक्त मिलती है। वैशाली की मुहरों में निम्न तीन प्रकार की उपाधियाँ मिलती हैं—

- (१) पहली साधारण प्रकार की है जिसमें विषयपति के कार्यालय का उल्तेख है---कुमारामात्याधिकरणस्य।
  - ् (२) युवराजपदीय कुमारामात्य।
    - (३) युवराज महारकपदीय कुमारामात्य।
    - (४) परम महारकपदीय कुमारामात्य।

इन कुमारामात्यों के ताल्पर्य के विषय में विद्वानों में मतमेद है। 'कुमारामात्य' से कोई राजकुमार के सभासद<sup>2</sup>, राजकुमार के मन्त्री<sup>2</sup>, सिंहासन के उत्तराधिकारी के सभासद<sup>4</sup> या राजा के प्रतिनिधि राजकुमार के मन्त्री<sup>2</sup> का ताल्पर्य बतलाते हैं। परन्तु यह उचित नहीं प्रतीत होता। प्रयाग की प्रशस्ति के लेख के सान्धिविग्रहिक महादगढ़-

१. धनैदह ताम्रपत्र — ए० इ० मा० १७ नं० २३।

२. वैगराम ,, — ,, ,, २१ पृ० ७ = ।

३. दामादरपुर ,, — ,, ,, १५।

४. आ० स० रि० १६०३-४ पृ० ११०।

५. कोटिवर्षविषये तन्नियुक्तककुमारामात्यकेत्रवर्मन् ( दामादरपुर )।

६. दामादरपुर नं ० २ व वैगराम ताम्रपत्र तथा वैशाली की मुहर 'अधिष्ठान अधिकरणश्च'।

७. आ० स० रि० १६१३-१४ प० १३४

प्लीट—का० इ० इ० मा० ई पृ० १६ नेाट।

E. व्लाख—आ० स० रि० १६०३-४ पृ० १०३ ।

१०. मारशल - वही १६११-१२ पृ० ५२।

११. बेनीप्रसाद--स्टेट इन एंशेंट इंडिया पृ० २६६ |

नायक हरिषेण को भी उपाधि कुमारामात्य थी विवा चन्द्रगुप्त द्वितीय का मन्त्री शिखरस्वामी भी इस पदवी से विभूषित था । श्री राखालदास वैनर्जी का कथन है कि जा श्रमात्य राजकुमार के सहशा सत्कार पाता था उसे 'कुमारामात्य' की पदवी दी जाती थी। लेखों तथा मुहरों में उल्लिखित 'कुमारामात्य' से ज्ञात हे।ता है कि यह कोई सरकारी पद था जिसके अधिकार की कुछ मात्रा थी। वैशाली की मुहरों में उल्लि-खित 'पदीय' शब्द के अर्थ में कुछ लोगों का भिन्न भिन्न विचार है। डा॰ घोषाल का मत है कि मुहरों के 'पदीय रं तथा 'पादानुध्याती है के अर्थ में समानता है। पूर्वीक 'युवराजभद्दारकपदीय' अथवा 'परमभद्दारकपदीय' से यही ताल्पर्य निकलता है कि वह कुमारामात्य राजकुमार वा राजा के पुत्र की तरह सम्बन्धित था । परन्तु यह सिद्धान्त युक्तिसङ्गत नहीं प्रतीत हाता। जब कुमारामात्य एक सरकारी पद का नाम था तो उन लम्बी पदिवयों से यही ऋर्थ निकलता है कि वह (कुमारामात्य) राजकुमार या राजा के कार्यालय से सम्बन्धित था। कुमारामात्य जिस कार्यालय में काम करता उसका कुमारामात्य कहलाता था। ( युवराजपदीय कुमारामात्य या परमभट्टारकपदीय कुमारामात्य ) 'पदीय' के। समानता का द्योतक मानने में कोई असङ्गत नहीं जान पड़ता। सम्भव है कि पदाधिकारी की याग्यता के कारण उसका सत्कार ऋधिक होता हो। इन विवेचनों का यही तात्पर्य निकलता है कि जब कुमारामात्य विषयपति का काम करता था तो विषयपति की उपाधि 'कुमारामात्य' दी जाती या यदि वह राजकुणार या राजा से सम्बन न्धित होता तो युवराजपदीय या परमभद्दारकपदीय कुमारामात्य कहलाता था।

शासन की सुन्यवस्था के लिए विषयपति का एक मिन्त्रमण्डल होता था। उसकी मन्त्रणा से विषयपति विषय का समस्त प्रवन्ध करता था। इस मण्डल में चार सदस्य होते थे जो अपनी अपनी समिति (organisation) के मुखिया विषय का मन्त्रिमण्डल होते थे । इनके नाम निम्न प्रकार मिलते हैं—

- (१) नगर श्रेष्टी—शहर में जा पूँजीपति हाते थे उनके मुखिया का नगर-श्रेष्टी कहते थे।
  - (२) सार्थवाह--विषय की व्यापारिक समिति का मुखिया इस नाम से प्रसिद्ध था।
- (३) प्रथम कुलिक—- स्राधुनिक काल की तरह प्राचीन काल में भी बौंक वर्तमान थे। उनके बौंकरों की सभा के मुखिया के। प्रथम कुलिक कहते थे।

१. गु०ले ० न ० १।

२. महाराजाधिराजश्रीचन्द्रगुप्तस्य मन्त्री कुमारामात्यशिखरस्वामी--कर्मदर्ग्हा का लेख (ए० इ० भा० १०)।

३ वैशाली की मुहर — आ० स० रि० १६०३-४।

<sup>.</sup> ४. भीटा की मुहर — वही १६११-१२ पृ० ५२।

५. प्रोसिडिंग आफ सिक्स्य आल इंडिया ओरियन्टल कान्फरेंस, पटना पृ० २१५।

६. हिन्दू रेवेन्यू सिस्टम पृ० २०२-४।

अेष्ठी साथ वाह कुलिक निगम (वैशाली की मुहर) ।

प्त. हिन्दु रेवेन्यू सिस्टम पृठ २०२ नाट ३ ।

(४) प्रथम कायस्थ—(लेखक) समिति का मुखिया प्रथम कायस्थ कहलाता था। इन समासदों के ऋतिरिक्त विषयपित के ऋधिकरण में समस्त लेखों के। सुरिच्चत रखने के लिए एक कर्मचारी था जो पुस्तपाल (Record Keeper) कहलाता था। विषय में कार्यभार के कारण तीन पुस्तपालों को नियुक्ति की जाती थी परन्तु प्रामों में एक ही पुस्तपाल समस्त कार्य करता था। इन विषय के सभासदों के विषय में यह निश्चत रूप से ज्ञात नहीं है कि वे उस पद के लिए चुने जाते थे या वशानुगत होते थे।

शासन में राजकीय कर्मचारियों की निश्चित अविधि होती है। गुप्त-काल में 'विषय' के पदाधिकारियों की अविधि के विषय में भी लेखों से प्रकाश पड़ता है। दामे।-

पदाधिकारियों की अध्ययन से यह जात होता है कि 'विषय' के कर्मचारीगण् अविध कम से कम पाँच वर्ष के लिए नियुक्त किये जाते थे। इन ताम्रपत्रों में उल्लिखित तिथियों तथा पदाधिकारियों के नाम से यह बात स्पष्ट हो जाती है। प्रथम ताम्रपत्र की तिथि गु० स० १२४ मिलती है। इसमें 'विषय' के शासक तथा राजकीय कर्मचारियों के नाम निम्न प्रकार मिलते हैं—

| पद              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | नाम                       |
|-----------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|
| विषयपति         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | कुमारामात्य वेत्रवर्म्भन् |
| नगरश्रेष्ठी     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <b>भृ</b> तिपा <b>ल</b>   |
| <b>सार्थवाह</b> |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | बन्धुमित्र                |
| प्रथम कुलिक     | e de la companya de l | <b>धृति</b> मित्र         |
| प्रथम कायस्थ    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | शाम्बपाल                  |
| पुस्तपाल        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ( ग्रं ) रिसिदत्त         |
| 4 15 15         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ( ब ) जयनिद               |
|                 | - S 551 v 125                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | (स) विभुदत्त              |
|                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                           |

दामादरपुर का दूसरा ताम्रपत्र प्रथम ताम्रपत्र के पाँच वर्ष के बाद (गु॰ स॰ १२६) में लिखा गया था। उसमें इन पदाधिकारियों के ये ही नाम मिलते हैं जिससे जान पड़ता है कि उस समय तक ये लोग अपने पद पर अधिष्ठित थे। अतः स्पष्ट है कि 'विषय' के इन पदाधिकारियों की अविध पाँच वर्ष से कम नहीं होती थी।

# नगर म्यूनिसिपैलिटी

गुप्त-काल या उससे पूर्व भारत में अनेक नगर अपनी सम्पत्त तथा वैभव के लिए प्रसिद्ध थे। तच्हिशला एक विशाल विद्या-केन्द्र था तथा उज्जयिनी व्यापार में भारत श्रीर पश्चिमी देशों के मध्यस्य का काम करती थी। पाटलिपुत्र श्रीर मन्दसार आदि नगरों का भी विशेष महत्त्वपूर्ण स्थान था। नगर के शासन-स्वास्थ्य आदि के प्रबन्ध के लिए प्रत्येक मुख्य नगर में एक सभा होती थी जो। आधुनिक परिभाषा में म्यूनिसिपैलिटी कही जा सकती है। आज-कल की तरह गुप्तकालीन नगर-सभा भी उस स्थान का समस्त

प्रबन्ध करती थी। तत्कालीन नगरपति 'द्राङ्गिक' के नाम से पुकारा जाता था। 'द्राङ्गिक' व्यापारियों तथा नगरपति के कर संग्रह करता था। नगरपित जनता के स्वास्थ्य पर पर्याप्त ध्यान देता था। यदि केाई मनुष्य मुख्य-मार्ग, स्नानागार, मन्दिर तथा महल के समीप गंदगी फैलाता था ते। वह दएडभागी होता और एक पण उसे जुर्माना देना पड़ता था।

विषयपित के द्वारा 'द्राङ्किक' की नियुक्ति होती थी। कभी-कभी विषयपित अपने पुत्र के। भी इस पद पर नियुक्त करता था । गुप्त-लेखों से भी इस विषय पर प्रकाश पड़ता है। गुप्त सम्राट स्कन्दगुप्त के राज्यकाल में पर्ण दत्त का पुत्र चक्रपालित सौराष्ट्र में नगरपित के स्थान के। सुशोभित करता था । वैशाली से एक मुहर मिली है जिस पर 'वैशाल्याधिष्ठानाधिकरणस्य' लिखा है । इससे प्रकट होता है कि कदाचित् यह वैशाली नगर के शासक की मुद्रा थी। के।टिवर्ष नगर विथा गिरिनगर भी एक पदाधिकारी के अधीन थे जो उस नगर का शासन, निरोक्षण तथा अन्य कार्य करता था। इस प्रकार यह अनुमान युक्तिसंग्त ज्ञात होता है कि गुप्त-काल में नगर म्यूनिसिपैलिटी का प्रवन्ध भी एक सुन्दर तथा सुचाह रूप से चलता था।

#### ग्राम-शासन

गुप्तकाल में 'विषय' के अन्तर्गत अनेक आम हाते थे। प्रायः प्रत्येक आम किसी माप या कुछ निर्देष्ट चेत्रकल का हाता है । आम के अधिपति का आमपति या 'महत्तर' कहा जाता था । महत्तर की सहायता के आम पञ्चायत लिए एक छोटी सी सभा हाती थी, जिसे 'पञ्चायत' कहते थे। यह संस्था (आम-पञ्चायत) भारत में बहुत प्राचीन काल से वर्तमान थी। गुप्त लेखों में भी आम-पञ्चायत का वर्णन मिलता है। सम्राट् चन्द्रगुप्त द्वितीय के सेनापित अम्रकार्वव द्वारा आम पञ्चायत के सम्मुख एक गाँव तथा २५ दीनार (स्वर्णमुद्रा) दान का वर्णन मिलता है। आम पञ्चायत अपने कार्य में सर्वदा स्वतन्त्र

१. का० इ० इ० मा० ३ नं ० ३ = ।

२. इ० ए० १६०५ ए० ५१, ५२।

३. बेनोप्रसाद स्टेट इन एंशेंट इंडिया पृ० २६८ ।

४. यः सिन्नयुक्तो नगरस्य रत्तां विशिष्य पूर्वान प्रचकार सम्यक् — जूनागढ़ का लेख (गुः ले॰ नं॰ १४)।

५. श्रा० स० रि० १६०३-४।

६. इ० ए० मा० १५ ए० १३०।

७. गु० ले० नं० ५५।

दामोदरपुर तात्रवत्र ।

६. ईश्वर वासकं पथमण्डल्याम् प्रिणिपत्य ददाति पथवि शतिशच दीनारान्। — साँची का लेख गु॰ स॰ ६३ (गु॰ ले॰ नं॰ पू)

रहती थी। उस संस्था के। केन्द्रीय शासक नियन्त्रित नहीं करता था, परन्तु दोनों में राजकीय कर के विषय में सम्बन्ध रहता था । केन्द्रीय शासन जिस किसी के श्रधीन हो, लेकिन ग्राम-सभा हमेशा स्वतन्त्र रूप से कार्य करती थी।

इस प्राम-पञ्चायत के सदस्य कुछ पदाधिकारी तथा थोड़े ग्रेर-सरकारी मनुष्य होते थे। गुप्तकालीन प्राम-संस्था का विवरण उनके लेखों में स्पष्ट रूप से मिलता है। दामोदरपुर के ताम्रपत्र (नं०३) में प्रामसभा के सदस्यों का पदाधिकारी नाम निम्न प्रकार से मिलता हैरे:—

(१) महत्तर, (२) ऋष्ठकुलाधिकारी—आढ कुलों के मुखिया, (३) श्रामिक — श्राम के प्रधान-प्रधान व्यक्ति, (४) कुटुम्बिन् — परिवार के मुख्य व्यक्ति।

इन्हीं चार सभ्यों के द्वारा ग्राम का प्रयन्ध किया जाता था। ये सदस्य चुने जाते या निर्वाचित किये जाते थे, इस विषय में निश्चित रूप से कुछ, नहीं कहा जा सकता। परन्तु यह निश्चित है कि ग्राम-संस्थाएँ एक छोटा प्रजातन्त्र थीं। इसमें प्रजा का सारा अधिकार रहता था। पिछले दिच्या भारत के चोल तेखों में ग्राम-पञ्चायत तथा इसके कार्यों का सविस्तर विवरण मिलता है। इन लेखों द्वारा संस्थाओं की निर्माण-पद्धित पर ग्राच्छा प्रकाश पड़ता है। चोल राज्यान्तर्गत ग्राम-संस्थाओं का सार्वजनिक चुनाव होता था। ग्राम-सभा के सभ्यों के योग्यता सम्बन्धी नियम, अधिवेशन के नियम तथा चुनाव का नियम आदि विषयों का वर्णन मिलता है।।

राजा के सदृश महत्तर के। भी ग्राम में समस्त श्रिधिकार मिला था।
महत्तर ग्रामसभा के सद्स्यों के साथ विचार कर उस स्थान के निवासियों पर कर
लगाता था। दीन तथा श्रीत्रियों के। कर से मुक्त करने का
श्रिधिकार
भार इसी संस्था पर था। ग्राम में न्याय का श्रिधिकार भी
पञ्चायत के हाथ में था।

ग्राम का कार्य बहुत ही विस्तृत था। ग्राम का शासन-प्रबन्ध तथा सार्वजनिक कार्य ग्राम-सभा के ग्रधीन था। कार्य की ग्रधिकता के कारण सभा कई अन्य उपसमितियाँ स्थापित करती थी। कृषि, उद्यान, सिंचाई, मिन्स्र ग्रादि
उपसमिति के प्रबन्ध के लिए भिन्न-भिन्न समितियाँ थीं । इनसे पञ्चायत के काम में सहायता मिलती थी तथा प्रत्येक कार्य सुन्दर रूप से होता था।

१. दोच्चितर-हिन्दू एडिमिनिस्ट्रेटिव सिस्टम पृ० ३२४, ३२८ ।

२. ए० इ० मा० १५ |

३. आ० स० रि० १६०४-५ पृ० १४२-४५; साउथ इंडियन इन्सक्रपशन जिल्द २ मा० ३; १८६० का नं ० १, २।

४. सरकार—पोलिटिकल इतस्टीख्रूशन एंड थियरी आफ एंशेंट हिन्दू पृ० ५६ । दीचितर — हिन्दू एडिमिनिस्ट्रेटिव सिस्टम पृ० ३५८ ।

ग्राम के समस्त प्रबन्ध के लिए आद की परम स्रावश्यकता थी। स्रतएव ग्राम-संस्था के। यह स्रिकार था कि वह स्थानीय (भूमिकर के सिवा) स्रन्य कर संग्रह करे। समय समय पर राजा उसके। सहायता भी देता था। आय ग्राम की सीमा में भूमि का प्रबन्ध पञ्चायत ही करती थी। जो मनुष्य तीन वर्ष तक भूमिकर न देता था ते। उस स्रवस्था में ग्राम-सभा के। यह स्रिधिकार था कि वह उस भूमि के। बेच दे । उस सीमा में भूमि-विक्रय का भार ग्राम-संस्था पर ही छोड़ दिया गया था। गुप्त-कालीन ताम्रपत्र से ज्ञात होता है कि जब भूमि विक्रय की जाती थी ते। समस्त मूल्य का छठाँ भाग राजकेष में जाता तथा पाँच भाग ग्राम-सभा लेती थी । इस प्रकार से हुई आय के। पंचायत ग्राम के हित के लिए व्यय करती थी। ग्राम का स्राय-व्यय का हिसाब रखनेवाला कर्मचारी 'तल्लाटक' कहलाता था। ग्राम-प्रबन्ध का निरीक्षण करने के लिए राजा की ओर से एक स्रिधिकारी नियुक्त किया जाता था । उसके द्वारा राजा के। ग्राम सम्बन्धी बातें ज्ञात होती थीं, परन्तु ग्राम-कार्य में हस्तक्षेप करने का उसे अधिकार न था।

भूमि क्रय करने के समय निवेदक उसो कार्यालय में आवेदनपत्र देता था, जिसकी सीमा में भूमि-स्थित होती थी। 'विषय' सीमा में वर्तमान होने पर विषयपित के अधिक्रण में तथा ग्राम-सीमा में स्थित होने पर महत्तर के कार्यालय मूमि-सम्पादन में निवेदन-पत्र मेजा जाता था। ग्राम-सीमा के भूमि विक्रय में पञ्चायत स्वतन्त्र थी। महत्तर उस भूमि केा स्वयं देखता था तथा स्थानीय ब्राह्मणों और अन्य कुटुम्बियों केा इसकी सूचना देता था । आवश्यक बातों (भूमि की विशेष्ठात तथा सीमा) केा जाँचकर तत्कालीन शुल्क (Rate) के अनुसार भूमि विक्रय की जाती थी। गृप्त-लेखों से ज्ञात होता है कि उस समय भूमि का शुल्क चार, तीन वा दे दिनार प्रति कुल्यावाप के लिए देना पड़ता था । इन भूमियों का विस्तृत विवरण ताझ-पत्रों पर खुदवा दिया जाता था। ये विवरण पञ्चायत के कार्यालय में भी सुरच्चित रहते थे। इन समस्त लेखों का संग्रह रखनेवाला 'पुस्तपाल' कहा जाता था। यह महत्तर

के कार्यालय में अनेला रहता था।
प्राय: प्रत्येक स्थान पर सीमा निर्धारित करने में विवाद हा जाता है।
अधिकतर ग्रामें में चेत्र-सीमा-सम्बन्धी कगड़ा स्वाभाविक रूप से कठिन होता है।
गुप्त कालीन लेखों का छे।ड़कर स्मृतियों ने इस विवाद के।
सीमा-विवाद निपटाने का सरल मार्ग बतलाया है। चेत्रज विवाद के।
अधिकतर बुद्ध, सामन्त, गोप, सीमा के कुषक तथा जंगलों के निवासी हो तय करते

१. मजूमदार-कारपोरंट लाइ फ इन एंशेंट इंडिया प० १६१ |

२. परीदपुर ताझपत्र - इ० ए० भा० १०।

३. सरकार-पोलिटी इन्टी० एंड थियरी हा फ हिन्दू पृ० ५६।

४. दामादरपुर ताम्रपत्र नं ० ३ ।

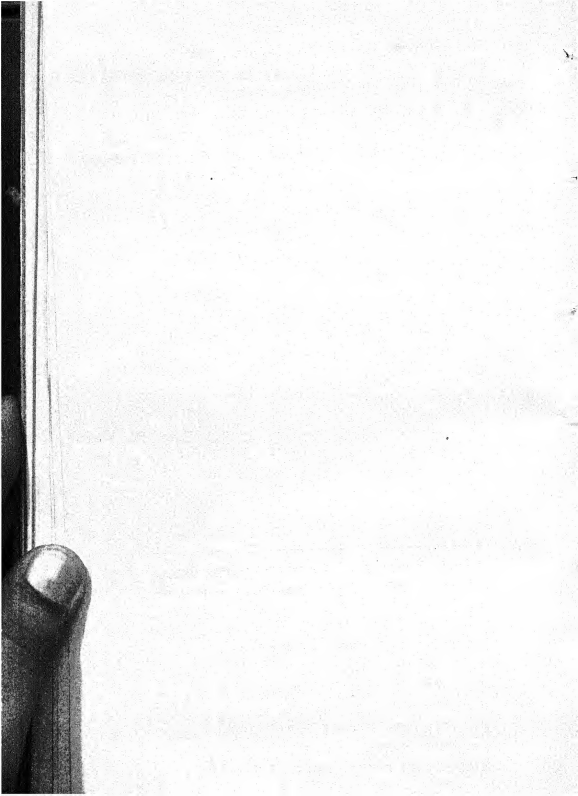
पू, देखिए पृ ० ३२।

थे । क्योंकि ये लोग बहुत दिन से उस भूमि से परिचित अवश्य होंगे। इस भगड़े से सर्वदा के लिए मुक्त होने की वृद्ध लोग वृद्ध, भाड़ी, टीला तथा सेतु बाँधकर देानों सीमाओं का निर्णय कर देते ताकि वे सदा भिन्न-भिन्न प्रकट हों । इस प्रकार ग्राम-पंचायत अपनी सीमा के अन्तर्गत चेत्रज निवादों का निपटारा करवाती थी। यदि उस सीमा-निवाद की भूमि देानों पच्चों में किसी की न होती थी, तो वह भूमि जनता की समभी जाती तथा राजा के अधिकार में ले ली जाती। इसी प्रकार का न्याय वन, चरभूमि, मार्ग, मन्दिर आदि सम्बन्धी निवादों के कार्य में भी लाया जाता था ।

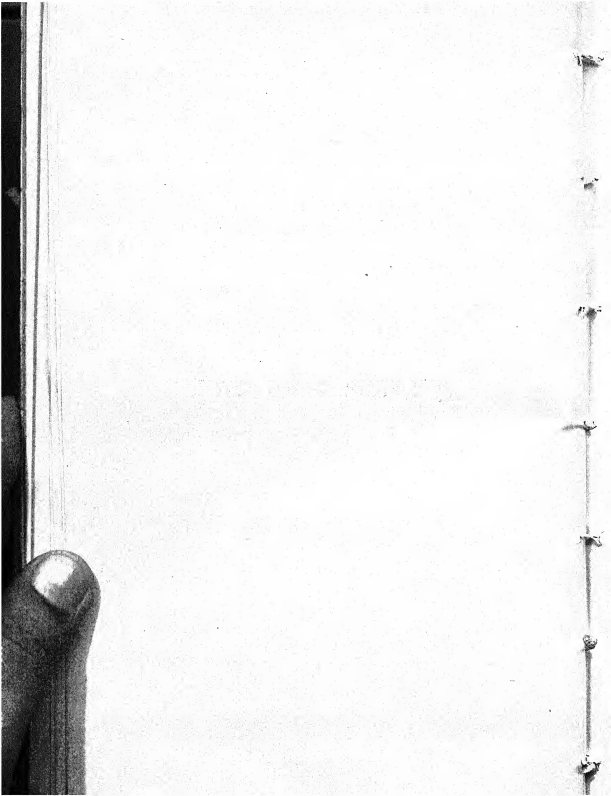
सीम्ने। विवादे चेत्रस्य सामंताः स्थविरादयः । गोपाः सीमाक्रपाणां ये सवे च वनगोचराः ॥—याज्ञ० २।१५०।

- २. नयेयुरेते सीमानं स्थलाङ्गारतुषद्वमैः । सेतुवरमीकिनिग्नास्थिचैत्याद्यौद्यात्रीस्ताम् ।— याञ्च० २।१५१ ।
- ३. यदि च न रयुर्जातारः सीमायाश्च न लच्चणम् ।
  तदा राजा द्वयोः सीमामुत्रयेदिः टतः रवयम् ॥ नारद० ११।११ ।
  एतेनैव गृहोद्यानिनपानायतनादिषु ।
  विवादविधिराख्यातस्तथा म्रामान्तरेषु च ॥ वही ११।१२ ।

१. सेतुकेदारमर्यादाविकृष्यकृष्यनिश्चये । — चेत्राधिकारो यस्तु स्यात् विवादः च जन्तु सः ॥ च त्रसीमाविवादेषु सामन्तेभ्या विनिश्चयः । नगरप्रामगणिना ये च वृद्धतमा नराः ॥ नारद० — सीमावन्य ११।१,२



गुप्त-कालीन आर्थिक अवस्था



प्राचीन भारत न केवल आध्यात्मिक उन्नति में ही पराकाष्ठा के। पहुँचा हुआ था बिल्क वह भौतिक त्तेत्र में पर्याप्त वृद्धि कर चुका था। आध्यात्मिक उन्नति के साथ ही साथ धन-धान्य की भी प्रचुर वृद्धि हुई। गुप्त-काल में जनता वैभव-शालिनी थी तथा सुख से अपना जीवन व्यतीत करती थी। समस्त साम्राज्य में कें। ई भी आतं, दरिद्र तथा दुखी नहीं था । सब लोग सुख की नींद सेति तथा चैन की वंशी बजाते थे। गुप्त-सम्राटों के विशाल वैभव तथा प्रजा की प्रचुर धन-सम्यत्ति का पता नीचे के वर्णान से स्पष्टतया ज्ञात हो जाता है।

भारत का मुख्य व्यवसाय कृषि रहा है। श्रतएव गुप्तकाल में भी जनता के जीविकापार्जन का प्रधान साधन कृषि ही था। उस समय में प्रायः सभी प्रकार के अन्न श्रीर फल यहाँ पैदा होते थे। राजा समस्त भूमि का माप कर-

कृषि श्रौर सिंचाई वाता था तथा उस भूमि का दुकड़ों—प्रत्यय—में बाँटता थारे। का प्रबन्ध समस्त भूमि के दुकड़ों की सोमा निर्धारित की जाती थीं। सिंचाई का बहुत श्रच्छा प्रबन्ध था तथा नहरों, तालावों श्रौर कुओं द्वारा सिंचाई की जाती थीर।

चन्द्रगुप्त मौर्थ्य के समय गिरनार पर्वत के नीचे एक विशाल सुदर्शन नामक सरो-वर बनाया गया था। उसके पौत्र सम्राट् अशोक ने उस सरोवर से एक नहर निकाली थी। गुप्त काल में उसी सुदर्शन कासार का जीगोंद्धार स्कन्दगुप्त ने कराया था। पिछे के गुप्त नरेश आदित्यस्न की स्त्री ने एक बृहत् जलाशय का निर्माण कराया था। इन प्रमाणों से स्पष्ट प्रतीत होता है कि गुप्त-काल में सिंचाई पर कितना ध्यान दिया जाता था। जहाँ सिंचाई का इतना अच्छा प्रबन्ध हो वहाँ की पृथ्वी का उर्वरा होना स्वा-भाविक है। महाकवि कालिदास के वर्णान से ज्ञात होता है कि इस काल में धान और ईख की खेती प्रचुर मात्रा होती थी।

श. आतों दरिहो व्यसनी कर्द्यों, दंडगो न वा यो भृशपीडित: स्यातृ ।
 — स्कन्दगुप्त का जूनागढ़ लेख ।

२. का० इ० इ० नं० ३८।

३. वही नं० ४६।

४. जूनागढ़ का लेख-का० इ० इ० नं ० १४ ।

५. तस्यैव प्रियमार्थया नरपतेः श्री काणदेव्या सरः । — अफसाद का शिलालेख ।

६. इतुच्छायनिषादिन्यः तस्य गोप्तुर्गुं सोादयम् । आक्रमारकथोद्धातं शालिगे।प्याे जगुर्यशः ।।

कृषि के पश्चात् जनता का प्रधान व्यवसाय व्यापार था। गुप्तकाल में व्यापार सुख्यतः छोटी-छोटी समितियों (श्रे शियों) के हाथ में था। प्राचीन भारत में केवल प्राम नहीं थे बल्कि सुविशाल व्यापारिक नगर भी थे, जो श्रपनी व्यापार तथा नगर समृद्धि तथा प्रासादों के लिए विख्यात थे।

पाटिल पुत्र इन्हीं प्रधान नगरों में से एक था। फ़ाहियान ने इसका बहुत ही सुन्दर वर्णन किया है। उसने लिखा है—'नगर में सम्राट् अशोक का प्रासाद और समान्य पाटिल पुत्र स्वन है। ये सब असुरों के द्वारा बनाये गये हैं। पत्थर चुन-कर भीतें और द्वार बनाये गये हैं। सुन्दर खुदाई और पच्ची-कारी है। इसे इस लोक के लोग नहीं बना सकते। अब तक ऐसे ही हैं। मध्यदेश में इस जनपद का यह नगर सबसे बड़ा है। अधिवासी सम्पन्न और समृद्धिशाली हैं भें।

गुप्तकाल में पाटिलिपुत्र के समान वैशाली भी एक प्रधान नगर था। व्यापार में भी यह कम चढ़ा-वढ़ा नहीं था। यहाँ पर अनेक मिट्टी की मुहरें मिली हैं 'जिनसे वैशाली से अनेक व्यापारिक संस्थाएँ वर्तमान वैशाली थीं। इन मुहरों पर 'श्रेष्ठी सार्थवाह कुलिक निगम' लिखा मिलता है कि जिससे उपर्युक्त कथन की प्रवल पृष्टि होती है। इन निगमों के द्वारा ब्यापार सुसंगठित रूप से चलता था। ये संस्थाएँ वैङ्क का भी काम करती थीं।

इस काल में मालवा की उज्जियनी नगरी भी बड़ी विशाल तथा समृद्धि-शातिनी थी। यह उत्तरी भारत तथा भड़ौच के बीच में व्यापारिक दृष्टि से केन्द्र का काम करती थी। सम्राट् चन्द्रगुप्त द्वितीय ने इसी उज्जियनी का अपनी दूसरी राजधानी बनाया था। श्रतः इससे स्पष्ट सिद्ध है कि उस काल में यह श्रवश्य ही एक महत्त्वपूर्ण नगरी रही होगी। इसी स्थान से गुप्त-कालीन प्रधान गिण्तिज्ञ वराहमिहिर ने पृथ्वी का देशान्तर तैयार किया था। महाकवि कालिदास तो इस नगरी के बैमव तथा सम्पत्ति पर इतने मुग्ध थे कि उन्होंने इसे 'स्वर्ग का एक चमकता हुआ दुकड़ा' तक कहने का साहस किया है तथा लिखा है कि यह नगरी धन से परिपूर्ण थी । उज्जियनी नगरी के विशाल बैमव तथा श्रवुलनीय सम्पत्ति का अनुमान करना भी किंदन है। श्रद्रक के द्वारा वर्णित वसन्तसेना के बैमवशाली महल, सेने को सीढ़ियों, रज्जिटत ग्रह के फलक तथा स्फटिक-मिण्-निर्मित

<sup>₹.</sup> फाहियान यात्रा-विवरण पृ० ५८.५६

२. आ० स० रि० १६०३-४ ।

३. मुहर नं० २६।

४. प्राप्यावन्तीनुदयनकथाकोविदयामदृद्धान्, पूर्वोद्दिध्यमनुसर पुरीं श्रीविशालां विशालाम् । स्वल्पीभूते सुचरितफले स्विगियां गां गतानां, शेषै: पुण्यै: हृतमिव दिव: कान्तिमत्वण्डमेकम् ।।—पूर्वभेवदृत, ३० ।

खिड़िकियों से प्राचीन विशाला (उज्जयिनी) के विशाल वैभव का कुछ अन्दाज़ा लगाया जा सकता है १।

उज्जियिनी के अतिरिक्त मालवा की दूसरी नगरी दशपुर का वर्णन भी वत्सभिष्टि ने बड़े ही सुन्दर तथा रमणीय शब्दों में किया है। इस नगरी की सुन्दर वाटिकाओं तथा कासारों की छुटा, रमिण्यों का सङ्गीत, गगनचुम्बी सुन्दर दशपुर श्रष्टालिकाओं की रमणीयता, मदमत्त नगेन्द्रों की क्रीड़ा तथा पिञ्जरित हंसों का विलास हृदय के। बलात् चुराये लेता है। राजा-प्रजा के चरित्र का वर्णन भी किया ने बड़े मने।हर शब्दों में किया है। किव वत्सभिष्ट के इस अत्यन्त रम-णीय तथा मने।रम सचित्र वर्णन के। देने का लोभ मैं संवरण नहीं कर सकता।

तदेात्थवृत्त्च्युतनैकपुष्प विचित्रतीरान्तजलानि भान्ति ।
प्रफुल्लपद्माभरणानि यत्र, सर्राप्ति कारण्डवसंकुलानि ॥ ७ ॥
विलोलवीचीचिलतारविन्द पतद्रजः पिञ्चर्तिश्च हसै: ।
स्वकेसरोदारभरावभुग्नैः, क्वचित्सरांस्यम्बुस्हैश्च भान्ति ॥ ८ ॥
स्वपुष्पभारावनतैर्नगेन्द्रैः मदप्रगल्भालिकुलस्वनैश्च ।
अजसगाभिश्च पुराङ्गनाभिः वनानि यस्मिन्सगलंकृतानि ॥ ६ ॥
कैलासतुङ्गशिखरप्रतिमानि चान्यान्याभान्ति दीर्घवलभीनि सवेदिकानि ।
गान्धर्वशब्दमुखराणि निविष्टचित्रकर्माणि लेालकदलीवनशे।भितानि ॥११॥
प्रासादमालाभिरलंकृतानि, धरां विदार्थे च समुत्थितानि ।
विमानमालासहशानि यत्र, गृहाणि पूर्णेन्दुकरामलानि ॥ १२ ॥
नृपतिभि: सुतवत्प्रतिमानिताः, प्रमुदितान्यवसन्त सुखं पुरे ।। १५ ॥

बम्बई प्रान्त का भड़ोंच नगर भी व्यापार में बढ़ा-चढ़ा था। इसका प्राचीन नाम भृगुकच्छ था। इसी के बन्दरगाह से फ़ारस तथा मिस्र आदि देशों का भारत से माल जाता था। इसी प्रकार के अन्य अनेक शहर भड़ोंच इस काल में अपने वैभव तथा व्यापार के लिए प्रसिद्ध थे।

१. अत्रापि प्रथमे प्रकोष्ठे शिशशं खम्यालद्धायाविनिहितचूण मुिष्ट्याण्डुरा विविधर तप्रतिवृद्धकाञ्चन-से।पानशोभिता प्रसादपंत्तयः उल्लिम्बतमुक्तादामिः स्फटिकवातायनभुखचन्द्रः निध्यान्तीवोष्ण्विनिह्मा-( मृच्छ० ४ प्र० १३६ ) इशिष षष्ठे प्रकोष्ठेऽमूनि तावत्सुवर्ण रत्नानां कर्मं ते।रणिनि नीलरत्नविनिह्मा-नीन्द्रायुधस्थानिम्व दर्शयन्ति । वैदूर्यमौक्तिकप्रवालकपुष्परागेन्द्रनीलककेंतरकप्रधरागमरकतप्रभृतीन् रत्न-विरोषानन्योन्यं विचारयन्ति शिल्पिनः । वध्यन्ते जातस्यैः माणिक्यानि । ध्यन्ते सुवर्णालकाराः । स्वतसूत्रेण प्रथ्यन्ते मौक्तिकाभरणानि । धृष्यन्ते धीरं वैदूर्याणि । द्विचन्ते शक्काः । शाणे धृष्यन्ते प्रवालकाः । शोष्यन्ते आद्रक्तुकुकुमप्रस्तराः । सार्यते कस्तुरिका । विशेषेण वृष्यन्ते चन्दनरसः । संयोजयन्ते गन्ययुक्तयः । मृच्छ० ४ । पृ० १४२ ( वम्बई संस्करण )

२ कुमारगुप्त का मन्दसेार का लेख। का० इ० इ० नं० १८।

गुप्तकाल में ब्यापार स्थल और जल—दोनों मागों से होता था। भारत का व्यापार विश्वव्यापी हो गया था। पूर्व तथा पश्चिम के समस्त देशों में भारतवर्ष ही की बनी वस्तुओं का व्यवहार होता था। यह कहना अत्युक्ति न होगा कि समस्त देश अपने आवश्यकीय पदार्थों के लिए सदा भारत का मुख देखते थे। इस समय भारतीय व्यापार अपनी उन्नति की पराकाष्ठा पर पहुँचा हुआ था। अरब, फारस, मिस्र तथा रोम आदि देशों से भारत का व्यापार होता था। जल-मार्ग के अतिरिक्त स्थल-मार्ग से भी प्रचुर परिमाण में व्यापार होता था। भारत में स्थल मार्ग से व्यापार करने की सुविधा के लिए बड़ी-बड़ी सड़कें बनाई गई थीं। गुप्त-काल से भी पूर्व मीर्यकाल में पाटलिपुत्र से अफ़ग़ानिस्तान तक ११०० मील लम्बी सड़क बनाई गई थीं। साधारण सड़कें भी बहुत जगह बनी हुई थीं। इन सड़कों का महत्व युद्ध की दृष्टि से भी बहुत बड़ा था। चन्द्रगुप्त द्वितीय ने पारितयों पर विजय प्राप्त करने के लिए स्थलमार्ग ही से प्रस्थान किया थारे। फ़ाहियान की सकुशल स्थल-यात्रा से पता चलता है कि गुप्तकाल में स्थल-मार्ग कितने सुरिच्तत थे। उसके। समस्त मार्ग में एक भी डाकु या चार नहीं मिला।

इस काल में भड़ोंच के बन्दरगाह से पाटिलपुत्र तक बहुत बड़ा व्यापार चलता था। पाटिलपुत्र से इलाहाबाद होते हुए एक सड़क भी भड़ोंच के। गई थी। इस व्यापार के मार्ग में उड़िजयिनी केन्द्र थी। पाटिलपुत्र से भड़ोंच का सारा व्यापार इसी नगरी से हेकर हुन्ना करता था। पेरिप्लस ने लिखा है कि भड़ोंच से व्यापारिक साम-प्रियाँ बाँटी जाती थीं। वहाँ से स्थल-मार्ग हेकर अरब तक सब चीज़ जाती थीं। स्थल मार्ग के द्वारा स्वदेश में ही नहीं, परन्तु विदेश से भी व्यापार होता था। स्थल मार्ग से चीन, बैक्लोन, अरब तथा फारस न्नादि से भारत का सम्बन्ध था । रिज़ डेविड्स ने लिखा है कि स्वदेश तथा विदेश में भारतीय व्यापार दानों मार्गों से होता था। उसने ५०० बैलगाड़ियों के कारवान का वर्णन किया है । योरोप के साथ भी भारतीय व्यापार स्थल-मार्ग से होता था। एक मार्ग पलमायग होते हुए रोम न्नोर सीरिया की ओर जाता था तथा दूसरा न्नाक्सस न्नौर कैश्वियन सागर से होता हुन्ना मध्य योगप तक पहुँचता था ।

१. सरकार — पोलिटिकल इन्स्टोट्यू शन्स र ड थ्योरीज आव हिन्दू ज पृ० १०२-३।

२. पारसीवान् ततो जेतुं प्रतस्थे स्थलवरमना - रघु० ४।६०।

३. इब्न खुर्वाजना ने अपनी पुस्तक 'किताबुल मसालिक' में भारत और अरन के न्यापारिक सम्बन्ध का विस्तृत वर्णन किया है। उनका कथन है कि बसरा से भारत के लिए छुगम स्थल-मार्ण था। तीसरी शताब्दी में व्यापार ऊँचे दर्जे तक पहुँचा हुआ था। भारतीय सामग्री अरव तक जाती थी।

४. जे० आर० ए० एस० १६०१।

५. इन्साइनलोपीडिया निटैनिका भा० २ पु० ४४६।

स्थलमार्ग के साथ-साथ गुप्तकाल में जलमार्गीय व्यापार भी ऊँचे स्थान के।
पहुँच गया था । व्यापार के लिए बड़े-बड़े जहाज़ी बेड़े बनाये गये थे। उस समय
पूरव में चीन तथा पिच्छम में अफ़िका व यारप तक भारतीय
जहाज़ व्यागार की सामग्री लेकर जाते थे । इन सुदूर देशों के
सिवा भारतीय किनारों तथा समीपवर्ती टापुओं से भी पर्याप्त मात्रा में व्यापार था ।
बौद्ध जातक-कथात्रों में भड़ौंच से भारत के पश्चिमी किनारों के व्यापार का वर्णन
मिलता है ।

गुप्तों से पहले ही भारत तथा रोम का व्यापार वृद्धि पर था। कृपाण-काल में भार-तीय रेशमी वस्त्र, रङ्ग, माती तथा मसाले के विनिमय में रामन सिक्के भारत में आते थे। रोम से सेाने के सिक्के इतनी अधिक मात्रा में आते थे कि पश्चिमी व्यापार प्लीनि ने (ई० स० ७८) अपने देश के धनी-मानी लोगों की बड़ी निन्दा की थी। उसने कहा था कि करोड़ों रुपयों के पदार्थ—सुगंधित तैल. आभृषण स्त्रादि-प्रत्येक वर्ष भारत से क्रय किये जाते हैं; इसी कारण उसने धनवानों द्वारा इतने रुपयों के माल के अपन्यय की निन्दा की । पश्चिमी न्यापार के लिए सुपारा तथा भड़ौंच बन्दरगाहों से भारतीय माल बाहर जाता था । टालेमी ने भी इसका वर्णन किया है। भारत के पश्चिमी मालाबार किनारे से मिस्र तथा एशिया के देशों से व्यापा-रिक सम्बन्ध स्थापित हो गया था । मेक्रीन्डल ने वर्ण न किया है कि चत्र भारतीय नाविक ग्रीक लोगों के। अरव सागर होते मालाबार किनारे तक ले जाते थे । व्यापार के विनिमय तथा सुविधा के लिए गुप्त-सम्राटों ने ऋपने सिक्कों के। रोमन तौल पर तैयार करवाया था। रोमन सिक्के दिनेरियस ( Danerius ) के समान ही गुप्तों के सिक्के दीनार के नाम से प्रसिद्ध थे । पश्चिमी ब्यापार के प्रमाण्भृत गुप्तों का एक सिक्का मैडागासकर में मिला है जो गुप्त-कालीन जलमार्गीय व्यापार की पृष्टि करता है । इन विवरणों के ऋतिरिक्त प्राचीन साहित्य में यवन तथा रोमक शब्द का प्रयोग मिलता है। रोमक से रोमनगर तथा यवन से ग्रीक ऋौर रोमन लोगों का तात्पर्य है। वराहमिहिर ने (ई० स० ६००) बृहत्वंहिता में रोमक (रोम-

नगर ) तथा भरुकच्छ ( भड़ौंच बन्दरगाह ) का उल्लेख किया है । इतना ही नहीं,

१. सेवेल- इम्पीरियल गुजेटियर पृ० ११२।

२. मुकर्जी — हर्प पृ० १८१।

३. जातक ३ पृ० १८७ ।

४. जे० आर० ए० एस० १६०४ पृ० ५६४ ।

५. कृष्णस्वामी — कन्ट्रीव्यूशन आक साउथ इंडिया टू इंडियन कलचर पृ० ३३३।

६. परशेट इंडिया- मेक्रीन्डील पृ० ११०।

७. का॰ इ० इ० मा० ३ न ० ७, ८, १ व ६४।

<sup>□.</sup> मुकर्जी — इंडियन शिपिंग पृ० १८६।

६. गिरिएलिलदुगैकोसलभरकच्छसमुः रोमकतुषाराः ।

परन्तु तामिल व पांड्य देशों में रोमन सैनिक राजाओं की सेना में नौकरी करते थे । इन समस्त वृत्तान्तों से यही ज्ञात होता है कि ईसा की प्रथम शताब्दी से ही भारत तथा पश्चिमी देशों में व्यापार स्थापित हो गया था । प्लीनि के वर्ण न से स्पष्ट प्रकट होता है कि गुप्तकाल में इसकी मात्रा अधिक बढ़ गई थी।

पश्चिमी व्यापार के अतिरिक्त भारत तथा पूर्वी देशों से व्यापार की महत्ता कम न थी। भारत से तथा समीपवर्ती जावा, कम्बोडिया व स्थाम आदि देशों से व्यापार वरावर चलता था । इसका वर्णन किववर कालिदास ने भी पूर्वी व्यापार किया है । मसाला द्वीप से उनका जावा तथा सुमात्रा से तारार्थ है । वहाँ तो भारतीयों ने अपना उपनिवेश बनाया था । इस जलमार्गीय व्यापार की पृष्टि जावा के बौद्ध बोरे। इंडुंड्र मन्दिर के चित्रों से होती है । इस स्थान पर बड़े-बड़े जहाज़ों की यात्रा सम्बन्धी चित्र अपंकित हैं । गुप्तकाल में पूर्वीय समुद्र में भारतीय व्यापार ने गहरा प्रभाव पैदा किया था । यह व्यापार भारतीय प्रायद्वीप व द्वीप-समूह तथा चीन देश तक फैला हुआ था और एक नियमित जलमार्ग स्थापित हो गया था । इसकी पृष्टि साहित्यक प्रमाणों से होती है । कालिदास के वर्णन से ज्ञात होता है कि चीनदेशीय रेशमी वस्त्र का प्रचार भारत में हो गया था । इस प्रकार पूरव में द्वीप-समूहों से होते चीन देश तक भारत का व्यापार विस्तृत था ।

इस जलमार्गीय व्यापार के वर्णन से ज्ञात होता है कि गुप्तकालीन व्यापारियों के पास पश्चिम में अफि्का तथा पूरव में चीन तक पहुँचने के लिए बड़ो-बड़ी नावें तथा सामुद्रिक जहाज़ अवश्य होंगे। यदि तत्कालीन साहित्यिक पोत-कला तथा चित्रकला के वर्णन का ध्यानपूर्वक ऋध्ययन किया जाय तो यह ज्ञात होता है कि गुप्तकाल में बड़े-बड़े जहाज़ों का निर्माण होता था तथा लोग उनका उपयोग करते थे। ईसा की पाँचवीं शताब्दी में चन्द्रगुप्त द्वितीय ने सौराष्ट्र तथा मालवा के शकों पर विजय प्राप्त की थी। इस पराजय के कारण शकों ने निरापद मूमि के। खोजकर जावा में ऋपना उपनिवेश बनाया। इस वात की पुष्टि एक लेख?

१. तामिल १८०० वर्ष पूर्व ; कृष्णस्वामी—कन्ट्रोच्यूरान आफ साउथ इ हिया पृ० ३३०।

२. बिगनिंग आ फ साउथ इंडियन हिस्ट्री पृ० १२।

३. कुमारस्वामो — हिस्ट्री श्रा फ इंडिया एंड इंडोनेशियन आर्ट पृ० २०६।

४. अनेन सार्थं विद्याम्बुराशेः तींग्षु तालीवनमर्मरेषु । द्रंभान्तरानं तजबङ्गपुष्पैरपाकृतस्वेदलश मरुद्भिः ॥—रवृवंश ६।५७ ।

५. सुकर्जी — इं डियन शिपिंग पृ० १८२। वृष्णस्वामी — कन्द्रीन्यूशन आप्त साउथ इं डिया पृ० ३४३।

६. चीनांशुकिमिव केतोः प्रतिवातं नीयमानस्य ।— शकुंतला १।३२ संतानकाकीर्णमहापर्यं तच्चीनांशुकैः कल्पितकेतुमालम् । — कुमार० ७।३ ।

७. इ० ए० मा० ५ पृ० ३१४।

तथा जावा की एक जनश्रति से होती है। इस जनश्रुति में विशेष वर्णन यह मिलता है कि ई० स० ६०० में गुजरात का एक राजकुमार छ: बड़े-बड़े जहाज़ों में पाँच हज़ार मनुष्यों के साथ जावा में पहुँचा । उस समय सौराष्ट्र के निवासी जलमागींय व्यापार-विनिमय तथा सामुद्रिक जीविकापार्जन के लिए प्रसिद्ध थेरे। गुप्तकालीन चीनी यात्री फ़ाहियान ने अपनी अन्तिम यात्रा ताम्रलिप्ति से सिंहल, सुमात्रा आदि होते हुए चीन तक जहाज़ों द्वारा ही समाप्त की। उसने वर्णन किया है. 'फिर व्यापारियों के एक बहुत पात पर चढ़ा, समुद्र में दिच्ण-पश्चिम त्रोर चला'। 'इन संस्कृत प्रतियों के। पाकर वह एक व्यापारी के बड़े पोत पर चढा। उसमें २०० से ऋधिक मनुष्य थे। पीछे एक छोटी नौका समुद्र-यात्रा की चृति के रचार्थ बड़े पोत से बढ़ी हुई थी ।' इन साहित्यिक प्रमाणों का समर्थन समुद्र-यात्रा-सम्बन्धी चित्रों से भी हाता है। भारत के समीपवर्ती द्वीप समुहा में व्यापार के कारण सांस्कृतिक प्रभाव भी पड़ा। जावा में उपनिवेश के साथ-साथ भारतीय सम्यता भी फैली। वहाँ के बोरोबुद्दर नामक बौद्ध-मन्दिर में जहाज़ के अनेक चित्र ऋंकित हैं । जिनके ऋध्ययन से प्रकट हाता है कि भारतीयों ने बड़े-बड़े जहाज़ों द्वारा वहाँ प्रवेश किया और ऋपना उपनिवेश बनाया। इन प्रमाणों के ऋाधार पर यह ज्ञात होता है कि गृप्त-काल में पोत-निर्माण-कला एक ऊँचे स्थान तक पहुँची हुई थी। जिस महान ध्येय तथा आकार में पोत बनाये जाते थे उसके संचालन में भारतीय निप्रा भी थे। कालिदास ने एक वंग-निवासी नाविक धनिमत्र की पोतकला में निपुर्णता का वर्णन किया है । डा॰ कुमारस्वामी का मत है कि गुप्तों का साम्राज्य-काल ही भारतीय पोत-निर्माण-कला का सब से महान् युग था, जब कि भारतवर्ष से पूरव में कम्बोडिया, जावा, सुमात्रा, बोर्निया तथा चीन स्त्रीर पश्चिम में अरब व फ़ारस के साथ व्यापारिक सम्बन्ध व उपनिवेश स्थापित था। पन्द्रहवीं व से।लहवीं शताब्दियों के यारपीय न्यापारिक बहाज़ों से प्राचीन भारतीय पोत बड़े थे । प्राचीन पोतकला की

निचलान जयस्तम्मान् गङ्गास्रोते।ऽन्तरेषु च ।।--रधुव'रा ४।३६ ।

यादे।नाथः शिवजलपथः कर्मणे नौचराणाम् ।-रघु० १७।८१।

कथम् । समुद्रव्यवहारी साथ वाहा धनिमत्रों नाम नौन्यसने विपन्नः ।-शकु तला ६,पृ० २६३।

१. हिस्ट्री आफ जावा भा० २ प० द२।

<sup>्.</sup> बील — बुधिस्टिक रेकड भा० २ पृ० २६६ ।

३. फाहियान का यात्रा विवरण पृ० ८० तथा ६१

४. हैवेल - इंडियन कल्चर एंड पेंटिंग प्लेट ११।

५. वङ्गानुत्खाय तरसा नेता नौसाधनीयतान ।

६. श्राट एंड का फट इन इंडिया प्० १६६।

<sup>&#</sup>x27;The greatest period of Indian ship building however must have been the Imperial age of the Guptas and (Harsha Vardhan). When Indians possessed great colonies in Pegu, Cambodia, Java, Sumatra, Borneo and trading settlement in China, Arabia and Persia. Many notices in the work of European traders of 15th and 16th Centuries, show that Indian ship of that age were larger than their own.'

—Art and Craft in India p. 166.

प्रशंसा सेलिवन नामक एक फ़िश्च विद्वान् ने की है। उसका कहना है कि भारतीय पोत-निर्माण-कला में बहुत उन्नति कर गये थे। ग्राधुनिक भारतीय भी योरपीय ढङ्ग के जहाज़ों का नमूना तैयार कर सकता है । ग्राधुनिक काल में भारत की प्राचीन पोत-कला का ज्ञान भोज-कृत 'युक्तिकल्पतरु' से हाता है ', जिसमें पोत के निर्माण, प्रकार, माप, आकार तथा सजावट आदि का वर्षान मिलता है। भोज के कथन—

नानामुनिनिबंधानां सारं श्राकृष्य यताः । तनुते भोजनृपतिः उक्तिकलपतरं मुदे ॥ से ज्ञात होता है कि प्राचीन ज्ञान के। लेकर यह पुस्तक तैयार को गई है। इन समस्त विस्तृत विवरणों से यही ज्ञात होता है कि प्राचीन भारतीय बड़े-बड़े जहाज़ों का उपयोग करते तथा पोत-कला से श्रानभिज्ञ न थे। गुष्त-काल में भारत से रोम, चीन तथा अन्य देशों के साथ धनिष्ठ न्यापारिक सम्बन्ध स्थापित था। इस समय बड़े-बड़े तथा मुद्दढ़ पेति तैयार किये जाते थे जिसकी स्थिति में तिनक भी सन्देह नहः है। इन्हीं पोतों द्वारा गुष्तकालीन जलमार्गीय न्यापार का श्रनुमान भी किया जा सकता है।

भारत से ऋधिकतर रेशम, ऊन, मलमल आदि भिन्न-भिन्न प्रकारों के सूद्म वस्त्र, मिण, माती, हीरे, हाथीदाँत, मोरपंख, सुगन्धित द्रव्य तथा मसाले ऋादि विदेशों में जाया करते थे। मिस्न की ऋाधुनिक खेाज में वहाँ की मिमयों

भारतीय आयात की पुरानी कहों से बारीक भारतीय 'मलमल' मिली हैं । यह तथा निर्गत वारीक मलमल ईस्ट इण्डिया कम्पनी के समय (१८वीं श्वावदी) तक विद्यमान थी जिसे ढाके की मलमल कहा जाता था। प्राचीन भारत वस्त्र के व्यवसाय में बड़ा उन्नत था। यहाँ के वस्त्र बड़े सुन्दर तथा महीन होते थे। यहाँ महीन ऊनी, रेशमी तथा स्त्री वस्त्र बनते थे। भारत की छींट, मलमल तथा शाल तो प्रसिद्ध ही था। कपड़े रँगने की कला भी बहुत उन्नत श्रवस्था में थीं । पेपिएलस के ग्रन्थकर्ता ने लिखा है कि भारत से लाल मिर्चा, मोती, हाथीदाँत, सिल्क, कीमती पत्थर, हीरा तथा मसाला प्रचुर मात्रा में विदेश का मेजा जाता था । श्रव के एक व्यापारी हज़रत उमर ने लिखा है कि भारत का समुद्र मोती है। छठीं शताब्दी में श्रववाले भारत से मोती, जवाहरात, सुगन्ध-द्रव्य ले आते। हाथीदाँत, लोंग, बेत आदि सामान भी व्यापारियों के द्वारा मेजा जाता था । जिस प्रकार भारत विदेशों में अपनी चीज़ें भेजता था उसी प्रकार उन देशों की कुछ वस्तुएँ मेंगाता भी

१. लेस हिन्देश्यस १८११।

२. यह मालवा के राजा भाज परमार थे । 'युक्तिव ख्वतरु' का रचना-काल ई० स० १०१८-६० तक माना जाता है ।

३. ओभा - मध्यकालीन भारतीय संस्कृति १० १६७ ।

४. फ़ाहियान - यात्रा-विशरण पृ० ६०।

५. कृष्णस्वामी — सम कन्ट्रीव्यूशन आव साउथ इंडिया दु इंडियन कलचर प्० ३६० ।

६. अब् जैद सैराफ़ी पृ० १३५ ।

था। भारत में आनेवाली वस्तुस्रों में से घोड़ा, सेाना, मूँगा, कपूर, रेशम का तागा, चन्दन, सुगन्धित द्रव्य और नमक स्रादि थे । मसाला, लाल मिर्चा आदि मसाले के द्वीप से तथा चन्दन, कपूर स्रोर गुलावजल चीन देश से आता था। कपूर चीनदेशीय कपूर के नाम से प्रसिद्ध था। टोंडी के बन्दरगाह से जहाज़ चन्दन तथा सुगन्धित द्रव्य स्रादि यहाँ लाते थें।

कपड़े रँगने की कला में भारतीय बड़े निपुण थे। वराहमिहिर के द्वारा वर्णित वज्रतेप से पता चलता है कि गुप्तकाल में रासायनिक कला वर्तमान थी। यन्त्र तथा रँगाई के कलाविदों के कारण रासायनिक शास्त्र में बड़ी उन्नति हुई थी। वनस्पतियों से भी भिन्न भिन्न प्रकार के रंग निकाले जाते थे। धातु-शोधन तथा लेाह-द्रवण में श्रौर रसायन में श्रनेक आविष्कार भी है। चुके थे । भारत व्यावसायिक उन्नति की चरम सीमा पर पहुँचा हुआ था। प्लिनी ने लिखा है कि प्रतिवर्ष रोमन राज्य से करोड़ों रुपया भारत में श्राता था जिसके बदले सुख की सामग्री श्रौर वस्त्र श्रादि वहाँ जाता था । इसी से भारतीय व्यवसाय का श्रनुमान किया जा सकता है।

लाहे तथा फ़ौलाद के व्यवसाय में भी ग्राश्चर्यअनक उन्नति हुई थी। गुप्तकालीन लोगों के। कच्चे लाहे का गलाकर फ़ौलाद बनाना बहुत प्राचीन काल से ज्ञात था।

खेती आदि के सब प्रकार के आजारों और युद्ध के हिथयारों के बनाने में प्राचीन भारतीय अत्यन्त निपुण थे। लोहे का यह व्यवसाय इतनी अधिक मात्रा में होता था कि भारतीय आवश्यकताओं की पूर्ति के बाद लोहा किनीशिया में जाया करता था । दिमश्क के तेज़ धारवाले आजारों की बड़ी प्रशांसा की जाती है। परन्तु यह कला भी कारस ने भारत से सीखी थी तथा अरबवालों ने इसे कारस से लिया था । गुप्त-कालीन भारतीय लाह व्यवसाय के उत्कर्ष के। दिखलाने के लिए सम्राट्चद्र का मिहरीलो लाह स्तम्भ ( कुतुवमीनार के पास देहली ) ही पर्याप्त है। यह लाह-स्तम्भ २३ की० ८ इं० लम्बा है तथा तील में ६ टन के क़रीब समभा जाता है । आज से लग-भग १५०० वर्षों के सुदीर्घकाल से लेकर यह लाह-स्तम्भ आकाश के नीचे खुले मैदान में खड़ा हुआ १५ शताब्दियों की धूप, बरसात और हवा की वीरता के साथ सहन करता हुआ स्थित है तथा आज भी चन्द्रगुप्त विक्रमादित्य की गुण-राशि का किर्तन कर रहा है। सब से आश्चर्य की बात यह है कि इतने वर्षों तक धूप और बरसात के। खाते हुए भी इसमें जरा भी ज़क्क नहीं लगा है।

१. कृष्णस्वामी-सम कंट्रीव्यूशन आव साउथ इंडिया दु इंडियन कलचर पृ० ३६१।

२ शिल्पाधिकारम् ४ २

३. सील-केमिकल थ्योरीज आव ए रोट हिन्दूज्।

४. प्लिनी-नेचुरल हिस्ट्री।

५. ओमा — मध्यकालीन भारतीय संस्कृति । ५० १६८ ।

६. सारदा — हिन्दू सुपौरियारिटी पृ० ३५५ ।

७. स्मिथ — हिस्ट्री आव फ़ाइन आर्टस इन इंडिया एंड सीलोन ! ० १७२ ।

इतना बड़ा तथा सुविशाल लैाह-स्तम्भ आज दुनिया के किसी भी बड़े से बड़े कार-ख़ाने में तैयार नहीं हो सकता। इसी एक उदाहरण से लैाह-व्यवसाय तथा कला की वृद्धि का अनुमान किया जा सकता है।

इस काल में साने तथा चाँदी के पात्र ख्रीर आभूषण भी बनते थे। पात्रों के लिए अधिकतर ताँबा उपयोग में लाया जाता था । साना, चाँदी तथा मिण आदि के अधिकतर ख्राभृषण ही बनते थे तथा मूर्तियाँ भी बनाई जाती

श्री कितर श्री मूलिया हा बनत य तथा मूलिया मी बनाइ जाता सोने तथा चाँदी थीं । उज्जियनी नगरी में स्थित वसन्तसेना के महल में सोना, श्रादि का व्यवसाय चाँदी तथा मिण श्रादि के बने आमूलियों के मिलने का वर्णन पाया जाता है । गुप्तकालीन सेने, चाँदी तथा ताँबे के प्राप्त सिक्कों से इन धातुश्रों के व्यवसाय का पता लगता है । इसी समय की एक बहुत सुन्दर ताँबे की मूर्ति सुल-तानगंज (भागलपुर, बिहार) में मिली है । इस मूर्ति में भगवान बुद्ध श्रमयसुद्रा में खड़े दिखलाये गये हैं । श्राजकल यह भव्य-मूर्ति बरमिंगम (इँगलैंड) के संग्रहालय में सुरिंदित है । इसके अतिरिक्त गुप्तकालीन पीतल तथा काँसा धातु की बनी हुई बुद्ध-प्रतिमाएँ भी मिली हैं जिससे ज्ञात हेता है कि श्रम्य धातुश्रों के साथ पीतल व काँसा भी व्यवहार में लाया जाता था । गुप्तकालीन सेने के सिक्कों की प्रचुरता से स्थात होता है कि इस काल में चाँदी से अधिक सेना ही भारत में प्राप्त था । उस समय सेना श्रीर चाँदी के मूल्य में कमशः १ और प्रकार श्रमपात था ।

वराहमिहिर (ई० स०६००) ने उल्लेख किया है कि भारत में समुद्र से मोती कि नालना भी एक राष्ट्रीय व्यवसाय था। यह सम्पूर्ण भारत के किनारों पर होता था। तथा यह व्यवसाय फ़ारस की खाड़ी तक विस्तृत था। भारत मेति से सोना, चाँदी तथा हीरा ऋादि के साथ ही साथ मोती भी विदेश में भेजा जाता था। इससे ज्ञात होता है कि समुद्र से मोती निकालने का व्यवसाय उन्नत अवस्था में था।

उपर्यु क वर्णनों से स्पष्ट प्रतीत होता है कि गुष्तकाल में उर्वरा भूमि होने के कारण तथा सिंचाई का सुन्दर प्रवन्ध होने से कृषि ख़ूब होती थी। भारतीय व्यापारी स्वदेश में ही नहीं, सुनूर देशों के बाज़ार के। भी अपने क़ब्ज़े में किये हुए थे। समस्त संसार अपनी आवश्यकता की पूर्ति के लिए भारत का मुख देखा करता था। भारत व्यापारी देशों का शिरोमणि था तथा इसके नाविक कुराल एवं पात-कला-निर्माण में सिद्धहस्त थे। इस प्रकार भारत समृद्ध, सम्पत्तिशाली तथा व्यवसाय में अग्रणी समक्ता जाता था।

१. फ़ाहियान - यात्रा-विवरण पृ० ३६।

२. वही पृ० ६०।

३. मुच्छकटिक-अं० ४ टू० १४२।

४. हैवेल - ए हैन्ड बुक आव इंडियन आर्ट । पृ० १५६।

५. स्मिथ-हिस्ट्री आफ फाइन आट इन इंडिया एंड सीलोन पृ० १७४ व १७६।

६. ओमा - मध्यकालीन भारतीय संस्कृति पृ० १७३।

प्राचीन काल में व्यापार पूँजीपितयों के हाथ में नहीं था। गण की पद्धति बहत समय से प्रचलित थी। बौद्ध-साहित्य में भी अनेक गणों का वर्णन मिलता है। व्यापारी. व्यवसायी तथा क्रषक ब्रादि के गगा वर्तमान थे। ये गगा व्यापार श्रीर सिकों की श्रद्धता पर ध्यान देते तथा बैंक का भी कार्य करते थे। गुप्त-काल में व्यपार इसी प्रकार के गणों के हाथ में था । जिसका विवरण लेखों तथा तत्कालीन स्मृतियों में मिलता है। याज्ञवल्क्य ने वर्णन किया है कि गण्वाले अपना एक व्यवस्थित समुदाय बनाते, नियमों का पालन करते तथा व्यापार में हानि-लाभ के ज़िम्मेदार होते थेर । यदि उन नियमों का काई उल्लंबन करता ता हानि का उत्तरदायित्व उसी के सिर पर रहता था । हिन्दू-समृतियों में व्यावसायिक नियमों का भी अब्बा वर्णन मिलता है। राजा भी इन संघों के नियमों का आदर करता तथा इन श्रेणियों के नियमें के। ध्यान में रखकर नियम तैयार करता था। इनका उल्लेख लेखों। तथा मुहरों में विस्तारपूर्वक मिलता है। ये व्यापारिक समितियाँ श्रपने-अपने नियम में व्यवस्थित थीं। गुप्त-सम्राट् कुमारगुप्त प्रथम के राज्यकाल में पटकार समिति (Weaver organisation) का वर्ण न मिलता है, जा लाट (दिच्या गुजरात) से त्राकर दशपुर ( मालवा ) में निवास करती थी<sup>3</sup>। स्कन्दगुप्त के लेख में 'इन्द्रपुर-निवासिन्या तैलिकश्रेयया' ( इन्द्रपुर की रहनेवाली तैलिक समिति ) का उल्लेख मिलता है-। इन लेखों में श्रेणी शब्द सर्वत्र व्यवहृत है जिसका ताल्पर्य व्यापारिक समिति है । उस समय पटकार, तैलिक, मृतिकार, शिल्पकार, विश्वक स्नादि प्रकार की श्री शियाँ वर्तमान थीं। भीटा १० ( प्रयाग के समीप ) तथा वैशाली ११ की महरों में

१. सरकार — पोलिटिकल इन्स्टोख्यू शन एंड थियरी आफ हिन्दू पृ० ४० — ५०।

२. समवायेन विकां लाभार्यं कर्म कुर्वताम् । लाभालाभौ यथा द्रव्यं यथा वा संविदा कृतौ ।— याज्ञ० २।२५६ ।

३. प्रमादात्राशितं दाप्यं प्रतिषिद्धं इतं च यत्र ।---नारद० ।

४. जातिजानपदान् धर्मान् श्रेषिधर्माश्च धर्मवित् ।
समीद्य कुलंधर्माश्च स्वयमें प्रतिपादयेत् ।——मनु० ८ । ४१ ।
पार्षायङ्गैगमश्रेषिपूगव्रातगणादिषु ।
संरक्षे त्समयं राजा दुगे जनपदे तथा ।——नारद० १०।२ ।

४. का० इ० इ० मा० ३ नं० १६,१८। दामेदरपुर का ताम्रपत्र (ए० इ० मा० १४)।

६. भीटा व वैशाली की मुहरें ---आ० स० रि० १६११-१२ व १६०३-४ ।

७. मन्दसीर का लेख--गु० ले० नं० १८।

८, इन्दौर ताम्रपत्र--वही १६।

एकेन शिल्पेन परयेन वा ये जीवन्ति तेषां समृहः श्रेणिः ।——काशिका (२।१।५६)

१०. कुलिकनिगमस्य-आ० स० रि० १६११-१२ ।

११. आ० स० रि० १६०३-४, मुहर नं० २६ (श्रेणी सार्थवाह कुलिक निग्म)।

'श्रेष्ठी', सार्थवाह, कुलिक के निगमों का उल्लेख मिलता है। इन निगमों के द्वारा केवल ज्यापार ही नहीं किया जाता था परन्तु ये स्रन्य विविध कार्य में भी हाथ बटाते थे। प्रत्येक समिति के कुछ नियम होते थे जिनके अनुसार उसका कार्य होता था। इन समस्त विषयों पर संदोप में प्रकाश डालने का प्रयत्न किया जायगा।

पूर्वोक्त लेखों तथा मुहरों के अध्ययन से ज्ञात होता है कि प्राचीन समय में इन संस्थाओं की के वई छोटी समिति होती थी जिसके कई समासद होते थे। यही सदस्य समस्त कार्य संपादन करते थे। मन्दसेगर की प्रशस्ति में पटकार अंगी के बहुत सदस्यों का उल्लेख मिलता है जो भिन्न-भिन्न विद्याओं में निपुण् थे। के वई गान, कथा, धर्म-प्रसंग, वस्त्र बुनने, ज्योतिष, समर, धर्म-धील आदि विषयों में दन्न थे । इन अंगियों में जाति-विभाग नहीं था। धार्मिक, साहि-त्यिक तथा सैनिक पुरुष एक ही अंगी का सदस्य हो सकता था। ये निगम अपने नियम में वंधे रहते थे। स्मृतियों ने उसके नियम का व्यक्तिगत रूप से 'समय' नाम दिया है । इसी 'समय' से समस्त सदस्य व्यवस्थित रहते थे। यदि के ई इस नियम का उल्लंघन कर वेईमानी करता था, तो वह नैगम सभा से निकाल दिया जाता था । इस कपट से यदि कुछ हानि होती थी तो उस सदस्य के। उसका ग्यारह गुना दर्गड देना पड़ता था ।

निगम व्यापार के अतिरिक्त स्रपने व्यवसाय की शिक्ता भी देते थे। प्रत्येक श्रेणी के मनुष्य स्रपने बालकों के किसी भी कला में दक्त बना सकते थे। स्रपने बान्धवों की स्राज्ञा लेकर विद्यार्थी किसी संस्था में प्रवेश करता तथा निश्चित समय तक विद्याभ्यास करता था। वहाँ विद्यार्थी गुरु-ग्रह में निवास करता था। गुरु-शिष्यों में पिता-पुत्र का व्यवहार रहता

१. मुहरों पर 'निगम' शब्द श्रेणी के लिए प्रयुक्त है।

२. श्रवणसुमगं धासु वैद्यं दृढ़ परिनिष्ठितैः । सुचिर्तिशतासंगाः केचिद्विचित्रकथाविदः ॥
विनयनिभृता सम्यग् धम्मैप्रसङ्गपगयणाः प्रियं पुरुषं पथ्यं चान्ये स्नमावद्धभाषितम् ।१६।
केचित् स्वक्रम्मैएयधिकाः तथान्यैः विज्ञागते न्योतिषमास्मविद्धः,
अधापि चान्ये समरप्रगत्थाः कुवं नित अरीणामहितं प्रसद्धः । १७ ।
प्रज्ञापनोज्ञवधवः प्रधितोरुवं शा वं शानुरूपचिरताभरणास्तथान्ये ।
सत्यव्रताः प्रणयिनामुपकारद्द्या विश्रम्भपूवं मपरे दृढसौहृद्दाश्च । १८ ।
विजितविषयसङ्गः धर्मशीलै, तथान्यैः मृदुभिरिषक्तसन्तैः लोकयात्रामरैश्च ।
स्व कुलतिलकभूतैः सुक्तरागैरुदारैरिषकमिभविभाति श्रेणिरेवं प्रकारैः ॥१६ ।
—मन्दसोर का लेख (का० ३० ६० भा० ३ नं० १८ )।

३. पाष विष्ठनैरामादीनां स्थितिः समय उच्यते । — नारद १० । १

४. जिह्नं त्यजेयुनि लीममशक्तोऽन्येन कारयेत । — याज्ञ० २ । २६५ ।

५. समृह कार्य प्रहितो यक्तमेत तद्पयेत । प्रकादशगुण दाच्या यसकौ नार्षयेस्तत्यम् ॥ -- याज्ञ र ११६० ।

था । गुरु बालक के। उसकी विशिष्ट-कला का ज्ञान कराता था। यदि वह उसके। अन्य कार्यों में लगाता तो दर्गडभागी होता था । निर्धारित समय में उसी कला के। सोखकर वह बालक अपने घर को वापस आता था । इस प्रकार गुप्तकालीन स्मृति- अन्थों में व्यावसायिक शिच्चा का वर्षान सुन्दर शब्दों में मिलता है।

प्राचीन काल में आधुनिक काल की तरह पृथक वैंकों की सत्ता न थी--वैंक की तरह कार्य करने का भार इन्हीं श्रेणि या निगमों पर था। गुप्त-लेखों तथा महरों में इनके बैङ्क सम्बन्धी कामों का वर्णन मिलता है। वैशाली की मुहरों में निगमों की पृथक मुहर मिली है। इनके चलाये नैगम सिक्के भी मिले हैं । जिनसे इन श्रे णियों के पूर्वोक्त कार्य का अनुमान किया जाता है। गुप्तकालीन अग्रहार-दान इन्हीं के अधीन रक्खे जाते थे। निगम समिति उस मनुष्य से व्यावहारिक 'समय' निश्चित कर लेती थी जिस पर देानों में काई मतभेद न हो। श्रेणि सभा उस दानभमि या द्रव्य के। सुर-चित रखती थी जिसके सूद से मन्दिर में दीपक जलाने । या किसी निर्दिष्ट उद्देश की पूर्ति की जाती थी। दशपुर की पटकार समिति पर सूर्य-मन्दिर के पुनरुद्धार का भार था । ये सिमतियाँ जनता के धन पर क्या सूद देती थीं, यह लेखों में वर्शित नहीं मिलता। परन्तु तत्कालीन स्मृति-ग्रन्थों के आधार पर ज्ञात होता है कि साधारणतः पन्द्रह प्रतिशत सूद की दर थी । निगमों में जनता का पूर्ण विश्वास रहता था। यदि वे कारणवश स्थान-परिवर्तन भी करते थे ते। किसी प्रकार का सन्देह नहीं पैदा होता था। ऊपर वर्णन किया गया है कि कुमारगुप्त प्रथम के समय में पटकार-श्रे णि लाट ( दिल्ला गुजरात ) से त्राकर इशपुर ( मालवा ) में निवास करने लगी; परन्तु स्थान के परिवर्तन से कार्य में काई बाधा उपस्थित नहीं होती थी। इस तरह बैङ्क का काम करने से व्यापार तथा शिल्पकर्म की भी पर्याप्त सहायता होती थी। उस समय बैङ्क

स्वशिल्पिमच्छत्राहतु वान्यवानामनु इया ।
 झाचार्यस्य वसेदन्ते कालं छत्वा सुनिश्चितम् ॥ — नारद० ५।१६ ।
 झतशिल्पोऽपि निवसेत्कृतकालं गुरोगु है । — याइ० २।१८४ ।
 झाचार्य: शिचयेदेनं स्वगृहे दत्तभोजनम् ।
 न चान्यत्कारयेत्कर्भ पुत्रवच्चैनमाचरेत् । — नारद० ५।१७ ।

२. कोलब्क-डाइजेस्ट आ फ हिन्दू ला भा० २ पृ० ७।

शृहीतिशिल्पः समये कृत्वा आचार्य-प्रदिचिणाम् ।शक्तितःचानुमान्यैनमन्तैवासी निवर्तते ।—वही ५।२०।

४. ऋा० स० रि० १६०३-४।

५. इन्दौर ताम्रपत्र—गु० ले० नं० १६।

६. मन्दसोर का लेख - वही, नं ० १८।

७. अशीतिभागो वृद्धिः स्यान्मासि मासि सबन्वके । बर्णक्रमाच्छतं द्वित्रिचतुःपञ्चकमन्यथा | - याज्ञ० २।३७ । मनु० ८।४१

का कार्य करनेवाली इन श्रे शियों से व्यवसाय के लिए रुपया उधार लिया जाता था। यहीं कारण है कि प्राचीन भारत में व्यापार तथा शिल्य वृद्धि के शिखर पर पहुँचा हुन्ना था।

राजनीतिक प्रन्थों में चार प्रकार के न्यायालयों का वर्णन मिलता है जिनमें श्रीण या निगम के। में एक महत्वपूर्ण स्थान प्राप्त है। इस वर्ग के समस्त अपराधों का विचार निगम-सभा करती थी। श्रीणियों के कुछ ऐसे नियम वने थे जिन्हें शासक के। भी मानना होता थारे। निगम न्याया-शासन सहयोग लय में विचार करने के पश्चात् देशि के। यह अधिकार था कि वह निगम से ऊँचे न्यायालयों में अपने मुक़दमें की अपील करे। न्याय-कार्य के अति-रिक्त स्थानीय श्रेणी का मुखिया शासन में भी सहायता करता था। गुप्तकालीन दामो-दरपुर (उत्तरी बङ्गाल) के ताम्रपत्र में वर्णन मिलता है कि के। टिवर्ष के विषयपित कुमारामात्य में ये मिन्त्रमण्डल के सदस्य थे । इस लेख में श्रीष्ठ के मुखिया धृतिपाल, सार्थवाह-मुखिया बन्धुमित्र तथा प्रथम कुलिक धृतिमित्र के नाम मिलते हैं। इस कार्य से इन निगम संस्थाओं की प्रधानता तथा प्रभाव का अनुमान किया जा सकता है।

पूर्वोक्त विवरण से ज्ञात होता है कि व्यापार श्रेणी के अधीन रहने से सर्व-साधारण भी व्यापार में भाग लेते तथा धन-संग्रह कर सकते थे। आधुनिक काल की तरह गुप्तकालीन भारत में अधिक पूँजीरित ही नहीं थे जे। व्यवसाय करते। गण के कारण समस्त जनता के पास कुछ न कुछ सम्पत्ति थी जिससे देश में समृद्धि तथा वैभन का राज्य था। उस समय निगमों के द्वारा विभिन्न कार्यों में सहायता मिलती थी। देश के। सम्पन्न तथा कला में निपुण बनाने में भी इनका कम हाथ नहीं था। डा॰ कुमार-स्वामी ने सुन्दर शब्दों में अपना मत प्रकट किया है कि प्रत्येक जाति या व्यवसायी-संघ प्रजातन्त्र तथा सामाजिक भावों के। लेकर संस्था के रूप में व्यवस्थित किया गया था। जातीयसुधार तथा ग्रामीण व्यवसाय पूर्ण रूप से उन्हीं में सिन्नहित था जिनके द्वारा सच्ची उन्नित हो सकती थी । स्वतन्त्रता तथा स्वशासन के कारण ये संघ उन्नित वा आदर्श मार्ग का अवलम्बन करते थे। इन सुन्दर गुणों के कारण संघ शक्तिकेन्द्र तथा समाज के आमृष्ण बन गये थे ।

नृपेणाधिकृताः पूगाः श्रेणये।ऽथ कुलानि च ।
 पूर्वं पूर्वः ग्रेरं श्रेयं व्यवहारिवशै नृणाम् । – याज्ञ० २।३०।

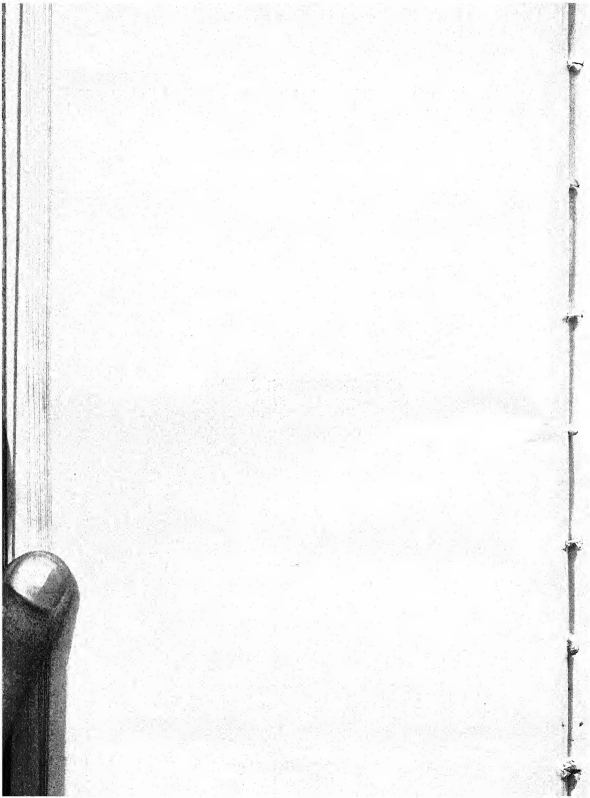
२. मनु० ८।४१।

३. दामोदरपुर ताम्रपत्र नं० २ — ए० इ० मा० १५।

४. कुमारस्वामी — एसेज इन नेशनल आइडेलि जिम १० १६१ |—( नटेशन मद्रास )

४. मज्मदार—कारपोरेट लाइक इन ऐसेंटइ डिया (दिलाय संस्करण) ए० ६ = 1 'Through the autonomy and freedom accorded to them by the laws of the land they became a centre of strength and an abode of liberal culture and progress which made them a power and ornament of the society.

गुप्त-राजात्रों के सिक्के



प्राचीन काल में प्राय: सभी देशों में व्यापार द्रव्य-विनिमय ( Barter ) के द्वारा हे।ता था। तत्पश्चात् कौड़ियाँ भी काम में लाई गईं। शनै:-रानै: विनिमय में कुछ कठिनाई के कारण सिक्कों का बनना आवश्यक समभा गया श्रीर सिक्के तैयार किये जाने लगे। ऋाधुनिक समय में भारत में 'पञ्च-मार्क' नामक चाँदी के सिक्के मिले हैं जिन पर मनुष्य, पशु, पत्नी, सूर्य, चन्द्र, धनुष, बार्ण, स्तूप, नदी तथा पर्वत आदि के चित्र खुदे हुए मिलते हैं। विद्वानों की यह धारणा है कि सिक्कों का तैयार करने का ऋधिकार गणों की था। इससे राजा से केाई सम्बन्ध नहीं था। ये सिक्के भारत में ही नहीं किन्तु सारे संसार में सब से प्राचीन हैं । प्राचीन साहित्य में उल्लिखित प्रमाणों के ग्राधार परं ज्ञात है कि ये सिक्के साने, चाँदी तथा ताँबे के बनते थे। इन्हें क्रमशः निष्क, शतमान श्रीर कार्पापण कहते हैं। कालान्तर में सिक्कों का अधिकार गणों के हाथ से निकलकर राजा के हाथ में चला आया। त्रार्थ-शास्त्र के समय (ई० पू० ४००) में मुद्रा तैयार करने के लिए 'लच्याध्यच्' नामक अधिकारो नियुक्त था और 'रूपदर्शक' सिक्कों की परीचा करता था । इससे स्पष्ट प्रकट होता है कि मुद्रा का सारा विभाग राजा के प्रवन्ध में आ गया था। भारत में ऐसी ही अवस्था बहुत काल तक चली आ रही थी। ईसा की प्रथम शताब्दा में भारत के उत्तर-पिन्छम के शासक कुषाणों ने साने के सिक्का का समावेश किया। ये साने के सिक्के भारतीय मुद्रात्रों में सब से प्रथम साने के सिक्के हैं जो अब तक प्राप्य हैं। कुषाणों के इस प्रकार के सिक्के तैयार करने के कई कारण हैं। सेबेल महोदय लिखते हैं कि ईसा की प्रथम शताब्दी के प्रथम भाग में रोम के साथ भारत का व्यापार वृद्धि के शिखर पर पहुँच गया था। रोम से अनगिनत सोने के सिक्के व्यापरिक वस्तुत्रों के विनिमय में त्राने लगे। इनकी मात्रा इतनी बढ गई . कि वहाँ के एक नागरिक प्लिनी ने (ई० स०७८) अपने देशवासियों के ऋसंख्य सिक्कों के ऋपव्यय की घोर निन्दा की । इस कथन से प्रकट होता है कि रोम से सोने के सिक्के भारत में बहुत परिमाण में आये। अनेक विद्वानों का मत है कि कुषाणों ने उन्हीं रोम की मुद्राओं के। पुन: मुद्रित किया । कुछ भी है।, यह तो निश्चित है कि कुषाणों ने रोम के सिक्कों का अनुकरण कर अपनी मुद्रा तैयार की। इनकी

१. देखिए मेरा लेख-पुरातत्त्वांक 'गङ्गा' ए० १६५-२०२।

२. अर्थ-शास्त्र २।१२।

३. जे० आर० ए० एस० १६०४ ए० ५६४-५।

४. क्वायन आफ. एंशेंट इिंडिया पृ० ५०। रैपसन - इिंडियन क्वायन - पृ० ४,१६ ।

सुद्रात्रों का तौल भी रोम के ही बराबर स्थिर किया गया । कुषाणों के राज्य नष्टं होने पर भी छोटे कुषाण-नरेश तीसरी शताब्दो तक उत्तर-पिच्छम में राज्य करते रहे और अपना सिक्का भी उसो तौल का तैयार करते रहे। इनके पीछे के कुषाण राजाओं की सुद्रा की बनावट में अवश्य ही कुछ विभिन्नता दिखलाई पड़ती है। तीसरी शताब्दी में प्रचलित इन राजाओं के सिक्के विशुद्ध सेाने के नहीं हैं परन्तु कई धातुत्रों के सिम्मश्रण से तैयार किये गये हैं। दूसरे इन सिक्कों की तौल ११८-११२ ग्रेन तक पाई जाती है। विद्रानों का मत है कि गुप्तों ने इन्हीं पीछे के कुषाण राजाओं के ढङ्ग पर अपनी सुद्रा-कला के तैयार किया। इस स्थान पर यह दिखलाने का प्रयत्न किया जायगा कि उन सुद्रातत्त्ववेत्ताओं के कथन में कितना सत्य है।

गुप्त-नरेशों ने कई प्रकार के सोने के िक्क प्रचलित किये परन्तु समुद्रगुप्त का (Standard Type) सिक्का पीछे के कुषाणों का अनुकरण है। इसका स्पष्ट ज्ञान प्राप्त करने के लिए राजा का पहनावा, नाम अंकित कुषाणों का अनुकरण करने की रीति, देवी की मूर्ति आदि बातों पर विचार करना परम आवश्यक है।

- (१) पारस श्रीर शक देशों में विभिन्न रीति से श्रीन की पूजा हाती है। वहाँ के मनुष्य वस्त्र धारण किये हुए खड़े हे। कर पूजा करते हैं। ये सब बातें कुषाणों के सिक्कों का अवलोकन करने से स्पष्ट हे। जाती हैं। गुप्त-नरेश आदर्श हिन्दू राजा होते हुए भी कुषाण वेष में सिक्कों पर चित्रित हैं। हिन्दू-धर्म में स्नान कर, नंगे बदन तथा आसन पर वैठकर यज्ञ करने का विधान है। परन्तु गुप्त-नरेश पर्शियन (लम्बे) के।ट तथा पायजामा पहने श्रीन में कुछ, डाल रहे हैं। अतएव इसका कुषाणों के श्रानुकरण के श्रीतिरक्त कुछ नहीं कहा जा सकता।
- (२) गुप्त राजा के चित्र, कुषाणों के लम्बे तान के बदले संवृत अनुरूप से टीपी पहने हुए ब्रांकित मिलते हैं।
- (३) पीछे के कुषाणों ने मध्यएशिया की रीति के अनुसार बाँह के नीचे नाम अकित करना प्रचलित किया था। गुप्त सिक्कों पर भी बाँह के नीचे नाम अकित मिलता है।
  - स (४) कुषाण सिक्कों पर बायें हाथ में शूल लिये हुए राजास्त्रों मु के चित्र मिलते हैं परन्तु गुप्तों के सिक्के पर इसका स्थान 'गरुड़ध्वज' ने द्र प्राप्त कर लिया है।
- (५) किसी गुप्त सिक्के पर अर्धचन्द्र का चित्र मिलता है जिसका मुद्राकारों ने अलंकार के रूप में स्थान दिया है। परन्तु वास्तव में ये कुषाणों के सिक्कों पर भ्रष्ट ग्रीक श्रज्ञर के द्योतक हैं। इस दृष्टान्त से गुप्त-मुद्राकारों के अबुद्धिपूर्वक अनुकरण का ज्ञान होता है।

१. रोमन तौल १२४ घेन था जिसका Roman Standard नाम दिया गया है !

- (६) सिक्कों पर दूसरी ओर गुप्त-मुद्राकारों ने सिंहासन पर वैठी अरदोत्तो नामक देवी का चित्र अङ्कित किया है, जा (देवी) उत्तर-पिछिम में बहुत प्रधान थीं और पीछे के कुषाणों की मुद्राओं पर सर्वत्र अंकित है।
- (७) गुप्त-सिकों पर दूपरी ओर दाहिने किनारे एक रूढ़ि चिह्न दिखलाई पड़ता है, जा कुषाणों के समय से येां ही स्रांकित मिलता है। इसका निश्चित रूप से कोई ताल्पर्य ज्ञात नहीं है।

इस विवेचन से स्पष्ट ज्ञात है।ता है कि गुप्त-सिक्के पीछे के कुषाण राजाओं के अनुकरण पर मुद्रित किये गये। इतना होते हुए भी गुप्तों ने अपने चिह्न 'गरुइध्वज' के। सिक्कों पर स्थान दिया तथा गुप्तिलिपि में अपना लेख (I.egend) खुदवाया। इनका पूरा लेख एक ही मुद्रा से नहीं प्राप्त किया जा सकता, वह कई सिक्कों से जोड़-जोड़कर पूरा किया जाता है। इन सिक्कों के अवलोकन से यह ज्ञात नहीं होता कि राजा यज्ञ-वेदि पर कुछ आहुति दे रहा है। केाई-केाई यज्ञ-वेदि शिवलिङ्ग या तुलसी के पौदे के सहश प्रकट होती है। कुछ सिक्कों पर राजा के हाथ में कोडोदाश है स्पष्ट दिखलाई पड़ते हैं।

श्राधुनिक काल तक इस विषय में मतभेद चला श्रा रहा है कि गुत-मुद्रा-कला का प्रारम्भ किस गुत-नरेश ने किया। कुछ विद्वानों का मत है कि प्रथम गुप्त महाराजाधिराज चंद्रगुप्त प्रथम हो गुप्त-मुद्राकला का जन्मदाता गुत मुद्रा-कला के है। चन्द्रगुप्त प्रथम का एक सिका मिला है जिस पर एक जन्मदाता श्रोर राजा का श्रोर उसकी स्त्री कुमारदेवी का चित्र श्रंकित है। उसी तरफ 'चन्द्रगुप्त: श्रीकुमारदेवी' लिखा है। दूसरी ओर सिंहवाहिनी लच्नी का

उसी तरफ़ 'चन्द्रगुप्तः श्रीकुमारदेवी' लिखा है। दूसरी ओर सिंहवाहिनी लच्नी का चित्र तथा 'लिच्छुवयः' लिखा मिलता है। इस सिक्के के आधार पर पहला मत स्थिर किया गया है। बहुत समय तक यही मत माना जाता था परन्तु जान एलन महेादय ने एक नया सिद्धान्त निकाला। इनका मत पहले मत के विरुद्ध है। एलन महेादय का कथन है कि चन्द्रगुप्त प्रथम गुप्त-मुद्रा-कला का जन्मदाता नहीं था। जे। सिक्का उसके नाम का मिलता है उसके। चन्द्रगुप्त प्रथम ने नहीं तैयार कराया था बिलक उसके। उसके पुत्र समुद्रगुप्त ने, अपने पिता-माता के विवाह के स्मारक में, ढलवाया था। इस कारण एलन गुप्त-मुद्रा-कला का जन्मदाता समुद्रगुप्त के। मानते हैं और इस मत का समर्थन कई अन्य विद्वानों ने किया है। इस मत के प्रतिवाद से पहले एलन महेादय के प्रमाणों पर ध्यान देना बहुत ही आवश्यक है। आतएव उनके प्रमाण आगे दिये जाते हैं।

१. एलन--गुप्त सिक्के प्लेट २ ।

२. वही १ ।

३. वही पा

४. वही, भूमिका १० ६४।

- (१) चन्द्रगुप्त प्रथम के सिक्के में कुषाणों के अनुकरण के अतिरिक्त कुछ नबीनता दिखलाई पड़ती है। यदि इसी ने 'चन्द्रगुप्तः श्रीकुमारदेवी' वाला सिक्का चलाया, ते इसकी नवीनता की उपेद्धा कर समुद्रगुप्त ने कुषाणों का हीन अनुकरण (स्टैंडर्ड टाइप में) क्यों किया !
- (२) यह तो निश्चित है कि गुप्त सिक्के कुषाणों के अनुकरण पर तैयार किये गये। यदि गुप्त सिक्के मगध में तैयार हुए होते तो उनकी खानों (Finds) में गुप्त सिक्कों के साथ कुषाणों के सिक्कों का मिलना अनिवार्य है, परन्तु ऐसी खान (Finds) नहीं मिली है। इससे ज्ञात होता है कि जिस समय गुप्तों का राज्य पूर्वीय पञ्जाय तक फैला (जहाँ कुषाणों के सिक्के प्रचलित थे), उसी काल से गुप्त-सुद्रा-कला का प्रारम्भ हुआ। यदि इस पर ऐतिहासिक दृष्टि से विचार किया जाय तो ज्ञात होगा कि पूर्वीय पञ्जाय तक गुप्तों का राज्य समुद्रगुप्त ने विस्तृत किया। प्रयागवाली प्रशस्ति में 'देवपुत्र शाहि, शाहानुसाहि' आदि उल्लिखित है। इसके पिता चन्द्रगुप्त प्रथम का राज्य मगध, अयोध्या तथा प्रयाग तक सीमित था। ऐसी दशा में चन्द्रगुप्त प्रथम के समय में कुषाणों के अनुकरण पर सिक्का तैयार कराना सम्भव नहीं है । इन्हीं आधारों पर एलन अपना मत स्थिर करते हैं कि समुद्रगुप्त ने ही राज्य-विस्तार कर कुषाणों के अनुकरण पर गुप्त-मुद्रा-कला को जन्म दिया।
- (३) इस सिद्धान्त के मानते हुए कि चन्द्रगुप्त प्रथम के सिक्कों में कुषाणों की अपेद्धा नवीनता है, यदि समुद्रगुप्त के स्टेंड टाइप के सिक्कों की बनावट से उसकी तुलना की जाय तो दोनों में बहुत समता दिखलाई पड़ती है। 'चन्द्रगुप्त श्रीकुमारदेवी' वाले सिक्कों के सिवा चन्द्रगुप्त प्रथम ने श्रीर दूसरा सिक्का नहीं तैयार कराया जिसका श्रनुकरण समुद्र ने किया हो। श्रतएव एलन यह मानते हैं कि उस सिक्के के। समुद्रगुप्त ने श्रपने स्टेंडई टाइप के पश्चात् निकाला।
- (४) यदि चन्द्रगुप्त प्रथम ने गुप्त-मुद्राकला को जन्म दिया तो यह यहे आश्चर्य को बात प्रतीत होती है कि समुद्रगुप्त ने सद्य: उसके ढंग प्र सिक्के क्यों नहीं चलाये ।

इन्हीं प्रमाणों के आधार पर एलन महोदय का सारा सिद्धान्त अवलिम्बत है तथा उन्होंने सिद्ध करने का प्रयास किया है कि गुप्त-मुद्राकला का जन्मदाता चन्द्रगुप्त प्रथम नहीं बिल्क समुद्रगुप्त था। एलन के इस नवीन मत का मानने में बहुत सी आपित्तयाँ हैं। इस स्थान पर एलन के प्रमाणों पर क्रमशः विस्तृत विचार करना उचित होगा।

एलन महोदय 'चन्द्रगुप्तः श्रीकुमारदेवी' वाले सिक्के का चन्द्रगुप्त प्रथम तथा लिच्छवी कुमारदेवी के विवाह का स्मारक मानते हैं, जिसे समुद्रगुप्त ने चलाया। बहुधा यह देखा जाता है कि किसी स्मारक में उसका कर्ता भी श्राना नाम उल्लिखित कर देता जिससे उसकी कृति प्रकट हो। यहां बात सिक्कों में भी पाई जाती है। सिक्के

१. एलन भूमिका पृ० १६६ |

२. वही पृ० ६८ ।

के दूसरी श्रोर स्मारककर्ता अपने नाम का उल्लेख करता है। इंडो-वैक्ट्रियन िक में श्रमाथिक प्रिक्त (Agathedes) ने चार िक के—िक करता है। इंडो-वैक्ट्रियन िक में श्रमाथिक प्राथिक प

अगर ऊपर कही बातों पर ध्यान दिया जाय ते। यह अधिक स्पष्ट है कि चन्द्रगुप्त प्रथम ने इस सिक्के के। तैयार कराया । यह सम्भव है कि उसके राज्य में स्थित लिच्छवी के मुद्राकारों ने राजपुत्री कुमारदेवी के विवाह के स्मारक में यह सिका चलाया हा । उस पर एक छोर दम्पति का नाम तथा चित्र छौर दूसरी ओर उस वंश का नाम 'लिच्छवय:' लिख दिया हो।

यह भी सम्भव है कि लिच्छ्रवी तथा गुप्तों में विवाह से पहले ऐसा केाई प्रग्रवंध हुआ है। कि राजपुत्री कुमारदेवी का विवाह उसी अवस्था में है। सकेगा जब राज्य-प्रवन्ध में वह भी सम्मिलित रहे। इस बन्धन के कारण भी मुद्रा में राजा-रानी का चित्र तथा नाम दिया जा सकता है। इस प्रकार की मुद्रा के अतिरिक्त चन्द्रगुप्त प्रथम अन्य प्रकार का सिक्का निकालने के लिए वाध्य था। सम्भवतः इसी लिए इसकी अन्य प्रकार की मुद्रा नहीं मिलती।

चन्द्रगुप्त प्रथम के सिक्कों में नवीनता के होते हुए, यह कुषाणों के अनुकरण ही पर तैयार किया गया होगा; सर्वथा स्वतन्त्र रूप से तैयार नहीं किया जा सकता। इसकी नवीनता का कारण उपर्यु क प्रतिवन्ध हो सकता है। इसी कारण राजा-रानी का चित्र तथा नाम एक तरफ़ मिलता है। दूसरी ओर सिंहवाहिनी लक्ष्मी का चित्र है। इस चित्र से अनुमान किया जा सकता है कि सम्भवतः 'सिंहवाहिनी लक्ष्मी' लिच्छवी लोगों का राजचिह्न थी, जिसका चित्र उन्होंने इस स्मारक (सिंहक) पर रखना आवश्यक समभा।

यदि एलन महोदय के प्रमाणों पर सूच्म रूप से विचार किया जाय तो वे युक्ति-संगत प्रतीत नहीं होते । उनका कथन है कि चन्द्रगुप्त के प्रचलित सिक्के के होते हुए सुद्रगुप्त ने उसका अनुकरण क्यों नहीं किया । उस दशा में स्टैंडर्ड टाइप के सिक्कों में कुषाणों का होन अनुकरण न होना चाहिए था । स्थान तथा अवस्था के अनुसार सिक्कों पर प्रभाव पड़ता है । यही कारण है कि समुद्रगुप्त ने स्टैंडर्ड टाइप के सिक्के निकाले ।

१. ह्वाइटहेड - कैटलाग आफ कायन इन दि लाहीर म्यूजियम ।

२. एलन —गुप्त सिका ५० २१ ।

एलन का कथन है कि समुद्रगुष्त द्वारा पंजाब तक गुष्तों का राज्य विस्तृत होने पर ही कुषाणों के सिक्तों का अनुकरण किया गया पर यह नये अनुसन्धान से प्रमाणित नहीं होता। पुरी तथा मानभूमि में ऐसे सिक्के निकले हैं जा स्पष्टतः कुषाणों के अनुकरण प्रकट होते हैं। यह सम्भव था कि काशी, प्रयाग, पुरी ऐसे तीर्थ स्थानों में यात्रियों द्वारा सुदूर स्थानों ( कुषाण-राज्य ) से सिक्के लाये गये हों। सिक्के व्यापार तथा यात्रा के द्वारा एक जगह से दूसरी जगह पहुँचते हैं। मेनैन्डर और अपलदतस के सिक्के भड़ोंच में पाये जाते हैं जो कि उनके राज्य के अन्तर्गत नहीं था। अतः पुरी में कुषाण सिक्कों का मिलना असम्भव नहीं है। सातवीं तथा आढवीं शताब्दी में प्रचलित पूरी के सिकों की बनावट कुषाण ऐसी है । इन सिकों का पुरी कुषाण सिक्के के नाम से पकारा जाता है। ये ताँबे के सिक के हैं जिन पर किनष्क के दङ्ग का मिहिरो का चित्र दिखलाई पड़ता है। ये सिक्के छोटा नागपुर में ऋधिकता से पाये जाते हैं। गंजाम (मद्रास), मानभूमि तथा सिंहभूमि (बंगाल) से प्राप्त सिक्कों पर आढवीं सदी के ब्राह्मी अन्तरों में कुछ खुदा मिलता है। सिंहभूमि के ख़ज़ाने में तो सिक्हों पर उसी ब्राह्मी लिपि में 'टङ्क' लिखा है। इन सब वर्णनों से ज्ञात होता है कि सातवीं शताब्दी से पहले (गुप्तकाल में) कुषाणों के ताँबे के सिक्के छ्रोटा नागपुर तथा पुरी म्रादि में म्रवश्य थे जिसके अनकरण पर इन स्थानों के सिक्के तैयार किये गये होंगे। अतएव गुष्त-राज्य में शता-ब्दियों तक कुषाण सिक्कों का प्रचार मानने में सन्देह नहीं हो सकता। इस विवेचन के क्राधार पर यह मानना उचित नहीं है कि, समुद्रगुप्त 'गुप्त-सिक्कों' का जन्मदाता था तथा उसने पंजाब तक राज्य विस्तृत करने के बाद ही सिक्कों का तैयार कराया। सिक्कों के प्रचार से यह सिद्ध होता है कि समुद्रगुप्त से पहले भी कुषाणों की नक्कल पर सिक्के तैयार किये जा सकते थे। चन्द्रगुप्त प्रथम ने उन्हीं प्रचलित सिकों के आधार पर अपनी मुद्राओं के। कुछ नवीनता के साथ तैयार कराया।

गुष्त-काल में गुष्त-नरेशों ने कई प्रकार के सिक्के प्रचलित किये। इनके विशेष वर्गा न के पूर्व गुष्त सिक्कों के व्यापक स्वभाव पर विचार करना उचित होगा। गुष्त राजाओं के तीन प्रकार के (१) सीना, (२) चाँदी, (३) ताँवा के सिक्के मिलते हैं। इन सब में सीने के सिक्के ही ऋधिकता से पाये जाते हैं। प्रायः सभी राजाओं ने सीने के सिक्के निकाले, परन्तु चाँदी तथा ताँवे के सिक्के सबने नहीं चलाये जिसके कई एक कारण हैं।

गुप्तों के पहले तीसरी शताब्दी में उत्तर-पिच्छम में एक प्रकार के साने के सिक्के प्रचलित थे जो विशुद्ध धाद्ध ( साना ) से तैयार नहीं किये जाते थे। ये सिक्के कई धातुओं के सम्मिश्रण से बनते थे। कितने ही सिक्कों में मिश्रण साने के सिक्के इस श्रेणी तक पहुँचा है कि उन्हें साने के सिक्के मानने में सन्देह पैदा होता है । यद्यपि थे सिक्के रोमन स्टैंडर्ड (१२४ ग्रेन) के कहे जाते थे परन्तु

१. जे० बी० ओ० श्रार एस० १६१६ पृ० ७३।

२. स्मिथ-कैटल। ग आक क्वायन इन इंडियन म्यूजियम भा० १ नं ० १४ |

इनकी तैल ११८-१२२ ग्रेन तक मिलती है। इन्हीं सिक्कों के। पीछे के कुषाणों ने निकाला था जिसके अनुकरण से गुप्त-मुद्रा-कला का जन्म हुआ। यद्यपि गुप्त-नरेश ने इनके अनुकरण पर अपना सिक्का तैयार किया परन्तु गुप्त-राजाओं ने सिक्कों की धातु में सुधार किया। सुद्राकला में सुधार कर गुप्तों ने उत्तरी भारत में विशुद्ध सेाने का निकाचलाया। धातु में सुधार करते हुए कुषाण सिक्कों के तैल के बराबर ही अपना सिक्का तैयार करवाया। यही कारण है कि चन्द्रगुप्त प्रथम का सिक्का ११९ ग्रेन तथा समुद्रगुप्त के सारे सिक्के ११८-१२२ ग्रेन के मिलते हैं।

गुष्तकालीन सीने के सिक्कों का सूक्ष्म अध्ययन करने पर यह स्पष्ट ज्ञात होता है कि इन पर स्थान तथा काल का बहुत प्रभाव पड़ा था। यह एक साधारण बात मानी जाती है कि गुप्त सिक्कों में यदि कुषाणों का अधिक अनुकरण है तो वे सिक्के कुषाणों के समीपवर्ती गुष्त-राज्य (देहली, आगरा) में तैयार किये गये थे और उनमें कुछ नवीनता दिखलाई पड़ने पर यह बात शीघ्र कही जा सकती है कि वे गुष्त-राज्य के सुदूर या मध्यमाग में तैयार हुए थे। गुप्त-सिक्कों के तैाल तथा बनायट में जो भिन्नता दिखलाई पड़ती है वह भी स्थान के प्रभाव से है। अलप तील रोमन स्टैंडर्ड १२४ ग्रेन के सिक्के उत्तर-पश्चिम प्रदेश या मध्य माग में तथा भारतीय तैाल (सुवर्ण स्टैंडर्ड) १४४ ग्रेन या ८० रत्ती के सिक्के पूर्वीय प्रदेश (विशेषत: कालीवाट के ख़ज़ाना) में मिलते हैं। स्थान के प्रभाव से ही गुप्तकालीन सिक्के निम्नलिखित विभिन्न तैला के मिले हैं—

राजा का नाम ताल चन्द्रगुप्त प्रथम 388 ग्रेन समुद्रगुप्त ११८-१२२, काच (रामगुप्त) चन्द्रगुप्त द्वितीय (ग्र) १२१ (ब) १२६ (स) १३२ ग्रेन १२४-१२६ ग्रेन कुमारगुप्त प्रथम ( ग्र ) १३० ( ब ) १४२ ग्रेन स्कन्दगुप्त १४५ ग्रेन प्रकाशादित्य नरसिंह १४६ ,, कुमारगुप्त द्वितीय १४३, १४७-१४६ मेन चन्द्रगुप्त तृतीय १४८ ग्रेन विष्णुगुप्त १४5 ,,

इन तैालों पर विचार करने से गुप्त काल में मुख्यतः देा स्टैंडर्ड ज्ञात होते हैं— पहला रेामन (तैाल १२४ ग्रेन) दूसरा भारतीय सुवर्णा (तैाल १४४ ग्रेन या ८० रत्ती) स्टैंडर्ड । गुप्त-राजाश्रों ने इन्हीं दोनों स्टैंडर्ड के लगभग तैाल पर अपने सिक्कों केा निर्माण कराया। चन्द्रगुप्त दितीय से लेकर कुमारगुप्त प्रथम तक रोमन स्टैंडर्ड के सिक्के बनते रहे परन्तु स्कन्दगुप्त ने सुवर्ण स्टैंडर्ड के भी सिक्के तैयार करवाये।

समय बहुत बलवान् है। समयानुकूल परिस्थिति के। बदलना आवश्यक है। जाता है। गुप्त सिक्के में जा देा स्टैं डर्ड - रोमन तथा सुवर्श - मिलते हैं वह समय के प्रभाव से परिवर्तित हुए। चन्द्रगुप्त द्वितीय के साने के सिक्के रोमन तैल ( १२४ ग्रेन ) के मिलुते हैं परन्तु वही पहले कुषाणों के ताल (११८-१२२) पर तैयार हाते थे। चन्द्रगुप्त विक्रमादित्य ने पश्चिमीय देश (मालवा तथा साराष्ट्र ) के। जीता जहाँ भड़ोंच वन्दरगाह के द्वारा राम से व्यापार हाता था। इस समय इसकी बढती हुई। चन्द्रगुप्त द्वितीय के समय में भारत में रामन सिक्कों की अधिकता होने लगी। ऐसी स्थिति में गुप्त-मुद्राकारों ने इसी रोमन तै।ल (१२४) पर सिक्का तैयार किया। गुप्तों ने रोमन तील के साथ उनके नाम का भी प्रयोग किया । रामन डेनेरियस ( Danarius ) के कारण गुप्तों के सिक्के दीनार के नाम से प्रसिद्ध हए। गुप्त लेखों में इस नाम का प्रयोग मिलता है। भारतीय स्टैंडर्ड के सिक्के सुवर्ण के नाम से पुकारे जाते थे। दीनार तथा सुवर्ण से पृथक पृथक सिक्कों का बाघ हाता था। परन्तु पीछे के लेखों में, अनिभज्ञता के कारण, दीनार श्रीर सुवर्ण का पर्यायवाची शब्द समभकर प्रयोग किया गया है । भारतीय सुवर्श ताल का प्रयोग भी समय के प्रभाव से हुआ। सिक्कों का अवलाकन करने से उनके स्थान तथा तिथि का भी ज्ञान है। सकता है। यदि समुद्रगुप्त के सिक्कों का देखा जाय तो मालूम होगा कि स्टैंडर्ड टाइप के सिक्कों के निर्माण के पश्चात् दूसरे सिक्के तैयार हुए। अध्वमेघ का सिक्का ता पूर्ण राज्य स्थापित करने पर बना हागा। इसमें कुछ भी विदेशी अनुकरण नहीं दीख पड़ता है। इन सब बातों का सूक्ष्म विचार प्रत्येक नरेश के सिकों के विवरण के साथ किया जायगा।

ऊपर कहा गया है कि समयानुसार परिस्थित में परिवर्तन होता है। यह बात गुप्तों के चाँदी के सिक्कों पर अच्हरशः घटती है। गुप्तकालीन चाँदी के सिक्के का जन्मदाता चन्द्रगुप्त विक्रमादित्य है। जब उसने मालवा तथा चाँदी के सिक्के सौराष्ट्र को विजय किया तो उस समय वहाँ एक तरह से चाँदी के सिक्कों का प्रचार था। यह राजनीति का सिद्धान्त है कि नये विजित देश में वहाँ के प्रचलित सिक्के के दक्ष पर अपनी मुद्राकला के। निर्माण करना पड़ता है। इसी नीति के कारण चन्द्रगुप्त द्वितीय ने वहाँ पर प्रचलित च्ल्रयों के ,सिक्कों का अनुकरण किया और सोने का सिक्का न बनाकर चाँदी का ही सिक्का निर्माण कराया।

चत्रपों के सिक्के पिन्छमीय भारत (गुजि सौराष्ट्र) में ईसा पूर्व पहली शताब्दी से प्रचिलत थे। ये गोलाकार चाँदी के पतले छोटे दुकड़े के रूप में बनते थे। एक ओर राजा के आधे शरीर (Bust) का चित्र तथा शक- चत्रपों का अनुकरण संवत् में तिथि का उल्लेख मिलता है। चित्र के चारों आरे प्रिक अनुरों में राजा तथा उसके पिता का नाम पदवी समेत उल्लिखित है। दूसरी ओर

१. गु॰ ले॰ नं॰ ५, ७, ८ तथा दामादरपुर ताम्रपत्र । २. गु॰ ले॰ नं॰ ६४ |

बिन्दु-समूह तथा चैत्य दिखलाई पड़ता है । ये सिक्के ग्रीक हेमी-ड्राम के तौल (३३ ग्रेन) के बराबर हेाते थे। चन्द्रगुप्त द्वितीय ने शकों को परास्त कर ऐसे ही सिक्के प्रचलित किये। यद्यपि गुप्तकालीन चाँदी के सिक्के ज्ञत्रपों के अनुकरण पर प्रारम्म हुए परन्तु उन पर बहुत सी भिन्नता दिखलाई पड़ती है।

- (१) एक ग्रोर राजा के अर्ध शारीर के चित्र के साथ ब्राह्मी ग्राचरों तथा गुप्त-संवत् में तिथि का उल्लेख है। चित्र के चारों तरफ़ केवल जहाँ-तहाँ भ्रष्ट ग्रीक ग्राच्य दिखलाई पड़ते हैं।
- (२) दूसरी स्रोर चैत्य के स्थान पर 'गरुड़' का चित्र अंकित है। उधर ही गुप्त लिपि में उपाधि समेत राजा का नाम मिलता है।

(३) गुप्त सिक्कों का तौल ३०-३२ प्रेन तक मिलता है।

उदयगिरि के लेख (गु० स० ८२) से प्रकट होता है कि ई० स० ४०१ में चन्द्रगुप्त द्वितीय ने मालवा पर विजय प्राप्त कर लिया थारे। यह अनुमान भी युक्ति-

संगत है कि उसी यात्रा में चन्द्रगुप्त विक्रमादित्य ने सौराष्ट्र के चाँदी के सिक्के के भी जीता। अतएव ई० स० ४०१ के कुछ समय पश्चात् सौराष्ट्र प्रारम्भ की तिथि गुप्त-साम्राज्य में सम्मिलित हे। गया। सौराष्ट्र से प्राप्त च्रत्रों के सिक्कों की ख्रांतिम तिथि ई० स० ३८८ ज्ञात है तथा अभी तक प्राप्त गुप्तों के चाँदी के सिक्के की सर्वप्रथम तिथि ई० स० ४०६ है। अत: यह प्रकट होता है कि ई० स० ४०२-६ के मध्य में, किसी समय, गुप्त चाँदी के सिक्के का जन्म हुआ होगा।

गुप्तकालीन कई राजाओं ने चाँदी के सिक्के चलाये परन्तु उन सबके। दो मुख्य भागों में विभक्त किया जा सकता है। यह विभाग प्रधानत: दूसरी छोर के चित्र तथा लेख के आधार पर किया जाता है। पहले प्रकार का सिक्का चाँदी के सिक्कों का प्रकार पिन्छ्रमीय भारत (गुजरात तथा काठियावाड़) के प्रदेशों में प्रचार करने के लिए निर्माण किया गया। यों तो सभी चत्रपों के ढड़ा के हैं ही परन्तु इनमें 'गरुड़ का चित्र' और परम भागवतो की उपाधि मिलती है। दूसरे प्रकार के सिक्के मध्यप्रदेश में प्रचलित किये गये जिन पर गरुड़ के बदले मोर का चित्र है और इसका लेख 'विजिताविन्यविनपितः' से प्रारम्भ होता है। तीसरे प्रकार के सिक्के मिले हैं जो वास्तव में ताँ वे के सिक्के थे परन्तु ऊपर चाँदी का पानी डालकर चाँदी के सिक्के की तरह प्रयोग में लाये गये थे। यद्यपि आधुनिक काल में वह चाँदी का पानी खुप्त है। गया है फिर भी वे ताँ वे के सिक्कों से मिन्न हैं। यह पिन्छ्रमीय सिक्कों के समान हैं। इस प्रकार का सिक्का ऐतिहासिकों के लिए कोई आश्चर्य की बात नहीं है। जब युद्ध में अधिक व्यय के कारण राजकेष खाली है। जाता है तो ऐसा किया जाता है। भारत ने तो चमड़े का भी सिक्का देखा है।

१. रैप्सन-चत्रपों के सिकों की सूची।

२. गुप्तलेख नं० ३।

ऋत्यावश्यक है।

गुप्तकाल में दो प्रदेशों (पश्चिम तथा मध्य ) में प्रचलित देा ही प्रकार के चाँदी के सिक्के हैं जिनमें भिन्न-भिन्न स्थानों के कारण बहुत-सी विशेषताएँ दिखलाई पड़ती हैं। कहा गया है कि पश्चिम भारतीय तथा मध्य पश्चिमी तथा मध्य भारतीय स्टैंडर्ड के नाम से ये पुकारे जाते हैं। तीसरे प्रदेश के सिक्कों की भिन्नता प्रकार का सिक्का पश्चिमीय स्टैंडर्ड का ही है तथा वलभी (गुजरात ) से प्राप्त हुआ है परन्तु चाँदी के पानीवाला (Silver plated ) होने के कारण, इसका स्वतन्त्र वर्णन करना आवश्यक जान पड़ता है। प्रसङ्गवश इस स्थान पर पश्चिमीय तथा मध्य देशीय चाँदी के सिक्कों की भिन्नता का दिग्दर्शन कराना

(१) इन सिक्कों के नाम से प्रकट होता है कि दोनों ही भिन्न स्थानों में प्रच-लित थे। पश्चिमीय सिक्के मारवाड़ तथा काठियावाड़ और मध्यदेशीय सिक्के काशी, अयोध्या, कन्नौज एवं सहारनपुर आदि स्थानों से प्राप्त हुए हैं।

(२) पश्चिमीय सिक्के पर राजा के अर्थ शरीर का चित्र ज्ञत्यों के ढङ्ग का है परन्तु मध्यदेश में प्रत्येक राजा का चित्र अङ्कित करने का प्रयास किया गया है।

- (३) च्रत्रपों के हीन अनुकरण के कारण पश्चिमीय सिक्कों पर राजा की आकृति के पीछे तिथि श्रंकित मिलती है। उसी श्रोर भ्रष्ट ग्रीक अच्चर भी दिखलाई पड़ते हैं परन्तु मध्य देश के सिक्कों में श्रिधिक नवीनता है। इनमें राजा के मुख के सम्मुख तिथि खुदी है तथा ग्रीक अच्चरों का सर्वथा लेाप हा गया है। यें। कहना चाहिए कि इनके स्थान के। बाह्यी श्रंकों में उल्लिखित तिथि ने ले लिया है।
- (४) ये तीनों विभिन्नताएँ एक स्रोर की हैं; दूसरी ओर भी ऐसा ही दिखलाई पड़ता है। पश्चिम के गरुड़ के। परिवर्तन कर मध्यदेश में पङ्क फैलाये मेार का चित्र मिलता है। तिरर्थक बिन्दु क्रों का लेगि भी मध्यदेशीय सिक्कों की विशेषता है।
- (५) सबसे प्रधान बात सिक्कों का लेख है जिसके सुनकर ही बतलाया जा सकता है कि अमुक सिक्का किस ढझ का है। इसके द्वारा देानों प्रकार के सिक्कों को अलग करने में बड़ी सहायता मिलती है। पश्चिमीय सिक्कों पर का लेख 'परम भगवतो महाराजाधिराज' से प्रारम्भ होना है और मध्यदेश के सिक्कों पर 'विजिताविनरविपतिः' सर्वप्रथम उल्लिखित रहता है।

ऊपर के संज्ञिप्त कथन से चाँदी के सिक्कों का वर्णन समाप्त नहीं हा जाता। अब किन-किन गुप्त राजाओं ने किस-किस प्रकार के सिक्के निकाले तथा उसकी विशेषता आदि बातों का विवेचन प्रत्येक नरेश के नाम के साथ किया जायगा।

गुप्तकाल में सेनि तथा चाँदी के सिक्कों के समज्ञ ताँ वे के सिक्के नगएय प्रतीत हैं। ये सिक्के बहुत अल्प संख्या में मिलते हैं। ताँ वे के सिक्के (कुषाणों के अपनुकरण पर) सेनि के सिक्कें के साथ निर्मित हुए। सबसे प्राचीन गुप्तकाल में समुद्रगुप्त के ताँ वे के सिक्के प्राप्त हैं। ये

सिक्के केाटवा (वर्दवान, बङ्गाल ) में भिले हैं । ये सिक्के ऋच्छे नहीं हैं परन्तु

१. बेनजीं, इंपीरियल गुप्त ६० २१४।

इसके पश्चात् जितने सिक्के मिले हैं उनकी बनावट श्रच्छी है। उन पर राजा के ऋर्ध-शरीर का चित्र, श्रोर दूसरी श्रोर गरुड़ तथा लेख स्पष्ट ज्ञात होते हैं। चित्र तथा लेख की भिन्नता के कारण कई प्रकार से इनका वर्गीकरण किया जाता है। कुछ पर तो देानों श्रोर लेख मिलते हैं। गुप्त-वंश में केवल देा-तीन राजाश्रों ने ताँबे के सिक्के चलाये। इसका वर्णीन श्रागे किया जायगा।

गुप्तकालीन सिक्के गुप्त-इतिहास-निर्माण में कितने सहायक हैं, इसका आभास पहले ही दिया गया है। इस समय में अनेक प्रकार के सिक्के प्रचलित हुए जिनके व्यापक स्वभाव का वर्णन ऊपर किया गया है। अब प्रत्येक नरेश द्वारा निर्माणित सिक्कों का विवेचन पृथक-पृथक् किया जायगा। गुप्त मुद्रा-कला का जन्मदाता चन्द्रगुप्त प्रथम के। मानकर उसके सिक्के से ही यह वर्णन प्रारम्भ किया जाता है।

चन्द्रगुप्त प्रथम का एक ही प्रकार का सिक्का मिला है। यह सिक्का चन्द्रगुप्त प्रथम तथा लिच्छ्रवी राजपुत्री कुमारदेवी के विवाह के स्मारक में चलाया गया।

एक श्रोर — चन्द्रगुप्त प्रथम टोपी, केाट, पायजामा, श्राभूषण पहने खड़ा है। बाँयें हाथ में ध्वजा, दाहिने हाथ में अँगूठी दिखलाई पड़ती है। वस्त्राभूषणों से सुसिष्जत कुमारदेवी का चित्र है जिसे राजा श्रँगूठी दे रहा है। दोनों दम्पित का चित्र अंगुमाला से युक्त है। बाँई ओर 'चन्द्रगुप्तः' और दाहिनी श्रोर 'श्रीकुमारदेवी' या 'कुमारदेवी' लिखा है। दूसरी श्रोर — सिंह-वाहिनी लद्मी का चित्र है। वे बाँयें हाथ में कार्नकापिया (Cornucopiae) श्रोर दाहिने में फ्रीता (Fillet) लिये बैठी हैं। पैर के नीचे कमल है और 'लिच्छ्रवयः' लिखा है।

समुद्रगुप्त के कई प्रकार के साने के सिक्के प्राप्त हैं। उन पर भाँति-भाँति की मूर्तियाँ तथा संस्कृत के सुन्दर पद्यात्मक लेख उत्कीर्ण हैं। सर्वप्रथम एलन महोदय ने यह बतलाया कि समुद्रगुप्त तथा इसके वंशजों के साने के सिक्कों पर छन्दोबद्ध श्लोक लिखे गये हैं। सम्राट् समुद्रगुप्त ने छः प्रकार के साने के सिक्के प्रचलित किये।

(१) स्टैंडर्ड टाइप या गरुडध्वजांकित—एक ओर इसमें केाट, टोपी, पायजामा तथा अनेक त्राभूषण पहने राजा की खड़ी मूर्ति बनी है। बायें हाथ में ध्वजा तथा दाहिने में ऋगिनकुरड में डालने के लिए ऋाहुति दिखलाई पड़ती है। कुरड के पीछे गरुड़ध्वज है। राजा के वाम हाथ के नीचे उसका नाम—

स स लिखा है। राजमूर्त के चारों श्रोर उपगीति मु या मु गु छुंद में 'समरसतिवततिवजये। जितरिपुरजितो दिवं द्र द्र सः जयति' लिखा है।

१. एक ओर अँगरेजी के obverse के लिए और दूसरी ओर Reverse राब्दों के लिए प्रयोग किये गये हैं। कार्न के पिया एक प्रकार की छे। की के हैं गोल चीज है तथा फीता (fillet) डंठल के समान कोई वस्तु है।

दूसरी त्रोर—-सिंहासन पर बैठी हुई लद्मी की मूर्ति है। देवी का शरीर वस्त्रा-भूषणों से सुसिज्जत है। बाँयें में कानकापिया त्रौर दाहिने हाथ में फ़ीता (Fillet) है। इस ओर राजा की पदवी 'पराक्रम:' लिखी है और कुछ निर्थक चिह्न मी देख पड़ता है।

(२) दूसरे प्रकार में--एक स्त्रोर धनुष-बाएा धारण किये राजा की मूर्ति

श्रीर गरुड्ध्वज दिखलाया गया है। वार्ये हाथ के नीचे राजा का नाम -

स और मूर्ति के चारों स्रोर 'अप्रतिरथो विजित्य चितिं सुचरितै: दिवं

मु जयति शिखा है।

द्र दूसरी त्रोर--सिंहासनारूढ़ लच्मी की मूर्ति और 'त्रप्रप्रतिरथः' लिखा मिलता है।

(३) तीसरे सिक्के में—एक स्रोर राजा की मूर्ति, ध्वजा के बदले, परशु लिये खड़ी है। दाहिनी तरफ एक छोटे लड़के का चित्र दिखलाई पड़ता है। वाम हाथ क वो नीचे तीन भिन्न-भिन्न लिखा मु या मु गु मिलता है। परन्तु सब पर द्र द्र तः पृथ्वी छंद में एक ही लेख 'कृतांतपरशुर्जयत्यजित राज जेता जितः' लिखा मिलता है।

दूसरी ओर सिंहासन पर वैठी लद्दमी तथा 'कृतांतपरशुः' लिखा रहता है।

(४) चौथे प्रकार का सिका ऊपर वर्शित तीनों प्रकार के सिक्कों से विलक्त्य है। एक श्रोर—भारतीय वेष में राजा धनुष-बाण से व्याघ का मारते हुए चित्रित है। उसके बायें हाथ के नीचे 'व्याघपराक्रमः' लिखा है।

दूसरी ओर—मकर पर खड़ी, हाथ में कमल लिये, गङ्गादेवी का चित्र है। इस तरफ गुसनरेश का नाम 'राजा समुद्रगुसः' लिखा है।

(५) पाँचवे वर्गीकरण में समुद्रगुप्त के अत्यन्त सुन्दर तथा भारतीय ढङ्ग के सिक्के हैं। इससे राजा के संगीत में प्रेम का ज्वलन्त उदाहरण मिलता है। एक ओर - राजा एक जंघा मोड़े, पृष्ठयुक्त पर्यंक पर बैठा है। उसका शरीर नंगा दिखलाई पड़ता है और वीणा वजा रहा है। उसकी मुख-ज्योति अंशुमाला के रूप में दिखलाई गई है। पर्यंक तथा राजमूर्ति के चारों ब्रोर 'महाराजाधिराज श्री-समुद्रगुप्त:' लिखा है।

दूसरी त्रोर त्रासन पर वैडी देवी की मूर्ति है। उसके पीछे लम्बमान रूप से समुद्रगुप्त: लिखा है।

(६) छठे प्रकार का सिक्का अश्वमेध यज्ञ के स्मारक में तैयार किया गया था। अतः यह अर्वमेध सिक्का कहा जाता है।

एक स्रोर--पताका युक्त यज्ञ-यूप में बँधे हुए स्रश्चमेध यज्ञ के घोड़े की मूर्ति है। यहाँ वृत्ताकार में उपगीति छंद में 'राजाधिराज पृथिवी विजित्वा दिवं जयत्याहतवाजिमेध (:,')' तिखा है ।

१. न्यूमिसमेटिक सिंध्रमेंट नं ० २५ (१६१५)।

दूसरी ऋोर--चँवर लिये प्रधान महिषी का चित्र ऋौर वाम भाग में शूल है। महिषी के पीछे 'अश्वमेध-पराक्रमः' लिखा है।

इन साने के सिक्कों के अतिरिक्त प्रसिद्ध विद्वान् राखालदास बैनजीं का कटवा (वर्दवान, बंगाल ) में समुद्रगुप्त के देा ताँ बे के सिक्के मिले हैं 4, जिसमें एक ओर— गरुड़ का चित्र तथा अधोभाग में एक पंक्ति में 'समुद्र' लिखा है। समुद्र के ताँबे के सिक्के ् दूसरी श्रोर--कुछ स्पष्ट ज्ञात नहीं होता।

यह तो सर्वविदित है कि किसी राज्य में एक ही स्थान से तथा एक ही समय सारे सिक्कों का निर्माण नहीं हे।ता। इनका निर्माण भिन्न-भिन्न टकसालों से समया-नुकूल किया जाता है। यदि समुद्रगुप्त के सिक्कों का सूक्ष्म समुद्रगुप्त के सिकों अध्ययन किया जाय तो उनके निर्माण प्रदेश और काल-निरूपण

निरूपरा

का स्थान तथा काल- पर अच्छा प्रकाश पड़ता है। इन सिक्कों की भिन्न-भिन्न बनावट से स्पष्ट ज्ञात होता है कि ये सिक्के भिन्न-भिन्न प्रदेशों से जारी किये

गये। इन पर जितना कुषाणों का अनुकरण होगा, वे गुप्त-साम्राज्य के उत्तर-पिन्छम में तैयार होते थे श्रौर नवीनता से प्रकट होता है कि पूरव के प्रदेशों में तैयार किये जाते थे। स्टैं डर्ड टाइप तथा धनुर्धरांकित धिक्के उत्तरी भाग के और परश तथा व्याघवाले धिक्के पूरव के प्रदेश के ज्ञात होते हैं क्योंकि बंगाल में ब्याघ का आखेट सरलता से होता है। बोखा-वाले और अश्वमेध सिक्के क्रमशः राजा के मनोरंजन और यज्ञ के द्योतक हैं, अतः इन कार्यों का सम्पादन राजधानी के अतिरिक्त अन्य स्थान पर कठिन होता है। अतएव ये देानों सिक्के मध्यभाग में तैयार किये गये होंगे।

सिकों की बनावट तथा लेखों से उनका काल-निर्णय किया जा सकता है। स्टैंडर्ड टाइप का सिक्का सर्वप्रथम तैयार किया गया होगा। इसके लेख से सहस्रों युद्धों के पश्चात् इसका निर्माण होना प्रतीत होता है। इसके बाद धनुष और परशु वाला सिक्का चलाया गया होगा। क्योंकि इनके लेखों से युद्ध तथा विजय का ज्ञान प्राप्त होता है। साम्राज्य के। सुरिच्चित कर तथा शांति स्थापित कर राजा त्र्याखेट और मनारंजन-सामग्री की इच्छा प्रकट करता है। समद्रगुप्त के व्याघ की मारने स्त्रौर वीखावाले सिकों से राज्य में शांति का आभास मिलता है अतएव ब्याघ श्रीर वीगावाले सिक्के स्टैंडर्ड, घनुष तथा परशु वाले सिकों से पीछे तैयार हुए होंगे। जैसा ऊपर कहा गया है, समुद्र के छठे प्रकार के सिक्के अश्वमेध यज्ञ के स्मारक हैं अतएव इससे स्पष्ट विदित होता है कि ये सब से श्रन्तिम समय में निर्मित हुए होंगे। यों तो व्याघ तथा वीखावाले सिक्कों पर भारतीय ढङ्ग से राजमूर्ति अङ्कित है परन्तु अश्वमेध सिक्के सर्वथा नवीन हैं। इन पर किसी तरह का अनुकरण नहीं दिखलाई पड़ता।

इस राजा के सिक्के पर 'रामगुप्त' स्पष्टतया नहीं लिखा मिलता है परन्तु यह 'काच' नाम से पुकारा जाता है। डा० मंडारकर का कथन है कि 'काच' वाला सिक्का

१. बैनर्जी - इम्पोरियल हिस्ट्री आफ ग्रप्त पृ० २१४।

रामगुष्त का ही सिक्का है और काच का राम पढ़ा जा सकता है । रामगुष्त ने राज्य के अल्पकाल में एक ही प्रकार का सिक्का चलाया। इसके अतिरिक्त अन्य मुद्रा अथवा लेख में भी इसका नाम नहीं मिलता है। इस रामगुष्त सिक्के में—

एक त्रोर—राजा की खड़ी मूर्ति (समुद्रगुप्त के ऐसे वस्त्र पहने) बाँये हाथ में चक्रयुक्त ध्वजा लिये त्रीर अग्नि में दाहिने हाथ से आहुति देते हुए दिखलाई पड़ती है। वाम हस्त के नीचे गुप्त-लिपि में—

का का और चारों स्त्रोर उपगीति छुन्द में 'काचो च म गामविज्य दिवं कर्मभिक्तमैर्जंयति' लिखा है।

दूसरी क्रोर — पुष्प लिये खड़ी देवी की मूर्ति है तथा उसके पीछे 'सर्वराजोच्छेता' लिखा है। इसमें तो किसी को सन्देह नहीं है कि काच का सिक्का किसी गुप्त राजा ने निकाला। नाम लिखने का ढङ्का, बनावट आदि से यह गुप्तकालीन ज्ञात होता है। चक्रयुक्त ध्वजा से प्रकट होता है कि काच नामक राजा वैष्ण्य था जो गुप्तकाल में राजकीय धर्म था। सिक्के की बनावट तथा तौल (१९८ ग्रेन) से स्पष्ट ज्ञात होता है कि काच का सिक्का समुद्रगुप्त के समकालीन क्रीर चन्द्रगुप्त विक्रमादित्य से पहले का है। एलन महोदय ने इसे समुद्रगुप्त का सिक्का माना है। इस सिद्धान्त की पुष्टि में निम्नलिखित प्रमाण दिये हैं —

(१) बनावट तथा तौल समुद्रगुप्त के समान है। (२) समुद्रगुप्त का दूसरा नाम 'काच' था। (३) समुद्र ने अन्य सिक्कों के 'सुचिरितैः' का अनुवाद इस सिक्के पर 'कर्मभः उत्तर्भः' उत्कीर्ण करवाया था। (४) दूसरी आरे उल्लिखित पदवी 'सर्वराजोच्छेता' लेखों में केवल समुद्रगुप्त के लिए प्रयोग की गई हैं। यदि गुप्तों के लेख तथा सिक्कों के आधार पर एलन महोदय के प्रमाणों का अध्ययन किया जाय तो इसे मानने में आपित दिखलाई पड़ती हैं। बनावट तथा तौल से इतना ही निष्कर्ष निकाला जा सकता है कि काच का सिक्का समुद्रगुप्त के समकालीन था। गुप्तकाल में कितने ही सम्राटों के अन्य नाम भी थे (जैसे चन्द्रगुप्त दितीय के देवगुप्त और देवराज भी नाम मिलते हैं।) परन्तु किसी ने उन नामों का सिक्कों पर उत्कीर्ण नहीं करवाया। गुप्त सुद्राओं में राजमूर्ति के बायें हाथ के नीचे का नाम —समुद्र, चन्द्र, कुमार तथा स्कन्द आदि—राजा का व्यक्तिगत नाम है जिसने उस सिक्के का निर्माण कराया। ऐसी अवस्था में काच के। समुद्रगुप्त का द्वितीय नाम मानना युक्तिसंगत नहीं है।

यदि एलन का कथन ही मान लिया जाय कि काच के सिक्के के समुद्रगुप्त ने चलाया तो उसे अपने ही सिक्के पर 'सुचिरतैः' का अनुवाद 'कर्मभिक्तमैः' रखने की

१. मालवीय-कामेमेरिशन वाल्यूम पृ० २०४-५।

२. एलन-गुप्त सिक्के पृ० ११०।

३. साँची का लेख--गु० ले० नं० ५।

क्या आवश्यकता थी १ ऐसा अनुवाद तो किसो गुप्त नरेश के सिक्के पर नहीं मिलता। काच के। समुद्रगुप्त का सिक्का प्रमाणित करने के लिए 'सर्वराजोच्छेता' पर अधिक ज़ोर दिया गया । परन्तु प्रभावतीगुप्ता के लेख से ज्ञात है कि चन्द्रगुप्त द्वितीय के लिए भी 'सर्वराजोच्छेता' की पदवी का प्रयोग किया गया है । ऐसी अवस्था में इस पदवी पर के।ई सिद्धान्त निर्धारित नहीं है। सकता। जब दे। गुप्त सम्राटों ने सर्वराजोच्छेता की उपाधि धारण की थी, तो तीसरे नरेश द्वारा भी धारण की जा सकती है।

इन सब विवादों के पश्चात् भी यह प्रश्न प्रस्तुत होता है कि काचवाला सिक्का किस गुप्त-नरेश का है। क्या काच, समुद्र का भाई अथवा पुत्र था? डा० भएडारकर महोदय ने यह प्रमाणित किया है कि काचवाला सिका समुद्रगुप्त के बाद राज्य करनेवाले उसके जेठे पुत्र रामगुप्त ने निकाला था। गुप्त-लिपि में क की पड़ी लकीर हट जाने से र तथा च का म तनिक असावधानी से हा जाता है। कुछ सिक्कों में च तो म हा गया है। ऐसी स्थिति में यह मानना युक्तिसंगत है कि काचवाला सिक्का रामगुप्त ने तैयार किया था ।

रामगुप्त के अल्पकाल के शासन के पश्चात् चन्द्रगुप्त द्वितीय विक्रमादित्य ने िसंहासन के सुशोभित किया। इसने कई प्रकार के सिक्के निर्माण कराये। चन्द्रगुप्त द्वितीय के सिक्के तीन तौल—(अ) १२१ प्रेन, (ब) १२५ प्रेन, चन्द्रगुप्त विक्रमादित्य (स) १३२ प्रेन—के मिलते हैं जिससे ज्ञात होता है कि पीछे के समय में इसने भारतीय सुवर्ण तौल (१४४) के सिक्के निर्माण कराये। चन्द्रगुप्त विक्रमादित्य के सिक्के में शिल्प-कौशल दिखलाई पड़ता है। एलन ने कहा है कि इसके सिक्के में मौलिकता अधिक है। इसमें राजा की सुन्दर मूर्ति, भावभङ्गी, साधारण सज-धज तथा रचना-चातुरी देखने योग्य है। हिन्दू रीति के अनुसार लद्मी सिंहासन के बदले कमलासन पर बैठी हैं। चन्द्रगुप्त द्वितीय ने समुद्रगुप्त सोने का सिक्का के स्टैंडर्ड टाइप के सिक्कों का निकालना बन्द कर दिया और घोड़े पर सवार राजमूर्तिवाला नया सिक्का चलाया। इसने पाँच प्रकार के सोने के सिक्के निर्माण कराये।

(१) धनुर्धराङ्कित — चन्द्रगुप्त विक्रमादित्य ने इस प्रकार के सिक्के के। अधिक प्रचलित किया। एक स्रोर—(समुद्रगुप्त के ऐसे वेष में) धनुष वाण धारण किये खड़ी राजा की मूर्ति और गरुड़ध्वज दिखलाई पड़ता है। वाये हाथ के नीचे गुप्त लिपि में

च ग्रौर चारों ग्रोर 'देव श्रीमहाराजाधिराज श्रीचन्द्रगुप्तः' लिखा है।

न्द्र दूसरी ऋोर—पद्मासन पर बैठी लच्मी की मृर्ति तथा राजा की उपाधि 'श्रीविकमः' लिखा मिलता है।

इस प्रकार के तिक्कों में—धनुष का स्थान, बाण धारण करने का ढङ्ग तथा राजा के नाम अङ्कित करने की रीति के अनुसार—अनेक भेद पाये जाते हैं।

१. इ० ए० १६०२ ए० र्प्र।

२. वही १६१२ ५० २५६ (सर्व राजोच्छेता चतुरुदिष .....

परमभागवतो महाराजाधिराजशीचन्द्रगुप्तस्य )।

३. मालवीय-कामेमारेशेन वाल्यूम पृ० २०५।

(२) छत्रवाले सिक्के में एक श्रोर—श्राहुति देते खड़ी राजमूर्ति है। राजा का बायाँ हाथ खड़ की मुधि पर श्रवलम्बित है। उनके पीछे बौना नौकर छत्र लिये खड़ा है। चारों ओर दो प्रकार के लेख 'महाराजाधिराज श्रीचन्द्रगुप्तः' अथवा 'चितिम-विजय सुचिरितैः दिवं जयित विक्रमादित्यः' मिलते हैं।

दूसरी ओर - कमल पर खड़ी लदमी की मूर्ति है।

(३) तीसरे प्रकार का सिक्का बहुत ही दुष्प्राप्य है। यह पर्यङ्कवाला ( Couch Type ) कहा जाता है। एक ओर —भारतीय वेष ( वस्त्राभूषण से सुसजित ) में राजा पर्यङ्क पर बैठा है। दाहिने हाथ में कमल है तथा बायाँ पर्यङ्क पर अवस्थित है। इसमें चारों ख्रोर तीन प्रकार के लेख मिलते हैं —(१) देव श्रीमहाराजाधिराज श्री चन्द्र-गुप्तस्य। (२) देव श्रीमहाराजाधिराज श्रीचन्द्रगुप्तस्य।

विक्रमादित्यस्य स्त्रौर पर्यङ्क के नीचे 'रूपाकृति' लिखा है ।

(३) परम भागवत महाराजाधिराज श्रीचन्द्रगुप्तः । दूसरी त्रोर—सिंहासन पर बैठी लच्मी की मूर्ति है त्रौर 'श्रीविकमः' लिखा है। तीसरे प्रकार के सिक्के में भिन्न लेख 'विकमादित्यस्य' मिलता है।

दूसरे प्रकार के सिक्के में उल्लिखित 'रूपाकृति' के विषय में अभी तक केाई निश्चित मत नहीं है। केाई-कोई रूपाकृति (रूप + आकृति) से यह अर्थ समभते हैं कि उस स्थान पर राजा के सच्चे अङ्ग का चित्र दिखलाया है। कुछ विद्वानों का दूसरा मत है। वे रूप के। नाटक मानकर यह मन्तव्य निकालते हैं कि राजा पर्यङ्ग पर वैढा नाटक देख रहा है। ये अनुमान कहाँ तक सच हैं, इस विषय में कुछ नहीं कहा जा सकता।

(४) चौथे प्रकार के सिक्के अपनेक प्रकार के हैं। इनका सिंह-युद्धवाला कहा जाता है। इसमें राजा की अवस्था, सिंह की दशा तथा लेख के कारण भेद पाये जाते हैं। इन सिक्कों के देखने से स्पष्ट जात होता है कि राजा का शरीर कितना सुन्दर था तथा उसकी भुजाओं में कितना बल था। इनके निरीक्षण से उसके आखेट के न्यसन की और विद्या तथा कला के प्रेम की सचना मिलती है।

एक स्रोर—उष्णीष तथा स्नन्य वस्त्राभूषण से युक्त खड़ी राजा की मूर्ति है जो धनुष-बाण से सिंह के। मार रहा है। दूसरे किसी में क्रुपाण से मारते हुए राजमूर्ति दिखलाई गई है। इसमें चार प्रकार के लेख मिलते हैं।

(१) नरेन्द्रचन्द्रः प्रथितदिवं जयत्यजेयो सुवि सिंहविकमः । (२) नरेन्द्रसिंह चन्द्र-गुप्तः पृथिवीं जित्वा दिवं जयति । (३) महाराजाधिराज श्रीचन्द्रगुप्तः । (४) देव श्रीमहा-राजाधिराज श्रीचन्द्रगुप्तः ।

दूसरी श्रोर — लच्मो (अम्बिका) सिंह पर बैठी हैं। दूसरे प्रकार के सिक्के पर 'सिंहचन्द्र:' और श्रन्य तीनों पर 'श्रीसिंहविकम': या 'सिंहविकम:' लिखा मिलता है।

१. एलन - ग्रप्त सिक्ते प्लेट ६ न ० ६ ।

२. न्यूमिसमेटिक सप्लिमेंट नं० २६ (१६१७)।

्प्) पाँचवें प्रकार के सिक्के का समावेश चन्द्रगुप्त द्वितीय ने ही गुप्त-मुद्रा में किया। इसका 'अश्वारूढ़ राजा' के नाम से पुकारा जाता है। इस प्रकार के सिक्के का अधिक प्रचार चन्द्रगुप्त के पुत्र कुमारगुप्त प्रथम ने किया।

एक ओर — श्रश्वारूढ़ राजा की मूर्ति है श्रौर चारों श्रोर 'परम मागवत महाराजाधिराज श्रीचन्द्रगुप्त:' लिखा है।

दूसरी ओर—श्रासन पर बैठी तथा कमल लिये देवी की मूर्ति है। इस तरफ़ 'श्राजितविक्रमः' उत्कीर्ण है।

ऊपर चाँदी के सिक्कों के वर्णान में यह बतलाया गया है कि चन्द्रगुप्त विक्रमा-दित्य ने गुप्त-सुद्रा में चाँदी के सिक्कों का सर्व-प्रथम समावेश किया। यह परिस्थिति

मालवा तथा सौराष्ट्र विजय करने पर उत्पन्न हुई। वर्णन हो चुका है कि ये सिक्के च्वत्रपें के अनुकरण पर चलाये गये। यद्यपि चन्द्रगुप्त द्वितीय ने बहुत समय तक राज्य किया, परन्तु इसके सिक्के बहुतायत से नहीं मिलते। इन सिक्कों पर—

एक ओर — राजा की अर्घ-शरीर की मूर्ति (Bust) है। इस तरफ़ ब्राह्मी अङ्क में तिथि का उल्लेख मिलता है।

दूसरी स्रोर—मध्य में गरुड़ की आकृति है स्रौर चारों ओर वृत्त में लेख मिलते हैं। इनमें दो मेद पाये जाते हैं। किसी पर 'परम भागवत महाराजाधिराज श्रीचन्द्रगुप्त विक्रमादित्य' स्रथवा 'श्रीगुप्तकुलस्य महाराजाधिराज श्रीचन्द्रगुप्त विक्रमां- कस्य' लिखा है ।

चन्द्रगुप्त द्वितीय विक्रमादित्य ने अपने पिता के सदृश ताँ बे के सिक्के चलाये। ये सुन्दर तथा कई प्रकार के मिलते हैं। लेख के अनुसार ताँ बे के सिक्के इनके कई भेद पाये जाते हैं।

एक ओर — राजा के ऋर्ध-शरीर का चित्र (Bust) है। किसी-किसी सिक्के पर 'श्रीविक्रमः' या चन्द्र: ऋथवा केवल 'चन्द्र' लिखा मिलता है।

दूसरी ओर—गरड़ का चित्र है। इस तरफ अनेक प्रकार के लेख मिलते हैं। 'महाराजा चन्द्रगुप्त'; 'श्रीचन्द्रगुप्त'; 'चन्द्रगुप्त' या केवल 'गुप्त' लिखा मिलता है।

कुमारगुष्त प्रथम का शासन-काल अनेक प्रकार के सिक्कों के लिए प्रसिद्ध है। इसके राज्य में मुद्रा-कला के सीने में सिक्क उन्नति की चरम सीमा पर पहुँच गये थे।

कुमारगुप्त के सोने के सिक के तील में १२४-१२६ प्रेन तक पाये कुमारगुप्त प्रथम जाते हैं। धनुर्धरांकितवाला सिक तो सभी गुप्त-राजाओं ने निकाला परन्तु इस काल में यह न्यून संख्या में पाया जाता है। सबसे अधिक संख्या में कुमारगुप्त ने अश्वारू इंवाले सिक के का निर्माण कराया। अपने पिता के सहश इसने बहुत ही सुन्दर मेारवाला सिक निकाला जिसके समान कान्तिवाला सिक गुप्त-सद्रा में नहीं पाया जाता। सब मिलाकर नौ प्रकार के सिक कुमारगुप्त ने निकलवाये।

(१) धनुर्धराङ्कितवाले सिक्केां की संख्या बहुत न्यून है परन्तु लेख के कारण कई मेद किये गये हैं।

एक ओर — धतुष-वाण धारण किये राजा की मूर्ति है। इस स्रोर अनेक प्रकार के लेख मिलते हैं।

१—'विजितावनिरवनिपति: कुमारगुप्तो दिवं जयति'।

२ - जयति महीतलां -

३-परम राजाधिराज श्रीकुमारगुप्तः।

४--महाराजाधिराज श्रीकुमारगुप्त:।

५-गुगोशो महीतलां जयति कुमारगुप्त:।

दूसरी त्रोर-पद्मासन पर बैठी तथा हाथ में कमल लिये देवी की मूर्ति है। सब पर एक ही लेख 'श्रीमहेन्द्रः' पाया जाता है।

(२) कृपाणवाले सिक्के में — एक क्रोर — भारतीय वस्त्राभूषण पहने राजा खड़ा ब्राहुति देता दिखलाई पड़ता है। एक हाथ खड़ग की मुष्टि पर ब्रावस्थित है ब्रौर गरुड़-ध्वज देख पड़ता है। चारों ओर 'गामवजित्य सुचरितै: कुमारगुप्तो दिवं जयति' लिखा है।

दूसरी स्रोर--पद्मासन पर बैठी लक्ष्मी की मूर्ति है स्रौर 'श्रीकुमारगुप्तः' लिखा है।

(३) तीसरे प्रकार का सिक्का 'श्रश्वमेध सिक्का' के नाम पुकारा जाता है। कुमारगुत ने समुद्रगुप्त के समान इसे श्रश्वमेध यज्ञ के स्मारक में बनवाया। दोनों का अवलोकन करने से इनकी भिन्नता स्पष्ट दिखलाई पड़ती है। कुमारगुप्त के अश्वमेध सिक्के पर विभूषित धोड़े का चित्र है श्रीर घोड़े का मुख दाहिनी ओर है। यद्यपि ये सब बातें समुद्रगुप्त के श्रश्वमेध सिक्के में नहीं पाई जातों परन्तु इसकी बनावट उससे श्रेष्ठ है। तीसर्पा भिन्नता तैल की है। समुद्र का सिक्का ११८ प्रोन का है परन्तु कुमार के सिक्के १२४ ग्रेन तौल में हैं।

एक स्रोर-विभूषित घोड़े की मूर्ति है जो यूप के सम्मुख खड़ी है । लेख स्पष्ट नहीं है ।

दूसरी त्रोर--नस्नाभूषणों से सुसिज्जित, चॅवर धारण किये महिषो की मूर्ति है । यज्ञ का शूल भी देख पड़ता है त्रौर 'श्रोअश्वमेध महेन्द्र:' लिखा है ।

(४) चौथे प्रकार के सिक्के बहुत संख्या में पाये जाते हैं। यह अश्वारूढ़ राजा वाला कहा जाता है। इसमें घोड़े के स्थान, देवी के ढ़ज्ज तथा भिन्न लेखों के कारण बहुत मेद पाये जाते हैं।

एक ओर—घोड़े पर सवार राजा की मूर्ति है। किसी में धनुष भी धारण किया है। इस तरफ अनेक प्रकार के लेख मिलते हैं—

१ - पृथिवीतलां - दिवं जयत्यजित: ।

२—चितिपतिरजिते। विजयी महेन्द्रसिंहे। दिवं जयित।

३—िच्तिपति.....कुमारगुप्तो दिवं जयति।

४--गुप्त-कुल-व्याम-शशि जयत्यजेया जितमहेन्द्रः ।

५ - गुप्तकुलामलचन्द्रो महेन्द्रक्रमाजितो जयति ।

दूसरी स्रोर — एक में कमल लिये बैठी देवी की मूर्ति है। किसी अन्य में स्रासन पर बैठी लहमी की मूर्ति है जो मयूर के। फल खिला रही है। सब पर 'स्रजित महेन्द्र:' लिखा मिलता है।

(५) इसमें सिंह मारते हुए राजा की मूर्ति स्रंकित है। इसे सिंह मारने ताला कहा जाता है। लेख के कारण इसमें बहुत मेद पाये जाते हैं।

एक स्रोर--भारतीय वेष में खड़ी राजमूर्ति है जो सिंह के। धनुष-वाण के द्वारा मारते हुए दिखलाई गई है। इस तरफ़ भिन्न-भिन्न लेख मिलते हैं।

१ —साचादिव नरसिंही सिंहमहेन्द्रो जयत्यनिशाम्।

२-- चिति । तिरजितमहेन्द्रः कुमारगुप्तो दिवं जयति ।

३ - कुमारगुप्तो विजयी सिंह महेन्द्रो दिवं जयति ।

४ -- कुमारगुप्तो युधि सिंहविक्रमः।

दूसरी ओर — सिंह पर बैठी लच्मी (अम्बिका) की मूर्ति है। किसी पर 'श्रीमहेन्द्र-सिंह' या सिंहमहेन्द्रः लिखा मिलता है।

एक दूसरे प्रकार का सिंह मारनेवाला सिक्का मिला है। इस पर हाथ में ऋंकुश लिये राजा हाथी पर सवार है। पैरों से सिंह के। कुचल रहा है। उस पर सिंह-निहन्ता महेन्द्रा(दित्य:) लिखा है।

(६) व्याघ्र मारनेवाले सिक्के में-

एक स्रोर--भारतीय वेष में धनुष-वार्ण द्वारा व्याघ्न की मारते हुए राजमूर्ति स्रंकित है। इस पर 'श्रीमान् व्याघ-वलपराकमः' लिखा है।

दूसरी त्रोर—खड़ी देवी की मूर्ति है जो वाम हाथ में कमल तथा दाहिने से मोर को . फल खिलाती हुई दिखलाई पड़ती है। इस तरफ़ 'कुमारगुप्तोधिराजा' लिखा है।

(७) कुमारगुप्त का सातवें प्रकार का-मारवाला-सिक्का बहुत ही सुन्दर है। इस पर राजा तथा कार्तिकेय का नाम कुमार होने के कारण दोनों स्रोर राजमूर्ति ही स्रांकित है।

एक ओर--वस्नाभूषण धारण किये राजा खड़े होकर मयूर के। फल खिला रहा है। इस पर 'जयति स्वभूमी गुण्राशि महेन्द्रकुमारः' लिखा है।

दूसरी स्रोर — मयूर पर बैठे कार्तिकेय की मूर्ति है। वार्ये हाथ में त्रिशूल है और दाहिने से स्नाहृति दे रहा है। 'महेन्द्रकुमारः' लिखा मिलता है।

( ८ ) इस सिक्के को लेख के कारण 'प्रताप' के नाम से पुकारा जाता है।

एक ओर—बीच में एक पुरुष की मूर्ति है जिसके दोनों तरफ़ दो स्त्रियाँ खड़ी हैं। पुरुष तथा स्त्रों के बीच (दोनों तरफ़ मिलाकर) कुमारगुप्त लिखा है। चारों स्त्रोर वृत्त में लेख स्त्रस्पष्ट हैं।

दूसरी ओर-वैडी देवी की मूर्ति है और 'श्रीप्रताप' लिखा है।

(६) यह सिक्का गुत-मुद्रा में विलच्च है। इसमें किसी ऋोर भी लेख नहीं मिलता। यह हुगली (बगाल) से प्राप्त हुआ। एलन कुमारगुत के धनुर्धरांकित

१. जे० ए० एस० बी० १६१७ ए० १५५।

सिक्के के साथ प्राप्त होने के कारण इसे कुमारगुप्त प्रथम का सिका मानते हैं। इसे गजारूढ़ के नाम से पुकारते हैं।

एक ओर—हाथी पर चढ़े राजा की मूर्ति है। उसके पीछे छत्र धारण किये नौकर दिखलाई पड़ता है।

द्सरी श्रोर-- हाथ में कमल धारण किये खड़ी लहमी की मूर्ति है।

यद्यपि चन्द्रगुप्त द्वितीय ने चाँदी के सिक्के चलाये परन्तु उसके पुत्र कुमारगुप्त प्रथम ने भिन्न भिन्न ढङ्ग तथा अगणित संख्या में चाँदी के सिक्के निर्माण कराये। इसने

गुजरात श्रीर काठियावाड़ में चन्द्रगुप्त विक्रमादित्य की तरह सिका चलाया परन्तु मध्यप्रदेश के लिए एक नवीन प्रकार का सिक्का तैयार कराया। ये क्रमशः पश्चिमीय तथा मध्यदेशीय नाम से पुकारे जाते हैं। कुमारगुप्त का पश्चिमीय देश में एक दूसरे तरह का सिक्का मिला है जो वलभी के ढङ्ग का कहा जाता है। यह विशुद्ध चाँदी का नहीं है पर ताँबे पर चाँदी का पानी डाला गया है। यह विल्कुल पश्चिमीय प्रकार का है, केवल दूसरी ओर महाराजाधिराज के बदले 'राजा-धिराज' लिखा मिलता है। इसके कारण यह जात होता है कि राजकेश में कमी के कारण या चाँदी के श्रलभ्य होने से इस प्रकार का सिक्का निकाला गया। इन दोनों के मुख्य मेदों का विवरण पहले किया गया है।

(१) पश्चिमीय सिक्के पर-एक स्रोर-राजा के अर्घ-शरीर की मूर्ति है। इस

तरफ़ ब्राह्मी श्रंक में तिथि का उल्लेख मिलता है।

दूसरी त्रोर — बीच में गरुड़ की आकृति है त्रीर चारों त्रीर 'परमभागवत महा-राजाधिराज श्रीकुमारगुप्त: महेन्द्रादित्य:' लिखा है।

(२) मध्यदेशीय सिक्के पर-

एक ओर---राजा के अर्ध-शरीर का चित्र है। राजा के मुख के सम्मुख ब्राह्मी ब्रांकों में तिथि मिलती है।

दूसरी स्रोर-गरुड़ के बदले पंख फैलाये मार का चित्र है। चारों ओर विजिता-

वनिरवनिपति कुमारगुप्तो दिवं जयति' लिखा रहता है।

कुमारगुष्त के ताँबे के सिक्के दुष्प्राप्य हैं। एलन ने दा प्रकार के सिक्कों का वर्णन किया है।

(१) प्रथम प्रकार में —एक स्रोर — राजा की खड़ी मूर्ति है। दूसरी स्रोर — गरुड़ की स्राकृति तथा 'कुमारगुप्तः' लिखा मिलता है।

(२) दूसरे प्रकार का सिक्का पहले से सर्वथा भिन्न है। इसमें—एक ओर— यज्ञ-वेदि है त्रौर उसके नीचे 'श्री कु' लिखा मिलता है।

द्सरी ओर--वैठी हुई देवी की मूर्ति है।

गुप्तों के अतिम सम्राट् स्कन्दगुप्त के सिक्के पूर्ण रूप से प्राप्त नहीं हैं। इस राजा ने दो तौल के सिक्के निर्माण कराये। प्रथम तौल १३२ ग्रेन थी और दूसरी गम्भीर भार-

तीय सुवर्ण-तौल १४४ ग्रेन के लगभग थी। इसके प्रथम किसी ने इतने गम्भीर सुवर्ण तौल का प्रयोग नहीं किया था। ये सिक्के गुप्त-राज्य के पूर्वी हिस्से में मिलते हैं। स्कन्द के दी प्रकार के सिक्के मिलते हैं।

(१) प्रथम प्रकार वही है जो इसके पूर्व-पुरुषों ने निकाला था। इसे धनुर्धराङ्कित का नाम दिया गया है। स्कन्दगुप्त ने इसे सबों से सोने के सिक्के गम्भीर १३२ ग्रेन का निकाला।

एक ओर--धनुष-नाण धारण किये खड़ी राजमूर्ति दिखलाई गई है। नायें हाथ के नीचे स्क तथा 'जयित महितलां सुधन्वी' लिखा है और गरुड़ध्वज दिखलाई पड़ता है।

दूसरी स्रोर-पद्मासन पर बैठी तथा कमल लिये लह्मी की मूर्ति है। इधर श्रीस्कन्दगुप्तः' लिखा है।

तत्पश्चात् स्कन्दगुत ने इसी प्रकार के सिक्के के। गम्भीर सुवर्शा-तौल पर निकाला। इस दूसरे धनुर्धराङ्कित सिक्के का तौल १४६ ग्रेन है। इसमें—

एक श्रोर—खड़े, धनुष-बाणधारी राजमूर्ति है। बार्ये तरफ़ गरुड़ध्वज है। राजा के बार्ये हाथ के नोचे स्क तथा चारों ओर उपगीति छन्द में 'जयित दिवं श्रीक्रमादित्यः' लिखा है।

दूसरी श्रोर—वैठी हुई देवी की मूर्ति है श्रौर राजा की उपाधि 'क्रमादित्यः' लिखा है।

(२) दूसरे प्रकार के सिक्के के। 'राजा-लक्ष्मी' वाला कहा जाता है। यह भी अपने ढङ्ग का है। इसमें—

एक स्रोर—वाई तरफ़, वस्त्राभूषण से सुसिष्जित, धनुष-वाण-धारी राजा की मूर्ति है। दाहिनी तरफ़ देवी काई वस्तु दाहिने हाथ में लिये खड़ी है। राजा तथा देवी की मूर्तियों के मध्य में गरुड़ध्वज दिखलाई पड़ता है। इस पर का लेख अस्पष्ट है।

दूसरी त्रोर—कमल लिये देवी की मूर्ति वैठी दिखलाई गई है। इस तरफ़ 'श्रीस्कन्दग्रसः' लिखा है।

कुछ विद्वान् इस धिक के पर राजा तथा देवों के चित्र में देवी के। जयश्री मानते हैं। लेखों में वर्णान मिलता है कि जयश्रो स्कन्दगुप्त के। राज का भार दे रही है। स्कन्दगुप्त के जूनागढ़ के लेख में 'लक्ष्मी स्वयं वा वरयांचकार' का उल्लेख मिलता है । लेख तथा सिक के के आधार पर यह प्रमाणित किया जाता है कि गुणवान् तथा येग्य होने के कारण स्कन्दगुप्त ही राज्य का अधिकारी समक्ता गया।

स्कन्दगुत ने भी, अपने पिता के सहश, पश्चिम तथा मध्य प्रदेशों में प्रचार के लिए भिन्न-भिन्न प्रकार का सिक्का निकाला। पश्चिम देश में स्कन्दगुष्त ने कई प्रकार के

हिनकों का निर्माण करवाया। प्रथम ते। पूर्व-पुरुषों के अनुरूप चाँदी के सिक्के निकाला जिससे ज्ञात है। कि सै। राष्ट्र में कोई नियत टकसाल थी जहाँ से चन्द्रगुप्त द्वितीय, कुमार तथा स्कन्द ने एक ही ढङ्ग के सिक्के निकाले। सम्भवत: उक्त स्थान के। छे। इकर दूसरे स्थानों से अन्य प्रकार के सिक्के निकाले गये।

(१) पश्चिमदेशीय सिक्के—( श्र ) गरुड़ टाइप, ( व ) नन्दि, ( स ) वेदि । इन सब पर—एक ओर—राजा के अर्ध-रारीर का चित्र है।

दूसरी ओर —क्रमशः गरुड़, निन्द अथना वेदि की ऋाकृति दिखलाई पड़ती है। गरुड़वाले पर 'परम भागवत महाराजाधिराज श्रीस्कन्दगुत क्रमादित्यः' लिखा है। निन्द वाले में लेख ऋस्पष्ट हैं। वेदिवाले में 'परमभागवत महाराजाधिराज श्रीविक्रमादित्यः स्कन्दगुप्तः' लिखा मिलता है।

(२) मध्यदेशीय सिक्के भी लेख के कारण देा प्रकार के हैं।

इन पर — एक ओर — राजा का, अर्घ-शरीर का, चित्र है श्रौर ब्राह्मी अङ्क में तिथि का उल्लेख मिलता है।

दूसरी त्रोर-पङ्क फैलाये मेार की आकृति है। इसमें देा प्रकार के लेख मिलते हैं।

(१) विजितावनिस्वनिपति जयति दिवं स्कन्दगुप्तो याम ।

(२) विजिता श्रीस्कन्दगुप्तो दिवं जयति ।

स्कन्दगुप्त के ताँबे के सिक्के पश्चिमीय चाँदी के सिक्कों के ढङ्क के मिलते हैं। इनकी बनावट तथा लेख भी उसी प्रकार का मिलता है।

यह तो विदित है कि स्कन्दगुप्त के पश्चात् गुप्त-साम्राज्य की श्रवनित होने लगी। यही श्रवस्था सिकों से भी ज्ञात होती है। स्कन्दगुप्त के बाद उसके सौतेले भाई पुरगुप्त ने

थोड़े समय तक राज्य किया । इसके समय से ही मुद्रा-कला का

पुरगुष्त हास होने लगा जो स्नागे हीनावस्था के। पहुँच गई। पुरगुष्त तथा इसके वंशजों ने भारी तौल (सुवर्ष) का सिक्का निर्माण कराया। इसने एक ही प्रकार का सिक्का (तौल १४५ ग्रेन) निकाला। यह उसी प्राचीन ढङ्ग वाला— धनुर्धराङ्कित—सिक्का है जिसे इसके पूर्वपुरुषों ने चलाया। इसमें—

एक स्रोर — धनुष-बाण लिये राजा की मूर्ति है और वाँह के नीचे पु लिखा है। इत्ताकार लेख पढ़े नहीं गये हैं।

द्वरी श्रोर - बैठी देवी की मूर्ति और 'श्रीविकमः' लिखा है।

पुरगुप्त के कुछ ऐसे भी सिक्के मिले हैं जिनपर केवल पदवी 'श्रीविक्रमः' मिलती है। ये सिक्के विरुद के कारण चन्द्रगुप्त द्वितीय के नहीं माने जा सकते; क्योंकि इस तौल (१४४ ग्रेन) का सिक्का उसने नहीं निकाला।

बिटिश-म्यूज़ियम में कुछ सिक्के मिले हैं जिनपर राजा का नाम नहीं मिलता है। ये सिक्के उल्लिखित विरुद 'प्रकाशादित्य' के नाम से पुकारे जाते हैं। एलन का अनुमान है कि ये सिक्के पुरगुष्त के हैं परन्तु राखालदास बैनजीं इससे सहमत नहीं हैं। ये सिक्के बनावट में पुरगुष्त के पुत्र नरसिंह के सिक्के के समान हैं। इसकी तौल

१. बैनर्जी-पुत लेक्चर पृ० २४। ८ ।

१३६-१४६ ग्रेन तक मिलती है। अतएव इसका समय कुमारगुप्त प्रथम और नरसिंहगुप्त के मध्य का है। इन वातों के आधार पर प्रकाशादित्य के सिक्के की पुरगुप्त
का ही मानना युक्ति-सङ्गत ज्ञात होता है।

इस प्रकाशादित्य के सिक्के पर-

एक ओर—- अश्वारूढ़ राजा की मृतिं है जो तलवार से सिंह को मार रहा है। इस पर गरुड़ध्वज भी दिखलाई पड़ता है।

दूसरी स्रोर -वैठी देवी की मूर्ति है स्रौर 'प्रकाशादित्य' लिखा मिलता है।

पुरगुप्त के पुत्र नरसिंहगुप्त ने केवल सोने के सिक्के चलाये। इसके समय में मुद्रा-कला का बहुत ही हास हो गया था। इसने ऋपने सिक्कें का तौल बढ़ाकर

१४३-१४८ प्रेन तक कर दिया, परन्तु सिक्कों की धातु में मिश्रण होने लगा। इसने एक ही प्रकार का धनुर्धराङ्कितवाला सिक्का चलाया। बनावट के कारण इसके दो मेद किये गये हैं। पहले में शुद्ध धातु है तथा चारों ओर लेख मिलता है। दूसरे प्रकार में सिक्के की धातु में मिश्रण है। इसकी बनावट भी होन है जिससे प्रकट होता है कि सम्भवतः किसी सङ्कट में यह निकाला गया होगा। ये दोनों प्रकार के सिक्के दो भिन्न स्थानों में तैयार किये गये होंगे। दूसरे प्रकार का सिक्का कालाधाट के ख़ज़ाने में मिला है। इसमें---

एक स्रोर—धनुषधारी राजा की मूर्ति है और र लिखा मिलता है।

दूसरी त्रोर—वैडी देवी की मूर्ति है। इसके देानों पर एक बालिश्त की तरह दिखलाई पड़ता है। इस तरफ़ राजा की उपाधि 'बालादित्य' मिलती है।

श्रपने पिता तथा पितामह के सहश द्वितीय कुमारगुत ने धनुषवाला सिक्का चलाया। बनावट तथा तैल के कारण ये देा प्रकार के होते हैं। प्रथम १३६-१४३ ग्रेन के और दूसरे हीन बनावट के हैं जिनकी तौल १४६-१५१ कुमारगुत द्वितीय श्रेन है। इसमें—

एक ओर—धनुष लिये राजा की मृर्ति है। वार्ये 'कु' लिखा है। किसी पर 'महाराजाधिराज श्रीकुमारगुष्तो क्रमादित्यः' लिखा मिलता है।

दूसरी स्रोर — वैडी देवी की मूर्ति और 'क्रमादित्य' लिखा है।

बुधगुष्त का राज्य उत्तरी बङ्गाल, मालवा, एरण तक विस्तृत था। कई वर्षों के शासन-काल में केवल एक प्रकार का चाँदी का सिक्का मिला है। यह सिक्का मध्यदेशीय ढङ्ग का है। इसकी तिथि गु० स० १७५ की है।

बुधगुप्त लेख भी राजा के नाम का मिलता है। राखालदास बैनर्जी के मतानुसार 'प्रकाशादित्यवाला साने का सिक्का बुधगुप्त ने चलाया था'।

बुधगुप्त के पश्चात् कई गुप्त-राजाओं ने सिक्के चलाये जिनके नामों का समीकरण नहीं हो पाया है। इनके कोई लेख आदि भी नहीं पीछे के गुप्तों के सिक्के मिले हैं जिससे इस कार्य में सहायता मिले। उनके नाम ये हैं—

(१) वैन्यगुप्त १, (२) विष्णुगुप्त चन्द्रादित्य, (३) जयगुप्त प्रकांडयससा,

(४) वीरसेन, (५) हरिगुप्त।

बहुत सम्भव है, ये गुप्त-नरेश पीछे के गुप्त राजा होंगे जिनका वर्णन प्रथम भाग में किया गया है। ये सब सिक्के तौल में लगभग १४८ ग्रेन के हैं। वीरसेन का सिक्का सर्वथा विलच्च हैं। इसने निन्द का अपने सिक्के पर स्थान दिया है। सम्भव है, स्कन्दगुप्त के चाँदी के सिक्के के निन्द का अनुकरण हों। इसकी तौल १६२ ग्रेन है जो सुवर्ण से कदापि सम्बन्धित नहीं किया जा सकता।

छुडी शताब्दी के बाद मिश्रित धातु के कुछ सोने के सिक्के मिलते हैं जो गुप्तों के अनुकरण पर निकाले गये थे। ये सिक्के पूर्वी बङ्गाल में प्रचलित थे और ढाका तथा फ़रीदपुर में मिले हैं। इनका तौल सुवर्ण को कौन कहें गुप्तों के समान कुषाणों के बराबर (११८ ग्रेन) भी नहीं मिलता। इनमें कुछ सिक्के प्रक्ति हैं।

इनमें एक स्रोर--धनुष-बागा लिये राजा की मूर्ति है। दाहिने घोड़े का चित्र है और स्रश्वध्वज दिखलाई पड़ता है। इन पर 'श्री' लिखा मिलता है।

दूसरी त्रोर--खड़ी देवी की मूर्ति है। सूदम त्रवलोकन से त्रष्टभुजी देवी ज्ञात होती है। इसके चारों त्रोर गुप्त सिक्कों के लेखों के सदृश लेख का अनुकरण किया गया है।

इस समय यह निश्चित रूप से नहीं कहा जा सकता कि इन सिक्कों का निर्माण किसने करवाया। भट्टशालों ने अनुमान किया है कि ये सिक्के पीछे के किसी गुप्त राजा ने निकाले होंगे। उन पर घोड़े के चित्र तथा अरवध्वज से अनुमान किया जाता है कि ये सिक्के अरवमेध यज्ञ के स्मारक में निकाले गये होंगे। पीछे के गुप्त-नरेशों में आदित्यसेन ही ऐसा राजा था जिसने अरवमेध यज्ञ किया थारे। इसी आधार पर भट्टशालों ने अपना मत स्थिर किया है कि इस सिक्के को आदित्यसेन ने चलाया थारे। इस मत का विद्वानों ने विरोध किया है। उनका कथन है कि पीछे के गुप्तों का राज्य पूर्वी बङ्गाल तक विस्तृत नहीं था जहाँ से ये सिक्के प्राप्त हुए हैं। दूसरी बात यह है कि ये सिक्के धशांक के सिक्कों के साथ जैसेर में मिले हैं। सब से बड़ी आश्चर्य की बात यह है कि एक भी सिक्का विद्वार में नहीं मिला है जहाँ उन्होंने शताब्दी तक राज्य किया। इन सब परस्पर-विरोधी बातों के सामने यह निश्चित रूप से कहना

१. पीछे बतलाया जा चुका है कि जो सिक्का अभी तक द्वादशादित्य के नाम का समभा जाता था वह वास्तव में वैन्यगुष्त का है, चन्द्रगुप्त सुनीय का नहीं। विद्वानों ने उसमें साक तौर से 'वैन्य' शब्द पढ़ा है।

२. फ्लीट-गु० ले पृ० २१३ ने ट।

३. जे० ए० एस० बी० १६२३ -- न्यूमिस्मेटिक सप्लिमेंट ३७।

४. पलन —गुप्त सिके प्लेट २४ नं० १७।

किं कि इन सिक्कों को किसने चलाया। बहुत सम्भव है कि शशांक के बाद पूर्वी-बंगाल के किसी शासक ने इसे निकाला हो।

उपयु क विवरणों के सिंहावलोकन से ज्ञात होता है कि गुप्त-काल में तीन प्रकार—सोने, चाँदी तथा ताँवे—के सिक्कों के प्रचलित रहने पर भी सोने के सिक्कों सीने तथा चाँदी के की ही प्रधानता थी। चाँदी के सिक्कों तो केवल दो प्रकार सोने तथा चाँदी के के ही निकले परन्तु प्रत्येक गुप्त-सम्राट्ने अपने राज्य-सिक्कों की विशेषता काल में एक नये प्रकार का सोने का सिक्का चलाया। इनकी संख्या कुमारगुप्त प्रथम के समय में नौ तक पहुँच गई। सोने तथा चाँदी के सिक्कों में धातु के अतिरिक्त बनावट में बहुत विभिन्नता पाई जाती है। सोने के सिक्कों की तौल ११८-१४६ ग्रेन तक है। इनमें दूसरी ओर की ग्रयेचा पहली (एक) ओर अधिक भिन्न-भिन्न त्राकृति दिखलाई पड़ती है। चाँदी के सिक्के इसके सर्वथा विपरीत मालूम पड़ते हैं। इनकी तौल ३०-३२ ग्रेन तक है और दूसरी ओर ही मिन्न-भिन्न चित्र अंकित हैं। सोने के सिक्कों पर जा निरर्थक चिह्न हैं वे चाँदी पर दिखलाई नहीं पड़ते। चाँदी पर उल्लिखित तिथि का सोने के सिक्कों पर सर्वथा अभाव है। सबसे बड़ी विभिन्नता काल-कम की है। सोने के सिक्कों का जन्मदाता चन्द्रगुप्त प्रथम था। ये ई० स० ३१६ के आस-पास निकाले गये होंगे। परन्तु ई० स० ४०५ के लगभग (सौराष्ट्र

यह तो निश्चित सिद्धान्त है कि गुप्त-काल में मुद्रा-कला का स्वतन्त्र रूप से जनम नहीं हुआ। स्रतएव गुप्त-मुद्रा-कला का जन्म स्रवश्य ही विदेशियों के अनुकरण पर हुस्रा।

तथा मालवा के विजय करने पर) चन्द्रगुप्त द्वितीय ने चाँदी के सिक्कों का निर्माण कराया।

यह विवेचन किया गया है कि पिछले कुषाणों के सिक्कों का गुप्त-गुप्त-मुद्रा-कला पर मुद्रा पर कितना प्रभाव पड़ा। यो कहा जाय कि इन्हीं के ऋनु-विदेशी प्रभाव करण पर गुप्त-मुद्रा-कला प्रारम्भ हुई। स्मिथ स्रादि विद्वानी ने कतिपय गुप्त-सिक्कों की बनावट से यह सिद्धान्त निकालने का प्रयास किया है कि रोम तथा प्रीक सिक्कों ने भी गुप्त मुद्रा-कला पर प्रभाव डाला। सिंह के मारनेवाले सिक्के की समता स्मिथ ने रोमन हेरैं किल तथा नेमियन ( सिंह ) से दिखलाई है। किंतु भारत में सिंह-व्याघ्र का आखेट राजाओं की एक मनीरञ्जन की वस्तु है श्रतः सिंह मारनेवाले सिक्के पर राम का प्रभाव मानना युक्ति-सङ्गत नहीं है। इतना तो मानने के लिए सभी सम्मत हैं कि कुषाणों के सिक्के रोम के अनुकरण पर निकले. इसलिए गुप्तों पर उनका गौण रूप से प्रभाव सिद्ध हो जाता है। च्त्रपों के सिक्के ग्रीक हेमीड्राम ( Hemi dradum ) के अनकरण पर तैयार हुए थे। गुप्तों ने भी चुत्रपों के अनुकरण पर ही चाँदी के सिक्के निकाले। इस प्रकार ग्रीक प्रभाव चाँदी के सिक्कों पर गौण रूप से प्रकट होता है। इन गौण प्रभावों के अतिरिक्त गुप्त-मुद्राकला में अनेक नवीनताएँ दिखलाई पड़ती हैं। गुप्त सम्राटों ने क्रमशः नवीन बनावट तथा विशुद्ध धातु के साथ-साथ भारतीय सुवर्ण-ताल (१४४ ग्रेन) का प्रयोग किया।

गुप्त-मुद्राश्चों का वर्णन समाप्त करने से प्रथम यह श्रत्यावश्यक प्रतीत होता है कि गुप्त सिक्कों के प्राप्ति-स्थान का दिग्दर्शन कराया जाय। भारतीयों के लिए यह

बहुत बड़े दुर्भाग्य का विषय है कि भारतीय संस्कृति स्चक अमूल्य वस्तुएँ विदेशों में सुरिद्धित हैं। भारतीय इतिहास के स्वर्णायुग (गुप्तकाल) गुप्त सिकों का के जाज्वल्यमान उदाहरण सिक्के भी छिन्न-भिन्न अवस्थाओं प्राप्ति-स्थान तथा विभिन्न स्थानों में पाये जाते हैं।

- (१) सब से धनी ख़ज़ाना कलकत्ता से दस मील दूर, हुगली नदी के तट पर, कालीघाट नामक स्थान से प्राप्त हुन्ना था। अकस्मात् िकसी मनुष्य ने पीतल के पात्र में दे। से। गुप्त सोने के सिक्कों के। ई॰ स॰ १७८३ में पाया था। यह ख़ज़ाना तत्कालीन गवनर-जनरल वारेन हेस्टिंग्ज़ के हाथ में आया जिन्होंने इन सब के। इँग्लेंड में स्थित विभिन्न व्यक्तियों के। बाँट दिया।
- (२) दूसरा ख़िल्जाना बनारस के समीप भर सार से ई० स० १८५१ में मिला जिसमें १६० सिक्के थे। इस ख़लाने में समुद्रगुष्त, चन्द्रगुष्त द्वितीय, कुमारगुष्त प्रथम, स्कन्दगुष्त तथा पुरगुष्त के सिक्के थे।
  - (३) ई० स० १८८३ में हुगली (बङ्गाल) के समीप १३ सिक्के मिले।
- (४) स॰ १८८५ ई॰ में ताँडा नामक स्थान से एक ख़ज़ाना मिला जिसमें २५ सिक्के थे। इसमें समुद्रगुप्त, काच तथा चन्द्रगुप्त प्रथम के सिक्के थे।
  - (५) वस्ती (संयुक्तप्रान्त) में ई० 'स० १८८७ में १० सिक्कों का एक ढेर मिला।
- (६) हाजीपुर (बिहार) में कुन्हाघाट के बाज़ार में ई० स० १८६३ में २२ सिक्कों की ढेरी मिली।
  - (७) मुज़म्फ़रपुर (बिहार) के टिक़ी डेवरा नामक स्थान से ४० सिक्के मिले।
- (८) बिलया (संयुक्तप्रांत) में एक छोटा ढेर मिला जिसमें सारे समुद्रगुष्त के सिक्के हैं। इसके अतिरिक्त अन्य राजाओं के सिक्के भी (चन्द्रगुष्त प्रथम) प्राप्त हुए हैं जिनका लेखक ने स्वयं अध्ययन किया है।

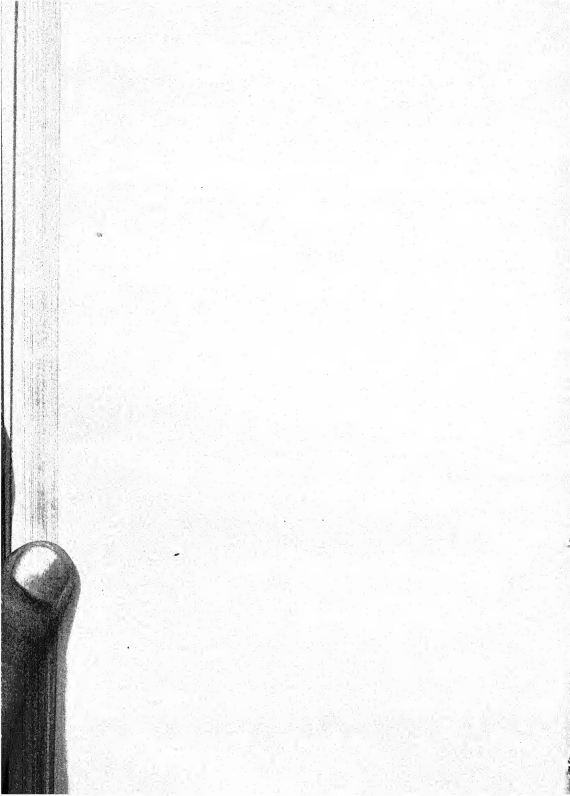
सोने के सिक्कों के समान ही चाँदी के सिक्के भी विभिन्न स्थानों से प्राप्त हुए हैं। इनमें अधिक संख्या में पिच्छिम से ही प्राप्त हैं, जिनमें सबसे अधिक कुमारगुप्त प्रथम के हैं।

- (१) सब से बड़ी खान बम्बई प्रान्त के सतारा में मिली जिसमें १३६५ चाँदी के सिक्के थे। इनमें ११०० सिक्के कुमारगुष्त प्रथम के गरुड़वाले हैं। दूसरे वलभी के राजा आदि के हैं।
- (२) ई० स० १८६१ में ६८ सिक्के ऋहमदाबाद से बाम्बे रायल एशियाटिक सेासाइटी के दिये गये। इनमें सब सिक्के कुमारगुष्त प्रथम के थे।
- (३) बहुत सिक्के भिन्न-भिन्न व्यक्तियों द्वारा बाम्बे रायल एशियाटिक सासाइटी का दिये गये।

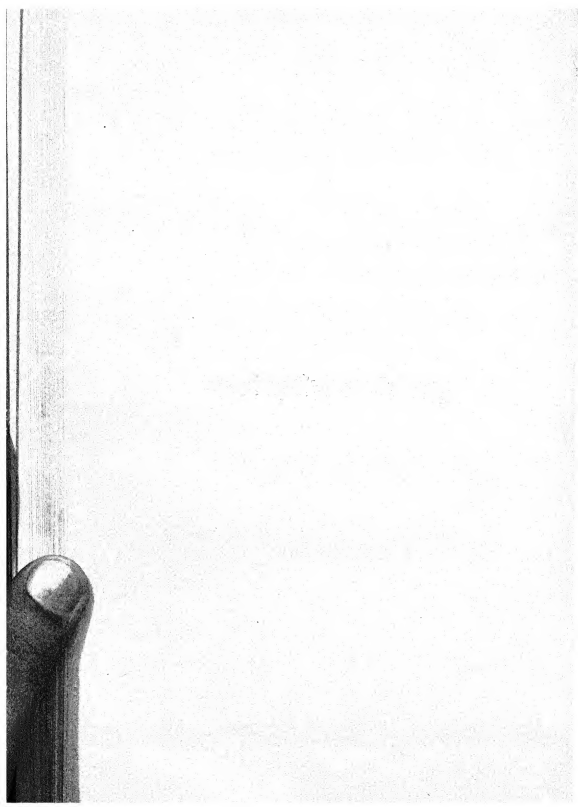
ई० स० १८६७ में कुमारगुप्त के ६ सिक्के भावनगर के ठाकुर द्वारा तथा १८५१ में नवानगर के जाम द्वारा कुमारगुप्त के १३ सिक्के दिये गये। बहुत सम्भव है कि ये सिक्के उनके राज्य में प्राप्त हुए हों। (४) कच्छ में ई० स० १८६१ में २३६ सिक्के मिले हैं, जो सभी स्कन्दगुप्त के वेदिवाले हैं।

ऋनेक स्थानों — काशी, ऋयोध्या तथा मथुरा — में भी गुन्तों के सिक्के ( चाँदी तथा ताँबे के ) मिले हैं जो सम्भवतः यात्रियों द्वारा उस स्थान पर लाये गये होंगे।

गुप्तकालीन सिक्के आधुनिक काल में भारत तथा विदेशी संग्रहालयां में सुरिच्चत हैं। ये सिक्के भारतीय धनी व्यक्तियों के पास भी विद्यमान हैं जिससे भारतीय संस्कृति के प्रति उनका स्नेह प्रकट होता है।



# गुप्तकालीन साहित्यिक विकास



## संस्कृत वाङ्मय

गुप्तकालीन संस्कृत वाङ्मय के इतिहास के। विस्तृत रूप से प्रस्तुत करने के पहले यह नितान्त उचित प्रतीत होता है कि उसके सम्बन्ध में प्रकट किये गये डा॰ मैक्समूलर के मत की सामान्य चर्चा तथा श्रालोचना की जाय। डा॰ मैक्समूलर का कहना यह था कि ईसा की श्रादिम तीन या चार शताब्दियों में आक्रमण्कारी विदेशियों की परतन्त्रता में जकड़े रहने के कारण भारतीयों ने किसी भी नवीन साहित्य की सृष्टि नहीं की—संस्कृत में किसी भी उत्पादक साहित्य की उत्पत्ति नहीं हुई। संस्कृत-साहित्य इतनी शताब्दियों तक एक प्रकार की घोर निद्रा में पड़ा हुश्रा था। परन्तु गुप्तों के भारतीय इतिहास में पादूर्मूत होने के साथ ही साथ इस निद्रा का भी अवसान हुश्रा। संस्कृत-साहित्य मानों जाग पड़ा तथा भारतीयों की सुप्त प्रतिभा उन्मेष की प्राप्त होकर काव्य, नाटक, दर्शन आदि विभिन्न तथा नवीन विषयों की सृष्टि करने लगी। अतः गुप्तों का काल संस्कृत-साहित्य के पुनरुजीवन का काल है। डा॰ मैक्समूलर के इसी मत को रेनेसान्स थ्योरी (पुनरुजीवन सिद्धान्त) कहते हैं।

परन्तु क्या यह सिद्धान्त ठीक है कि इन चार सौ वर्षों में भारतीयों की काव्यकला का स्रोत सूख गया था अथवा वह सुखमयी निद्रा का आस्वाद कर रही थी ? क्या यह सच है कि जिस संस्कृत-भाषा में आदिकवि महर्षि वाल्मीकि ने रामायण की रचना कर मर्यादा-परुषोत्तम श्रीरामचन्द्र के त्रादर्श चरित्र के। विस्मित जनता के समज्ञ रक्खा था, जिसमें महर्षि व्यास ने त्राख्यान के मिस से भारतीय धर्म की प्रशस्त शिका देने के लिए महाभारत की रचना की थी, महिष पाणिनि ने व्याकरण की रचना कर जिस भाषा का सुव्यवस्थित तथा सुसंस्कृत करने का श्लाघनीय उद्योग किया था तथा जिसकी साहित्यिक परम्परा की धारा ईसा की अनेक शताब्दियों पूर्व से अविच्छिन्न रूप से चली श्रा रही थी क्या वही संस्कृत-भाषा की धारा श्रकारण ही-एक दे। नहीं परन्त चार शताब्दियों तक-एक गई। इस मत के। त्राधुनिक त्रानुसन्धान ने तो नितान्त निम्ल सिद्ध कर दिया है। 'विदेशियों के त्राक्रमण से भारतीय संस्कृति का किसी प्रकार की भी हानि नहीं पहुँची' इसे तो इतिहास भी ऊँचे स्वर से बतला रहा है। विदेशी भारत में आये, उन्होने लूटमार कर नये-नये देशों का जीता और अपना राज्य जमाया। फिर पैर जम जाने पर उन लोगों ने भारतीय संस्कृति के। अपनाना ही अपना परम कर्तव्य समभा। उनकी सभ्यता अत्यन्त हीन केाटि की थी और भारतीय सभ्यता अत्यन्त उच्च थी। श्रत: उन्होंने गौरवमयी भारतीय सम्यता का अपनाकर अपने प्रति प्रजा की जो सहान-भूति प्राप्त की तथा जा अपनी वास्तविक उन्नति की सा उचित ही किया।

भारतीय नाम प्रहण किये तथा भारतीय धर्म के। ऋपनाया था; विहारों और मन्दिरों की स्थापना की तथा संस्कृत-साहित्य की उन्नति करने का प्रशंसनीय कार्य किया। यदि विदेशी कुशानवंशियों के एक राजा ने वासुदेव का नाम ग्रहण किया ता पश्चिमी जत्रपों के राजा की कन्या ने दत्तमित्रा तथा जामाता ने ऋषभदत्त का नाम ग्रहण किया। यदि ग्रीक मीनेएडर ने मिलिन्द के नाम से बौद्ध-धर्म का ग्रहण किया ता यह कौन सी आश्चर्य की बात है जब हम यवन-दूत परम भागवत हेलियाडोरस का भगवान वासुदेव की शरण में स्राते हुए तथा वैष्णव-धर्म के। स्रपनाते हुए पाते हैं ? स्रतः यह निष्कर्ष नितान्त सत्य है कि विदेशियों के स्नाक्रमण से भारतीयों की परम्परा में किसी प्रकार का विच्छेद नहीं हुआ । श्रीर भी एक ऐसा कारण है जिससे प्रो० मैक्नमलर का यह मत निर्मुल सा प्रतीत होता है। गुप्तकाल के पहले के अनेक काव्य प्रन्यों का पता चला है। पतञ्जलि के समय (१६० ई० पू०) में भी 'कंस-वध' ऋौर 'बलि-इन्धन' नामक नाटक खेले जाते थे: 'वासवदत्ता' तथा 'सुमनोत्तरा' जैसी म्राख्यायिकाएँ लिखी गई थीं; ईसवी सन् के प्रारम्भ में ही कनिष्क के राजकिव कविवर अश्वघीष ने जनता में बैाद्ध-धर्म के प्रचुर प्रचार के लिए 'बुद्ध-चरित' तथा 'सौन्दरनन्द' जैसे काव्यकला-पूर्ण संस्कृत-महाकाव्यों का निर्माण किया: 'सारिपुत्रप्रकरण' जैसे नाटक की रचना हई: ईसा की दूसरी शताब्दी में (१५० ई०) रुद्रदामन् के गिरनार शिलालेख में साहित्यिक आलङ्कारिक गद्य का उत्कृष्ट नमूना मिलता है; जब महाकवि भास ने 'स्वप्नवासवदत्ता' आदि सुन्दर नाटकों की रचना गुप्त-काल के पहले ही की तो किस ब्राधार पर हम पुनरुज्जीवन के सिद्धान्त का मानें ? किस मुँह से हम कहें कि संस्कृत-साहित्य का स्रोत सुख गया था तथा वह घोर निद्रा में विलीन था ?

सच तो यह है कि गुप्तकाल में संस्कृत का पुनरुज्जीवन नहीं हुन्ना प्रत्युत प्राचीन काल से अविन्छिन्न रूप से चले अानेवाले साहित्य का, अनुकूल परिस्थिति में तथा शान्ति-मय वातावरण में, एक रमणीय विकास-मात्र हुन्ना। इस काल में संस्कृत-भाषा का खूब प्रचार हुआ। ब्राह्मणों की धार्मिक मापा होने के कारण, देववाणी से जो बौद्ध तथा जैन मतावलम्बी किनारा कसते जाते थे उन्होंने भी पाली तथा ऋर्घमागधी के मोह का छोड़कर संस्कृत से स्नेह बढ़ाया। संस्कृत में ही अपने धर्म तथा दर्शन के ग्रन्थों की रचना की। गुष्त-नरेश तो संस्कृत-भाषा, साहित्य तथा वैदिक धर्म के बड़े ही पच्चपाती थे। उन के समय में संस्कृत खूव फली ऋौर फूली। शिला-लेखों से संस्कृत ने प्राकृत के। मार भगाया; गुप्तकालीन सम्पूर्ण शिलालेखें। की भाषा मंस्कृत ही है। इतना ही नहीं, सर्वेसाधारण में भी इसका दबदबा कुछ कम नहीं था। गुप्त-राजाओं ने सर्वसाधारण के व्यवहार के लिए जो मुद्राएँ चलाई उनपर भी विविध संस्कृत श्लोकी का प्रयोग देववाणी की विपुल व्यापकता तथा प्रचुर प्रसार की ओर संकेत कर रहा है। वास्तव में उस समय संस्कृत भाषा के। राष्ट्र-भाषा होने का गौरव प्राप्त हुआ। था। यह अनुमान सिद्ध था। बड़े-बड़े महत्त्वपूर्ण राजकीय पत्रों ( State documents ) से लेकर प्रजा के साधारण मन्दिरों की प्रशस्तियाँ तक जिस भाषा में लिखी जाती हों, जिस भाषा की कविता करने में तथा कवियों केा आश्रय देने में तत्कालीन नरपति भी अपना गौरव

समभते थे उस भाषा के। यदि राष्ट्रभाषा होने का गौरव प्राप्त हो तो इसमें आश्चर्य के लिए स्थान ही कहाँ है !

इस प्रकार ऊपर दिखलाया गया है कि गुप्त-काल में संस्कृत-भाषा का कैसा बोलवाला था। जहाँ देखिए वहीं संस्कृत की त्ती बोल रही थी। जैसा कि ऊपर लिखा गया है, इस युग में संस्कृत-प्रसार के संक्रमण से बौद्ध तथा जैन-लेखक भी नहीं बच सके। पाली तथा अर्द्ध मागधी के। तिलाञ्जलि देकर इन्होंने भी संस्कृत की शरणा ली तथा वे देववाणी में प्रन्थ-रचना के लोभ को संवरण नहीं कर सके। यदि कविता-कामिनी-कान्त कालिदास ने अपनी पीयूषवर्षिणी के।मल-कान्त पदावली से इस युग में काव्य का रसास्वादन कराया तो बौद्ध-आचार्य असङ्ग और वसुवन्धु ने उच्च के।ट के दार्शानिक अन्थों की रचना कर संस्कृत-साहित्य के भागडार के। भरा। धार्मिक दृष्ट से विचार करने पर हम गुप्तकाल में संस्कृत में लिखे गये समस्त साहित्य को। तीन भागों में विभक्त कर सकते हैं। वे विभाग (१) ब्राह्मण-साहित्य, (२) बौद्ध-साहित्य और (३) और जैन-साहित्य हैं। जिस प्रकार इस युग में ब्राह्मण-साहित्य की प्रचुर उन्नति हुई उसी प्रकार, या उससे भी कहीं अधिक, बौद्ध और जैन-साहित्य का इस काल में उन्नयन हुआ। बौद्ध तथा जैन-साहित्य के विकास का विस्तृत विवरण आगे दिया जायगा। यहाँ हम कमान्तुसार प्राप्त प्रथम ब्राह्मण-साहित्य की। तथा इस समय में ब्राह्मण-साहित्य के किन-किन अञ्जों की विशेष उन्नति हुई, उनका विस्तृत वर्णन यहाँ किया जायगा।

## (१) ब्राह्मण-साहित्य

### काव्य श्रीर नाटक श्रादि

गुप्त-काल में ब्राह्मग्-साहित्य का प्रचुर प्रचार तथा सर्वाङ्गीण समुन्नति हुई। यह साहित्य सब प्रकार से वृद्धि को प्राप्त 'हुन्न्रा तथा श्रम्युद्य की पंराकाष्टा के। पहुँचा। संस्कृत के परम श्रमुरागी गुप्त-राजाओं की श्रीतल छन्न-छाया का प्राप्त कर यह ब्राह्मण्साहित्य-रूपी वृद्ध खूब लहलहाया तथा फूला-फला। विशेषकर 'कविराज' समुद्रगुप्त श्रीर विद्याप्रेमी चन्द्रगुप्त विक्रमादित्य के श्राश्रय के। पाकर यह उन्नति की चरम सीमा के। पहुँच गया। यह बात नहीं कि इस वृद्ध की किसी विशेष शाखा की ही वृद्धि हुई हो; प्रत्युत इसके विपरीत इसकी प्रत्येक शाखा (Branch of learning) की उन्नति हुई। यदि इस युग में कवि-कुल-कुमुद-कलाधर कालिदास ने अपनी रसमयी कविता से लोगों के। आनन्द में विभोर कर दिया, यदि भारतीय धर्म की मर्यादा के। बाँधनेवाले धर्मशास्त्रकारों ने सर्वधाधारण के हित के लिए धर्मनीति तथा राजनीति का उपदेश किया, यदि धरन्धर वैज्ञानिकों ने श्रायुर्वेद आदि के श्रन्थों की रचना कर मनुष्य-जीवन को मुखद बनाने का प्रयत्न किया तो इसी काल में हिन्दू-दार्शनिकों ने इस चिणक संसार की चिन्ता के। तिलाञ्जलि दे आध्यात्मिक शान्ति तथा समुन्नति का मार्ग द्वाँ हिन्ता पर परलीकिक मुख के। प्राप्त करने का उपदेश किया। सारांश यह कि

इस काल में काव्य, नाटक, धर्म-शास्त्र, दर्शन तथा विज्ञान आदि ब्राह्मण्-साहित्य के स्रङ्गों की विशेष उन्नित हुई एवं सम रूप से सबका प्रचार बढ़ा। इन भिन्न-भिन्न च्रेत्रों में स्त्रमेक किन, धर्म-शास्त्रकार, दार्शनिक तथा वैज्ञानिक पैदा हुए जिन्होंने अपनी स्त्रमूल्य कृतियों से स्त्रपने के। स्त्रमर बनाने के साथ ही साथ जनता की ज्ञान की सीमा के। भी विस्तृत कर दिया। धर्मशास्त्र, दर्शन तथा विज्ञान आदि शास्त्रों का विस्तृत विवरण आगे दिया जायगा। यहाँ पर कमप्राप्त कियों तथा नाटककारों का वर्णान किया जायगा। दुर्भाग्यवश इस काल में कुछ ऐसे भी किन हैं जिनके विषय में कुछ भी विवरण प्राप्त नहीं है, जिनका स्त्रमर यश केवल कुछ थोड़े से पाषाण्यव्या हो में सुरित्तत है तथा जिनकी अमर कहानी के। उन किनयों के द्वारा लिखी गई स्तम्भ-प्रशस्तियाँ आज—१५०० वर्षों के बाद—भी मानों हाथ उठाकर ऊँचे स्वर से कह रही हैं। इन्हीं किनियों का — जिन्होंने स्विनिर्मित शिला-लेखों के द्वारा स्त्रपन स्त्राश्रमदाता के नाम के साथ ही अपने के। भी स्त्रमर बना दिया है—यहाँ पर प्रथम उल्लेख किया जायगा। तत्पश्चात् उन किनयों तथा नाटककारों का परिचय दिया जायगा जिनकी कीर्ति-कीमुदी स्त्रभी तक उनके सन्थों से प्रकाशित हो रही है।

#### १ हरिषेण

हरिषेण उन गुप्तकालीन किवयों में सबसे पुराने प्रतीत होते हैं जिनको कीर्त के समारक-काव्य प्रस्तरखर ही पर सुरिच्चत हैं। प्रयाग की प्रशस्ति के अवलोकन से इनके जीवनचरित की कितपथ आवश्यक बातों का संग्रह किया जा सकता है। इनके पिता का नाम 'श्रुवभूति' था, जो तत्कालीन गुप्त नरपित का महादरहनायक (जज) था। इनका जन्म खाद्यतपाकिक नामक वंश में हुआ। था। ये समुद्रगुप्त के दरबार के एक ऊँचे पदाधिकारी भी थे। ये सान्धिविश्रहिक (परराष्ट्र-सचिव) थे, बाद के कुमारामात्य (आधुनिक कलक्टर जैसे पदाधिकारी) थे और अन्त में अपने पिता के समान ही महा-दर्गहनायक के उच्च पद पर आसीन हुए। इतना होने पर भी, विविध राजकारों में लगे रहने पर भी, इनकी काव्य-प्रतिभा किसी प्रकार न्यून नहीं हुई। परन्तु इन्होंने अपनी नम्रता दिखलाते हुए यही कहा है कि राजा के पास आने-जाने से इनकी बुद्धि विकसित तथा मित उन्मोलित हुई थी ।

हरिषेण की एकमात्र रचना, जो इनकी किन-कीर्ति को सदैव अन्नुएण बनाये रखने में समर्थ बनी रहेगी, समुद्रगुप्त की प्रयाग की प्रशस्ति है। इस प्रशस्ति के त्रारम्भ में सग्धरा तथा शादू लिविकीड़ित जैसे लम्बे-लम्बे आठ छुन्द हैं जिनमें समुद्रगुप्त की कम-नीय कीर्ति का परम रमणीय वर्णन है। त्रानन्तर पचासों पंक्तियों का एकवाक्यात्मक बृहत् गद्य है जिसमें समुद्रगुप्त के दिग्वजय का प्रशस्त वर्णन किया गया है। प्रशस्ति के त्रान्त में लेखक के निजी परिचय के साथ-साथ. एक सुन्दर पृथ्वी छुन्द में, गुप्त-नरेश की विमल कीर्ति के तीनों लोकों का पवित्र करने की बात लिखी गई है। इस प्रकार यह प्रशस्तिगद्य-

१. समीपपरिसर्णानुमहोन्मीलितमतेः । — प्रयाग-प्रशस्ति ।

पद्यात्मक होने के कारण चम्पूकाव्य का एक उत्कृष्ट तथा सबसे प्राचीन नमूना है। हरिषेण का इस प्रशस्ति के लिए 'काव्य' शब्द का प्रयोग नितान्त समुचित है। यह प्रशस्ति उत्कृष्ट काव्य-शैली का एक सुन्दर उदाहरण है। श्लोकों में वैदर्भी रोति का आश्रय लिया गया है परन्तु गद्य में गाढ़बन्धता लाने के लिए, "श्रोजस्तमासभूयस्त्वमेतत् गद्यस्य जीवितम्" इस साहित्यिक नियम का अनुसरण करने के विचार से, हरिषेण ने समास-बहुलता की पराकाष्टा सी कर दी है। उनका एक समस्त पद १२० अन्त्रों का है, जो संस्कृत-भाषा में समस्त पदों में सबसे बड़ा माना जाता है। यदि पद्य-रचना में इनकी शैली कालिदास की समानता करती है तो गद्य-काव्य में इनका गाढवन्ध वाण की गाड़ी रीति का भी मात कर देता है। अलङ्कारों की भनकार देखने ही लायक है। अनुपास. उपमा तथा रूपक का बहुल प्रयोग सहृदयों के रसिक मन के। श्राकृष्ट करने के लिए नितान्त समर्थ है। उदाहरण के लिए हरिषेण का एक ही पद्य उद्धृत किया जाता है जिसमें उन्होंने समुद्रगुप्त के उत्तराधिकारी निर्वाचित किये जाने के अवसर का बहुत ही सन्दर तथा रसमय भाव-चित्र प्रस्तुत किया है। उस अवसर पर वृद्ध चन्द्रगुप्त प्रथम का हृदय स्नानन्द से गद्गद हा गया था, हर्ष से शरीर रामाञ्चित हा गया था, सभा के सभासदों का हृदय आनन्द से उच्छुवसित हा गया था तथा उसी वंश के समान-अधिकार-सम्पन्न अन्य राजकुमारों के मुख-कमल ईर्घ्या एवं दु:ख से मुरभा गये थे। ऐसे समय में स्नेह से व्याकुल, प्रेमाश्रु से भरे तथा तत्त्वदर्शी नेत्री से पुत्र के। देखते हुए चंद्रगुप्त ने कहा था "हे त्रार्थ ! इस प्रकार सम्पूर्ण पृथ्वी का पालन करे। " इस पद्य में तत्कालीन उछाह भरे अवसर का एक जीता-जागता रसमय चित्र सहृदय पाठकों के सामने खड़ा है। जाता है। श्लोक की भाषा कितनी सीधी-सादी तथा मँजी हुई है-

> स्रायो हीत्युपगुद्ध भाविषशुनैरुत्कर्षितैः रामिः सम्येष्ट्च्छ्वसितेषु तुल्यकुलजम्लानानने।द्वीच्चितः। स्नेह्व्याकुलितेन वाष्पगुरुणा तत्त्वेच्चिणा चन्नुषा यः पित्राभिहितो निरीक्ष्य निखिलां पाह्य वसुवींमिति॥

हरिषेण तथा कालिदास के कान्य में बड़ी समानता पाई जाती है। देानों में शाब्द-साम्य तथा भावों को समता प्रचुर मात्रा में पाई जाती है। कालिदास ग्रौर हरिषेण के दिग्विजय के वर्णन में इतनी समानता— इतना विम्य-प्रतिविम्य-भाव—है कि मालूम होता है मानो कालिदास के सामने हरिषेण की रचना विद्यमान थी। उदाहरणार्थ, हरिषेण ने लिखा है कि समुद्रगुप्त ने सत्काव्य ग्रौर लदमी के विरोध का मिटा दिया। (सत्काव्यश्रीविरोधान्)। कालिदास ने भी इसी भाव का सिन्नवेश नीचे लिखी पंक्तियों में किया है—

निसर्गभिन्नास्पदमेकसंस्थं तस्मिन्द्रयं श्रीश्च सरस्वती च। —रघु॰ ६।
परस्परिवरोधिन्योरेकसंश्रयदुर्लभम् । संगतं श्रीसरस्वत्योभ् तयेऽस्तु सदा सताम्।।
हरिषेण ने लिखा है कि सम्राट् समुद्रगुप्त ने दिल्लापथ के बहुत से
राजाश्रों के। कैद किया, परन्तु फिर श्रमुग्रहपूर्वक उन्हें मुक्त कर अपनी कीर्ति

बढ़ाई १। कालिदास ने भी रघु के दिग्विजय का वर्णान करते हुए लिखा है कि वह धर्म-विजयी राजा था अत: उसने महेन्द्रनाथ की श्री के। तो ले लिया परन्तु मेदिनी के। नहीं लिया।

> गृहीतप्रतिमुक्तस्य स धर्मदिजयी नृपः। श्रियं महेन्द्रनाथस्य जहार न तु मेदिनीम्॥—रघु० ४।३५।

इस प्रकार हरिषेण एक अत्यन्त प्रतिभाशाली काव्य-कुशल किव था। उसकी शब्दावली तथा भावों की समता कालिदास जैसे किव-शिरोमिण के भावों से कुछ कम महत्त्व नहीं रखती। नि:सन्देह हरिषेण गुप्त-युग का एक अलौकिक किव था।

### २ वीरसेन

वीरसेन पाटलिपुत्र का रहनेवाला था। वह व्याकरण, न्याय तथा राजनीति का ज्ञाता था तथा साथ ही साथ एक अच्छा किव भी था। उसका गोत्र-नाम कौत्त था तथा कुल-नाम शाव था। राजा चन्द्रगुष्त विक्रमादित्य की सभा का वह एक रत्न था। राजा के साथ वह उनके दिग्वजय पर भी जाया करता था। ऐसे ही अवसर पर वह उनके साथ मालवा गया था और उदयगिरि की गुका उसी ने खुदवाई थो। उदयगिरि गुका का, चन्द्रगुष्त विक्रमादित्य का, लेख भी उसी की रचना प्रतीत होता है। यह अपने का राजा का कुलक्रमागत सचिव लिखता है तथा चन्द्रगुष्त द्वितीय के द्वारा यह सान्धिविग्रहिक जैसे प्रधान पद पर आसीन किया गया था।

### ३ वत्सभद्धि

जिन गुप्तकालीन किवयों को कीर्त केवल प्रस्तर-खराडों में सुरिद्धित है उनमें सबसे प्रसिद्ध तथा महत्वपूर्ण किव वस्त्यमिष्ट है। कुमारगुप्त के शासन-काल में, मालव संवत् ५२६ (४७३ ई०) में, लिखी गई मन्दसीर-प्रशस्ति इस किव की एकमात्र काव्य-रचना है। इसमें दशपुर (मन्दसीर) में सूर्य-मन्दिर बनवाने का वर्णन है। रेशम के कारीगरों की एक श्रेणी ने इस मन्दिर का निर्माण मालव संवत् ४६३ (४३७ ई०) में कराया था और मालव संवत् ५२६ (४७३ ई०) में इसका जीर्णोद्धार किया गया था। इस प्रशस्ति में ४४ श्लोक हैं। आदि के तीन श्लोकों में भगवान भास्कर की प्रशस्त स्तुति भिन्न-भिन्न वृत्तों में, बड़ी सुन्दर भाषा में, की गई है। इसके वाद दशपुर का

१. सव दिचिणापथराजग्रहण्मोत्तानुग्रहजनितश्तापोन्मिश्रमहाभाग्यस्य अनेकभ्रष्टराज्योत्सन्नराजव श-प्रतिष्ठापनेादुभूतिनिखिलभुवनिवचरणश्रान्तयशासः । प्रलीट—गुप्त लेख १।

२. कीत्सरशाव इति ख्यातः वीरसेनः कुलाख्यया । शब्दाय न्यायलेक्कः, कविः पाटलिपुत्रकः ॥

३. इत्स्तृ १ वी जयार्थेन राज्ञे वेहः सहागतः । भक्त्या भगवतः शम्भोः गुहामेतामकारयत् ॥

४. अन्वयप्राप्तसाचिन्या व्यापृतसन्धिव्यहः ।

अत्यन्त मनोरम साहित्यिक वर्णान ऋलंकृत भाषा में किया गया है। तदनन्तर वहाँ के राजा बन्धुवर्मा का भी विशिष्ट वर्णान है।

संस्कृत-काञ्य के इतिहास में इस प्रशस्ति का विशेष स्थान है। भाषा जैसी मंजी हुई है वैसी ही लिलत भी है। भाषा-सौष्ठव के साथ-साथ ऋर्थ-गौरव भी प्रमुर मात्रा में पाया जाता है। ऋलङ्कारों की छटा भी निराली है। यह किव कालिदास के काव्यों का विशेष अनुरागी तथा अनुशीलन करनेवाला प्रतीत होता है। भाषा में हो नहीं, प्रत्युत भावों पर भी कालिदासीय किवता की गहरी छाप पड़ी हुई दीख पड़ती है। वत्समिष्ट ने दशपुर के गहों का जो यह रमणीय वर्णन किया है वह कालिदास के द्वारा किये गये ऋलकापुरी के प्रासादों के वर्णन से विल्कुल मिलता-जुलता है।

वरसभट्टि—चलत्पताकान्यवलासनान्यत्यर्थशुक्लान्यधिकान्नतानि । तडिल्लताचित्रसिताभ्रक्टतुल्ये।पमानानि ग्रहाणि यत्र ॥ कैलासतुङ्कशिखरप्रतिमानि चान्या-न्याभान्ति दीर्घवलभीनि सवेदिकानि । गान्धर्वशब्दमुखराणि निविष्टचित्र-कर्माणि लोलकदलीवनशोभितानि ॥

कालिदास — विद्युत्वन्तं ललितवनिताः सेन्द्रचापं सचित्राः संगीताय प्रहतमुरजाः स्निग्धगम्भीरघोषम् । अन्तस्तायं मणिमयभुवस्तुङ्गमभ्रंलिहाग्राः प्रासादास्त्वं तुलयितुमलं यत्र तैस्तैविर्शेषैः ॥—मेवदूत ।

इस प्रशस्ति में किया गया ऋतु-वर्णन कालिदास के ऋतुसंहार के वर्णन से नितान्त मिलता-जुलता है। दोनों में भाव-साम्य इतना अधिक है जिसका वर्णन कठिन है। उदाहरण लीजिए:—

कालिदास—न चन्दनं चन्द्रमरीचिशीतलं न हम्यपृष्ठं शरदिन्दुनिर्मलम् । न वायवः सान्द्रतुषारशीतलाः जनस्य चित्तं रमयन्ति साम्प्रतम् ॥—ऋतुसंहार, ५।३

वत्सर्भाहः —रामा सनाथभवना भास्करांशु-विद्वप्रतापसुभगे जललीनमीने । चन्द्रांशुहर्म्यतलचन्दनतालवन्तं हारोपभोगरहिते हिमदग्धपद्यो । —मन्दसेर शिलालेख ई० सन् ४७२ ।

वत्सभिट्ट को कविता बहुत ही सरस तथा रसीली है। वह वैदमीं रीति में लिखे गये काव्य का एक उत्कृष्ट नमूना है। सुन्दर-सुन्दर अलंकारों का स्थान-स्थान पर मिन्नवेश कम मनोहर नहीं है। यह कविता परिमाण में कम होने पर भी गुण में इतनी अधिक है कि अपने लेखक केा महाकवियों की श्रेणी में बैठाने के लिए सर्वथा समर्थ है। वत्सभिष्टि के काव्य की चाशनी चखने के लिए यहाँ एक श्लोक दिया जाता है—

यः प्रत्यहं प्रतिविभात्युदयाचलेन्द्रो
विस्तीर्णातुङ्गशिखरस्खलितांशुजालः ।
चीबाङ्गनाजनकपोलतलाभिताम्नः
पायात् स वः सुकिरखाभरखो विवस्वान् ॥

### ४ वासुल

ये भी गुप्त-समय के एक अञ्छे किन प्रतीत होते हैं। इन्होंने मालना के नरेश यशोधर्मन् की मन्दसीर-प्रशस्ति के लिखकर अपनी कान्य-निपुणता का परिचय दिया है। इन प्रशस्तियों में यशोधर्मन् की गुणानली का सुन्दर वर्णान किया है। इनके निषय में इतना ही पता चलता है कि इनके पिता का नाम कक्क था तथा ये यशोधर्मन् के सभा-पण्डित थे। इनका आविर्मान काल छुठी शताब्दी का पूर्वार्ध है। इनकी किनता में उत्प्रेत्ता का अञ्छा चमत्कार है। यहाँ एक उदाहरण देना पर्याप्त होगा—

> गामेवोन्मातुमूर्ध्वे विगण्यितुमिव ज्येतिषां चक्रवालम् निर्देष्टुं मार्गमुज्चैर्दिव इव सुकृतोपार्जिवायाः स्वकीर्तेः । तेनाकल्पान्तकालावधिरविमुजा श्रीयशोधर्मण्यम् स्तम्भः स्तम्भाभिरामः स्थिरमुजपरिधेनोज्ञिऽतिं नायितोऽत्र ।।

### ४ रविशान्ति

इसके पिता का नाम कुमारशान्ति थारे। इसके निवासस्थान का नाम गर्गरा-कट था। यह मौखरी नरेश ईशानवर्मा का आश्रित किव था। इसने उक्त राजा के हरहावाले लेख में मौखरी-वंश का प्रामाणिक इतिवृत्त दिया है। इसकी किवता समास-बहुला है। भाषा और भाव दोनों अच्छे हैं। उदारण के लिए यह श्लोक देखिए—

लोकानामुपकारिणा रिपुकुमुद्व्याजुप्तकान्तिश्रिया ।

मित्रास्याम्बुरुद्दाकरद्युतिकृता भूरिप्रतापित्वषा ।

येनाच्छादितसस्ययं किलयुगध्वान्तात्रमग्नं जगत्

सूर्येणेव समुद्यता कृतिमिदं भूयः प्रवृत्तिक्रियम् ॥

| हरहा —प्रशस्ति श्लोक सं० १२ ।

इस शिलालेख का समय मालव-संवत् ६११ (।सन् ५५५ ई० ) है; स्रतः रविशान्ति छुढी शताब्दी के मध्यमाग में विद्यमान था।

१. मन्द्रसार का पाषाणस्तम्भ-लेख - श्लोक संख्या ७ ।

२. कुमारशान्तेः पुत्रे स गगैराकटवासिना । नृपानुरागात्पृवे यमकारि रविशान्तिना ।—हरहा लेख श्लोक सं० २३ ।

श्रभी जिन कियों का वर्णन किया गया है उन लोगों ने प्रशस्तियों में यलपूर्वक श्रमने नाम का उल्लेख किया है। परन्तु साहित्यिक दृष्टि से महत्त्वपूर्ण, लिलत भावों से युक्त, गुप्त-काल की श्रमेक प्रशस्तियाँ ऐसी भी है जिनमें उनके रचिताश्रों के नाम नहीं दिये गये हैं। ऐसे उत्कीर्ण शिलालेख तो बहुत से हैं परन्तु महत्त्व की दृष्टि से स्कन्द-गुप्त के समय का गिरनार का शिलालेख इस विषय में श्रन्तु है। इसमें सुदर्शन तालाव के संस्कार किये जाने की घटना का उल्लेख आलङ्कारिक भाषा में है श्रतः इसका 'सुदर्शन-तटाक-संस्कार-प्रन्थरचना' कहा जाना श्रतीय समुचित है। केामल पदावली तथा भावमयी श्रर्थभंगी—इन दोनों के लिए यह लेख श्रपना सानी नहीं रखता। विष्णु की यह स्तृति कितनी कमनीय तथा रमणीय है:—

श्रियमभिमतभोग्यां नैककालापनीतां त्रिदशपतिसुखार्थे या बलेराजहार। कमलनिलयनायाः शाश्वतं घाम लद्दम्याः

स जयित विजितार्तिर्विष्णुरत्यन्तिजिष्णुः ॥—गिरनार की प्रशस्ति श्लो॰ नं ०१।

गुप्त-काल में संस्कृत-कविता के इतने प्रसार का मुख्य कारण तस्कालीन गुप्त-नरेशों की विद्याभिक्षि, गुण्प्राहिता तथा साहित्य समृद्धि मानी जा सकती है। परन्तु इसका सबसे प्रधान कारण तो यह प्रतीत होता है कि गुप्त-वंश के अनेक नरेश स्वयं भगवती शारदा के उपासक थे। संगीत तथा साहित्य में उनकी स्वामाविक अभिक्षि और प्रवृत्ति थी। इसका सबसे उत्कृष्ट उदाहरण समुद्रगुप्त था जो केवल वीणा-वादन में ही कुशल नहीं था विक्त कमनीय कविता लिखने में भी अत्यन्त पटु था। उसकी उपाधि 'कविराज' की थी। उसके संसर्ग में आने से हरिषेण जैसे किव के हृदय में काव्य-स्फूर्ति हुई थी। अन्य गुप्त-नरेशों के विषय में इस प्रसंग में विशेष नहीं कहा जा सकता परन्तु यह हमारा अनुमान है कि वे कवियों के केवल आश्रयदाता ही नहीं थे विक्त स्वयं भी कमनीय किवता के उपासक थे।

रविशान्ति के वर्णन के साथ ही साथ उन समस्त किवयों का विवरण समाप्त हो जाता है जिनकी कीर्ति कथा ग्राज केवल कितपय प्रस्तर खण्डों में ही सुरिच्चित है। इसके बाद उन किवयों का वर्णन किया जाता है जिनकी अमर कथा पुस्तकों के पृष्ठों में विद्यमान है। ऐसे किव-पुङ्गवों में महाकिव कालिदास सर्वप्रधान हैं जिनका संचित्त परिचय यहाँ कराया जाता है।

### ६ कालिदास

यह कहना केवल पुनरुक्ति मात्र है कि महाकिय कालिदास संस्कृत-साहित्य के सर्व-श्रेष्ठ कि हैं। 'श्रमिज्ञान-शाकुन्तल' नाटक ने जिनकी कीर्त-कौमुदी के समग्र विश्व में फैला दिया है, जिनके किता-माधुर्य पर समग्त देशी तथा विदेशी विद्वान मुग्ध हैं, जिनके सिर पर भारतीय किवयों ने किव-कुल-मूर्धन्य की पगड़ी सर्व-सम्मित से बाँध रक्खी है, उन किव-कुल-कुमुद-कलाधर कालिदास के। कैन- नहीं

जानता ? कालिदास की कीर्ति-कौमुदी इस विशाल भारतवर्ष के ही स्नानन्द-सागर में विभोर नहीं कर रही है; प्रत्युत स्दूर पश्चिमी संसार के तत-हृदयों के। भी स्नाध्यात्मिक जीवन की सुशिच्चा देकर तृत कर रही है। जिस कवि-शिरोमणि के प्रवल प्रताप ने सारे संसार के। आश्चर्य-चिकत कर दिया है, जिसकी कीर्ति-कौमुदी ने समस्त जगत् के। व्याप्त कर लिया है उसके विषय में इस सीमित स्थान में कुछ लिखकर उसका परिचय कराना सूर्य के। दीपक दिखाने की घृष्टता करना है। कालिदास का विस्तृत विवरण प्रस्तुत करने के लिए न तो यहाँ स्नावश्यकता है, न अनकाश स्नौर न स्थान ही; परन्तु इस किन के। स्रख्नुता छोड़ देने से भी ग्रन्थ अपूर्ण ही रह जायगा। स्नतः कालिदास के विषय में यहाँ पर केवल स्नत्यन्त स्थूल बातों का उल्लेख किया जायगा।

बड़े दुर्भाग्य की बात है कि ऐसे महाकिव का इतिवृत्त स्रज्ञान के गहरे गर्त में पड़ा हुन्ना है। इतनी शताब्दियों के गहरे स्रनुस्नान के बाद भी इन प्रश्नों का उत्तर देना किंठन है कि कालिदास कीन थे, कहाँ के रहनेवाले थे तथा कब प्रादुर्भूत हुए थे। कालिदास के विषय में स्रनेक किंवदिन्तयाँ प्रसिद्ध हैं जिनको नितान्त निराधार कहना अज्ञतान्सी होगी परन्तु उन्हें स्रच्याराः सत्य मान लेना भी इतिहास का गला घोंटना है। कालिदास की जन्मभूमि कहाँ थी, यह स्रव भी विवाद का विषय बना हुस्रा है। कुछ विद्वान् इनकी जन्मभूमि बङ्गाल के निदया स्थान में मानते हैं तो कुछ विद्वान् इन्हें काश्मीर का निवासी बतलाते हैं। परन्तु कालिदास की जन्मभूमि उज्जयिनी नगरी के मानना स्रधिक न्याय-सङ्गत मालूम पड़ता है क्योंकि किन ने स्रपने प्रन्थों में इस स्थान के प्रति विशेष पच्चात दिखलाया है; साथ ही इस स्थान के भूगोल से वे अधिक परिचित मालूम पड़ते हैं। इसको छोड़कर कालिदास के विषय में स्रौर कुछ भी वृत्त ज्ञात नहीं है।

कालिदास के आविर्भाव-काल के संबंध में विद्वानों में गहरा मतमेद है। यह चिरकाल से विवाद का विषय रहा है तथा इतने अनुसन्धान के बाद भी इस विषय में अब तक कुछ निश्चयात्मक रीति से नहीं कहा जा सकता। बड़े दु:ख की बात है कि इस महाकवि का काल आज भी अनेक सदियों का थपेड़ा खाता हुआ अनिश्चितता के भूले में भूल रहा है। कालिदास के आविर्भाव-काल के विषय में तीन मुख्य सिद्धान्त हैं,—

पहला मत कालिदास का त्राविभीव विक्रम-संवत् के आरम्भ में, दूसरा मत गुप्त-काल में, त्रौर तीसरा षष्ठ शतक में बतलाता है। प्रथम सिद्धान्त के माननेवालों का कथन है कि विक्रम-संवत् के आदि में विक्रमादित्य नामक राजा था जिसके यहाँ कालिदास राज-कवि थे। परन्तु इतिहास की छानबीन करने से ऐसे किसी राजा की सत्ता का भी पता नहीं चलता। उसका न तो कोई सिक्का मिला है त्रौर न शिलालेख। त्रातः प्रथम सिद्धान्त के मानना असम्भव-सा दीख पड़ता है। कुछ विद्वान्, जिनमें डा० हार्नली त्रौर डा० फ्रगुंसन का नाम प्रसिद्ध है, तृतीय मत का प्रधानता देते हैं तथा त्रपने पत्त-समर्थन में कहते हैं कि कालिदास राजा यशे।धर्मन् के दरवारी किव थे जिसने हूण-विजय के उपलच्च में 'विक्रमादित्य' की उपाधि धारण की थी। त्रातः इनका समय षष्ठ शताब्दी है। इस लचीले प्रमाण पर निर्मित सिद्धान्त का भारतीय विद्वानों ने प्रचुर मात्रा में खरडन किया है तथा अब इस सिद्धान्त के। कोई भी गम्भीर विद्वान् स्वीकार नहीं करता। दूसरा मत कालिदास के। गुप्त-काल में आविभूत मानता है। यह मत डा॰ स्मिथ, मेकडॉनल, कीथ आदि पाश्चात्य विद्वानों द्वारा प्रतिपादित किया गया है तथा डा॰ भरडारकर और परिडत रामावतार शर्मा आदि गम्भीर भारतीय विद्वानों द्वारा समर्थित किया गया है। प्रायः सभी सुप्रसिद्ध भारतीय या अभारतीय विद्वान् अब इसी सिद्धान्त के। मानते हैं तथा इसी सिद्धान्त के माननेवालों की संख्या अधिक है। यदि कालिदास के अन्थों की, गम्भीरता के साथ, छानवीन की जाय तथा मनन किया जाय तो हम इसी सिद्धान्त पर पहुँचते हैं कि महाकिव कालिदास निःसन्देह गुप्त-युग के ही एक अदितीय रतन थे। इस महाकिव ने अपने अन्थों में भारत की उच्च तथा आदर्श सम्यता का जो ख़ाका खींचा है वह गुप्त-युग के। छोड़कर अन्यत्र मिलना असम्भव नहीं तो दुष्कर अवश्य है। रघुवंश, मेबदूत तथा शाकुन्तल आदि कालिदास की मनोहर कृतियों की आलोचना से हमारे चित्त में यही संस्कार प्रस्फृटित होता है कि हमारा कवि-शिरोमिण भारतीय इतिहास के किसी सुवर्ण-युग के विभव, वीरता, अभ्युदय, आशा और महत्त्वाकांचाओं का अभिनय अपनी आँखों से देखकर अपने काव्यों में उसे अङ्कित कर रहा है।

हरिषेण के समुद्रगुप्त के दिग्विजय तथा कालिदास के रघु के दिग्विजय में एक गहरी समानता दृष्टिगोचर होती है। भावों की कथा तो दूर रहे, शब्द-साम्य भी इतना अधिक है कि उसे देखकर किसी के। आश्चर्य हुए बिना नहीं रहता। इन दोनों की शब्दावली की कुछ समानता पहले दिखलाई जा चुकी है। कालिदास ने रघुवंश के चै। सम्भवतः सम्राट् समुद्रगुप्त की युद्ध-यात्रा का स्मरण कर इस महाकवि ने रघु के दिग्विजय की कल्पना की है। रघु के दिग्विजय का सीमा विस्तार उतना ही है जितना समुद्रगुप्त का। रघु ने भारतवर्ष के बाहर पारसीक १ स्त्रीर वंद्ध ( स्त्राक्षस ) नदी के तीर पर हूणों ३ के। पराजित किया-यह कालिदास ने लिखा है। समुद्रगुप्त ने भी 'दैवपुत्र-शाही-शाहानुशाही' उपाधि धारण करनेवाले, भारत के पश्चिमात्तरांचल से ईरान की सीमा तक के, नरेशों का अपने अधीन किया था। ई० स० ४५५ के लगभग हूगा लोग स्कन्दगुप्त के द्वारा पराजित किये गये थे। ४८४ ई० में हुएों ने ससेनियन राजा फिरोज के। मारकर ईरान और काबुल पर अधिकार कर लिया था। कालिदास के समय में हूण भारत के सीमा-पान्त के बाहर थे। इससे सहज ही में यह अनुमान हाता है कि कालिदास ने चन्द्रगुप्त विक्रमादित्य श्रीर कुमारगृप्त के काल में श्रपने काव्य रचे थे। समुद्रगुप्त ने जिन-जिन देशों पर श्राक्रमण किया था प्राय: उन्हीं देशों का वर्णन कालिदास ने, रघ के दिग्विजय का वर्णन करते समय-

77

१, पारसीकांस्ततो जेतुं प्रतस्थे स्थलवर्त्मना । — रखु ० ४ । ६० । यवनीमुखपद्मानां सेहे मधुमदं न सः । वही ४ । ६१ ।

२. तत्र हूर्णावरोधानां भत्र पुन्यक्तविक्रमम् । कपोलपाटलादेशि वभूव रघुचे धितम् । वही ृ४ । ६ ⊏ ।

किया है। रघु श्रीर समुद्रगुप्त दोनों ही की विजय-यात्राओं में हिमालय के नेपाल आदि देश श्रीर ब्रह्मपुत्र नदी के तटवर्ती कामरूप आदि प्रदेश सम्मिलित हैं। विजय-यात्रा के पश्चात् देानों ही चक्रवर्ती-नरेश यज्ञ करते हैं—एक श्रपना सर्वस्व दिल्ला में देकर विश्वजित् यज्ञ करता है और दूसरा करोड़ों गायों और सुवर्ण का दान कर श्रश्वमेध करता है। इससे स्पष्ट प्रतीत होता है कि कालिदास ने श्रपने श्राश्रयदाता के प्जनीय पिता सम्राट् समुद्रगुप्त के दिग्वजय के मिस रघु के दिग्वजय का वर्णन किया है।

दूसरा प्रमाण, जो कालिदास का गुप्त-कालीन बतलाने में सहायक है, उनका तात्का-लिक सम्यता का सजीव वर्णन है। कालिदास ने ऋपने ग्रन्थों में जिस भारतीय ऋादर्श-सभ्यता तथा चूड़ान्त वैभव का चित्र खींचा है वह गुप्त राजास्त्रों के सुवर्ण-सुग का छोड़कर अन्यत्र कहाँ सुलभ है ? इस महाकिव की अमूल्य कृतियों में हमें जिस उच सभ्यता की भाँकी मिलती है वह गुप्तों से इतर राजाओं के समय की नहीं हो सकती। कालिदास का कथन है कि राजा रघु धर्मविजयी था, दूसरों का राज्य छीनकर उन्हें मार डालना उसे अभीष्ट नहीं था। च्रित्रयों के धर्म के अनुसार, केवल विजय-प्राप्ति के लिए ही, उसने युद्ध-यात्रा की थी। वह शरणागतवत्सल था। इससे उसने महेन्द्रनाथ (कलिंग देश के राजा ) के। पकड़ा श्रीर उस पर श्रनुग्रह कर पीछे, छोड़ दिया। उसकी सम्पत्ति-मात्र ले ली तथा राज्य-लौटा दिया। हरिषेण ने भी समुद्रगुप्त केा धार्मिक (धर्मविजयी) राजा के रूप में चित्रित किया है। स्रतः कालिदास तथा हरिषेण के धर्मविजयी राजा की कल्पना एक ही प्रकार को है। कालिदास ने रघुवंश के प्रथम सर्ग में जो रघुवंशी राजाश्रों के उचचरित्र का वर्णन किया है वह बहुत कुछ दयालु, धार्मिक तथा हिन्दूधर्मा-भिमानी गुप्त राजास्रों के विमल एवं आदर्श चरित्र से मिलता-जुलता है। रघुवंश में कालिदास ने जो पूर्यो शान्ति का चित्र खींचा है वह गुप्तों के साम्राज्य के। छोड़कर ब्रान्यत्र दुर्लभ है। स्त्राप कहते हैं कि उस समय इतनी शान्ति विराजमान थी कि हवा भी रास्ते में सोई हुई प्रमत्त स्त्रियों के कपड़े के। हिलाने का साहस नहीं कर सकती थी। भला हाथ से कोई किसी बस्तु कैसे चुरा सकता था ? कालिदास का यह वर्णन फ़ाहियान के इस वर्णन से पूर्णतया मिलता है कि गुप्त-साम्राज्य में पूर्ण शान्ति विराजमान थी तथा कोई भी चोरी नहीं करता था। मेघरूत में यत्त-पत्नी के ग्रह तथा वापिका के वैभव का जितना सुन्दर तथा मनोरम वर्णन किया है उसे वही कवि कर सकता है जो गुप्तों के वैभय-शाली 'सुवर्षा युग' में विद्यमान रहा है। इन आधारों पर हम कह सकते हैं कि यह कवि-शिरोमिशा इसी युग के वैभव स्त्रीर सम्यता का प्रतिनिधि था।

१. गृहीतप्रतिमुक्तस्य स धर्मविजयी नृपः । श्रियं महेन्द्रनाथस्य जहार् नतुः मेदिनीम् ॥— रबु० ४।३५ ।

२. यस्मिन् मही शासित विभिनीनां निद्रां विहारार्भपथे गतानाम् । वातोऽपि नास्नं सयदंशुकानि को लम्बयेदाहरणाय हस्तम् ॥ वही । ६।७५ ।

कुछ विद्वान् कालिदास के प्रन्थों में आये हुए 'गुप्त' शब्द के प्रचुर प्रयोग के। देखकर और इन्दुमती-स्वयंवर में मगध देश के राजा की अत्यन्त प्रशंसा विश्वा उसके प्रति पच्चात के। देखकर कहते हैं कि यह कि अवश्य ही गुप्त-काल का एक अपूल्य अलंकार था। वत्समिष्टि के काव्य में भी कालिदास की गहरी छाप दीख पड़ती है।

कालिदास के गुप्तकालीन हाने का पता कुन्तलेश्वरदौत्यम् नामक नाटक से भी चलता है जिसे काश्मीर के कवि चोमेन्द्र ने कालिदास-रचित बतलाया है। इस नाटक में लिखा है कि कालिदास को विक्रमादित्य ने कुन्तल-प्रदेश ( दिस्या महाराष्ट्र ) में वहाँ की शासन व्यवस्था देखने के लिए, अपना राजदत बनाकर, भेजा था। जब कांलिदास वहाँ से लौटकर आये तब उन्होंने वहाँ का कच्चा चिट्टा एक श्लोक के द्वारा राजा विक्रमादित्य के। सनाया जिसका आशय यह था कि कुन्तलेश स्त्राप पर सब राज्य-भार छोडकर भोग-विलास में अपना समय विताता है?। इस श्लोक का उल्लेख राजशेखर ब्रादि ब्रानेक कवियों ने किया है। संस्कृत के भरत-चरित नामक ग्रन्थ में लिखा है कि सेत्रबन्ध नामक प्राकृत काव्य की रचना किसी कुन्तलेश ने की । बार्णभट्ट ने इस प्रसिद्ध प्राकृत काव्य को प्रवरसेन-रचित लिखा है । इस प्रन्थ की रामसेतु-प्रदीप नामक टीका में इस सेत्वन्ध को नये राजा प्रवरसेन द्वारा रचित लिखा गया है तथा उसमें यह भी वतलाया गया है कि विक्रमादित्य ने कालिदास के द्वारा इस काव्य को शुद्ध कराया। वाकाटकवंशी प्रवरसेन (द्वितीय) चन्द्रगुप्त विकमादित्य की पुत्री, रुद्रसेन की महारानी प्रभावतीगुप्ता का पुत्र था जा कुन्तल का स्वामी था। इन सब बातों पर विचार करने से अनुमान हाता कि विकमादित्य, कालिदास श्रीर कुन्तलेश ( प्रवररोन ) समसामियक थे। जिन भारतीय दन्तकथात्रों में 'विक्रमादित्य' के यहाँ कालिदास के रहने का वर्शन पाया जाता है उनके नायक होने का सब से ऋधिक श्रय इसी चन्द्रगुप्त विक्रमादित्य के। प्राप्त है। स्रतः इन सब प्रमाणों से स्पष्ट प्रतीत होता

१. कामं नृपाः सन्ति सहस्रशोन्ये राजन्त्रतीमाहुरनेन भूमिम् ।

नन्तत्रताराग्रहसंकुलाऽपि ज्योतिष्मता चन्द्रमसैव रात्रिः ॥

क्रियाप्रव धोदयमध्वराणां अजस्रमाहूतसहस्रनेत्रः ॥—–रवु० ६. २२,२३ ।

२. असकलहसितत्वाः ज्ञालितानीव कान्त्या मुवु लितनयनत्वात् व्यक्तकणोंत्पलानि । पित्रति मधुमुगन्धीन्याननानि श्रियाणां त्वयि विनिहितभारः वुन्तलानामधीशः ॥

अडाशयस्यान्तरगाथमार्गमलब्यरन्त्रं गिरिचौर्यं वृत्त्या ।
 लोकेष्वलङ्कान्तमपूर्वं सेतुं बबन्य किर्त्या सह द्वन्तलेशः ॥

<sup>—</sup> भरतचरित, १ सर्ग ( त्रिवेन्द्रम सीरिज सं० ८६ )।

४. कॅ'तिः प्रवरमेनस्य प्रयाता कुमुदेाज्य्वला । सागरस्य परं पारं कपिसेनेव सेतुना ।।—हर्षचरित – प्रथम उच्छ्वास ।

है कि महाकवि कालिदास का आविर्भाव गुप्त-काल ही में हुन्ना था तथा ये चन्द्रगुप्त विक्रमादित्य के समकालीन थे।

कालिदास ने कल सात प्रत्थ रत्नों की रचना की है जिनके नाम हैं-- ऋतुसंहार, रववंश, कुमारसंभव, मेघदुत, विक्रमार्वशी, मालविकाग्निमित्र तथा अभिज्ञान-शाकुन्तल । कल विद्वान ऋतसंहार के। कालिदास की रचना नहीं मानते। परन्तु उनका यह मत ठीक नहीं है। ऋतसंहार कालिदास ही की रचना है। ऋवश्य ही यह उनकी पहली रचना है ग्रतः इसमें उनकी काव्य-कला का वह उत्कृष्ट रूप दृष्टिगोचर नहीं होता जो अन्यत्र उपलब्ध होता है। कुछ अन्य ग्रन्थों की रचना का उत्तरदायित्व भी कालिदास के सिर मढा जाता है: परन्तु यह कहना अत्यन्त किंदन है कि उन अन्थों के रचियता कालिदास तथा अभिज्ञान-शाकुन्तल के अमर लेखक महाकवि कालिदास एक ही व्यक्ति थे। कवि राजशेखर के। कम से कम तीन कालिदासों का पता था जिनका उल्लेख उन्होंने ''कालिदासत्रयी किस" लिखकर किया है। इस प्रकार दसवीं शताब्दि के पहले तीन कालिदासों का हाना प्रमाणित है। श्रतः राज्ञ्सकाव्य तथा श्रतबोध श्रादि प्रन्थों का रचयिता शब्दाडम्बर-प्रिय कालिदास, मेघदत के कर्ता से अवश्य प्रथक है।गा। परन्त यह निर्विवाद सिद्ध है कि उपयु क सात ग्रन्थों के रचयिता सुप्रसिद्ध महाकवि कालिदास ही हैं। 'गुप्त-साम्राज्य का इतिहास' जैसे विस्तृत विषय के लेखक को कालिदास की काव्यकला, उपमा की छटा, शैली, प्रकृति-वर्णन, चरित्र-चित्रण, रस-परिपाक, प्रेम की कल्पना तथा अलंकारों की मनेरिमता आदि विषयों के विस्तृत विवेचन लिए — हार्दिक इच्छा रहते हए भी-न तो समय है श्रौर न स्थान ही । कदाचित यह बात एक ऐतिहासिक की सीमा के बाहर की भी है अत: इस वर्णान के। कालिदास के विशेषशों के लिए छोड़कर लेखक को इतने ही से सन्ताष करना पडता १ है।

### ७ मातृ-गुप्ताचार्य

मातृगुप्ताचार्य कालिदास के अनन्तर गुप्तकालीन दूसरे किन हैं। आप की संस्कृत के उन कितिय किवयों में एक होने का सौभाग्य प्राप्त है जिनमें श्री और सरस्वती का अपूर्व सम्मेलन पाया जाता है। मातृगुप्त काश्मीर के राजा थे। श्रापकी सबसे श्रिषक प्रसिद्ध इस कारण है कि श्राप ही सुप्रसिद्ध किव, 'ह्यग्रीववध' के कर्ता, भतृ भेग्रठ के श्राश्रय-दाता हैं। मातृगुप्त के जीवनकाल के विषय में राजतरिक्षणी ही एकमात्र सहारा है। इससे जात होता है कि मातृगुप्त जन्म से बड़े निर्धन थे। किसी प्रकार का श्राश्रय न पाकर आप उज्जैन के प्रसिद्ध गुग्ग-श्राही राजा हर्ष विक्रमादित्य की सभा में गये तथा राजा के। अपनी मधुर कितता सुनाकर असंख्य धन प्राप्त किया। इसी समय काश्मीर का राजा हिरएय निःसन्तान मर गया था। उसकी गद्दी ख़ाली पड़ी थी। श्रतएव वे काश्मीर के राजा बनाये गये। इनका इतना ही इतिवृत्त ज्ञात है।

१. जिनको कालिदास के विषय में विशेष जानने की जिज्ञासा है। वे साहित्याचार्य पं० बलदेव उपाव्यायक्रत संस्कृत कवि चर्चा, १० २२-१६ देखें ।

कुछ विद्वान् लोग मातृगुप्त श्रौर कालिदास के। श्रीमन्न व्यक्ति मानते हैं। डा॰ भाऊ दाजी के मत में यही मातृगुप्त महाकवि कालिदास हैं। भाऊ दाजी ने जो प्रमाण श्रपने पच्च के समर्थन में दिये हैं वे बड़े लचीले हैं। अनेक विद्वानों ने इस मत का पूर्णतया खरडन किया है। सुप्रसिद्ध विद्वान् श्रौ फ़ क्ट महाशय ने मातृगुप्त का राज्यकाल ४३० ई० बतलाया है।

दुर्भाग्यवश मातृगुप्त की केाई भी रचना स्त्राज तक उपलब्ध नहीं हुई है। स्त्रापकी कीर्तिलता उन कित्यय श्लोकों के सहारे जी रही है जिन्हें अन्य लेखकों ने स्त्रपने ग्रन्थों में उद्भृत किया है। राधवभट्ट ने शकुन्तला की टीका में मातृगुप्त के स्त्रनेक उद्धरण दिये हैं जिससे ज्ञात होता है कि उन्होंने नास्त्र के विषय में कोई ग्रन्थ लिखा था। परन्तु इस पुस्तक के विषय में कुछ ज्ञात नहीं है। सुना जाता है, मातृगुप्त ने भरत-कृत नाट्य-शास्त्र की एक टीका भी लिखी थी परन्तु दुर्भाग्यवश यह टीका अभी तक उपलब्ध नहीं है।

मातृगुप्त के जो दो-चार फुटकर पद्य यत्र-तत्र सुभाषितावली में प्राप्त हैं उनसे पता चलता है कि ये एक अच्छे किव थे। इनकी भाषा सुन्दर तथा भावमयी है। श्रापका वर्णन इतना सहज श्रौर सजीव है कि श्राँखों में एक चित्र-सा खिंच जाता है। यहाँ श्रापकी कविता का एक ही उदाहर ख देना पर्याप्त होगा ।

शीतेनोद्धृषितस्य माधनिशित्रचिन्तार्णावे मज्जतः शान्ताग्निं स्फुटिताधरस्य धमतः चुत्चामकरण्डस्य मे । निद्रा क्वाप्यवमानितेव दियता सन्त्यज्य दूरङ्गता सत्पात्रप्रतिपादितेव वसुधा न चीयते शर्वरी ।

### द भत्र मेग्ड

आपका भी त्राविर्माव इसी गुन्त-युग में हुत्रा था। महाकवि भर्न भेगर का नाम संस्कृत-साहित्य में त्रादर के साथ लिया जाता है। ये संस्कृत-भाषा के एक त्र्र छे किव थे। भर्नुमेगर का हाल कल्हण पिरडत की राजतरिक्षणों में मिलता है। सुनते हैं कि भर्नुमेगर हाथीवान थे; क्योंकि 'मेगर' शब्द का अर्थ संस्कृत-भाषा में महावत होता है। इसी कारण सक्तिग्रन्थों में 'हस्तिपक' के नाम से जो पद्य मिलते हैं उन्हें पिरडतों ने इसी किव की रचना माना है। राजशेखर ने 'मेगर राज' शब्द से इनका स्मरण किया है। कल्हण पिरडत ने लिखा है कि भर्नुमेगर ने 'हयग्रीव-वध' नामक काव्य की रचना की तथा उसे लेकर मातृगुष्त के यहाँ, जो उस समय काश्मीर के राजा थे, पहुँचे। राजा ने इन किव-शिरोमणि का समुचित आदर किया। कल्हण ने लिखा है कि जब

१. मात्राप्त के विरोध विवरण के लिए देखिर संस्कृतकवि-चर्चा-- १० १३८ -- १४४ ।

भर्तृमेएढ पुस्तक बाँधने लगे तो राजा ने सोने की थाली पुस्तक के नीचे इस अभिप्राय से रखवा दी कि काव्य-रस कहीं ज़मीन पर चून जाय ।

कवि राजशेखर दे उल्लेख से जान पड़ता है कि भर्तुमें एठ ६०० ई० के पहले ही होंगे। राजतरिक्षणी के वर्णान से भर्तृमें एठ श्रीर मातृगुष्त की समसामयिकता सिद्ध होती है। कल्हण के कथनानुसार मातृगुष्त ने पाँचवीं शताब्दी के पूर्वार्ध में (४३० ई० के लगभग) काश्मीर देश पर शासन किया। श्रतः कविवर भर्तृमें एठ का भी वहीं समय—पाँचवीं शताब्दी का पूर्व भाग—समभना चाहिए।

ऊपर कहा गया है कि भर्त मेग्ड ने 'हयप्रीव-वध' नामक महाकाव्य की रचना की । यही इनकी एकमात्र रचना जान पड़ती हैं । दुर्भाग्यवश यह महाकाव्य अभी तक कहीं भी उपलब्ध नहीं हुन्ना है । कहीं-कहीं सूक्ति-संग्रहों तथा रीति-प्रन्थों में उद्धृत श्लोक ही इस न्नान्य महाकाव्य के न्नावशिष्ट अंश हैं । नाम से पता चलता है कि इस महाकाव्य में विष्णु भगवान के द्वारा हयग्रीय के वध का नृत्तान्त दिया गया है । मम्मटा-चार्य ने न्नाप्य काव्यप्रकाश के सप्तम उल्लास में इसके देशों का दिखलाते समय 'अङ्गस्या-प्यति विस्तृति:' नामक देश का विवेचन करते हुए उदाहरणार्थ 'हयग्रीवध' महाकाव्य का स्मरण किया है ।

भतु भेगढ संस्कृत के एक प्रतिभाशाली कवि थे। बालरामायण में राजशेखर ने अपने विषय में लिखते हुए भतु भेगढ का नामाल्लेख किया है—

बभूव वल्मीकभवः पुरा कविस्ततः प्रपेदे भुवि भर्तृमेराउताम् । स्थितः पुनर्थो भवभूतिरेखया स वर्तते सम्प्रति राजशेखरः ॥

राजशेखर के इस उल्लेख से भर्तुमेग्द की महत्ता समभी जा सकती है। भर्तु भेग्द की कविता बड़ी सुन्दर तथा सरस है। इसमें प्रसादगुण प्रचुर मात्रा में पाया जाता है। वाक्य-रचना सरल है तथा भावों में भी किंदिनता का कहीं नाम-निशान नहीं है। आपकी कविता के दे उदाहरण ही पर्याप्त है ।

महद्भिरोधैस्तमसामिमद्रुतो भयेऽप्यसंमृहमितः क्रमन् स्तिता । प्रदीपवेशेषु ग्रहे ग्रहे स्थितो विखयड्य देहं बहुधेव भास्करः ॥

घासप्रासं ग्रहाण त्यज गजकलम ! प्रेमवन्धं करिण्याः
पाश्यविश्वरणानामभिमतमधुना देहि पङ्कानुलेपम् ।
दूरीभूतास्तवैते शवरवरवधूविश्रमाद्भान्तरम्या
रेवाकूले।पकण्डद्रुमकुसुमरजाधूसरा विन्ध्यपादाः ॥

१. राजतरिङ्गणी, तृतीय तरङ्ग (२६४. २६६)

२. भर्त मेएठ के जीवनवृत्त, काल तथा कविता आदि के विस्तृत विवेचन के लिए संस्कृत-किव-चर्चा — पृ० १४४ १५४ देखिए।

#### ६ श्र द्रक

गुप्त-काल में श्रव्यकाव्य के साथ ही साथ दृश्यकाव्य की भी प्रचुर उन्नित हुई। यदि हरिषेण, कालिदास ग्रौर वत्सभिष्ट ने अपनी रसमयी किवता ग्रौर केमिल कान्त पदावली से जनता के आनिन्दित किया तो इसी काल में उत्पन्न हुए महाकि श्रूद्रक ग्रौर विशाखदत्त ने नाटक-ग्रन्थों की रचना कर लोगों का कम मनारंजन नहीं किया। गुप्त-युग के। यदि कालिदास जैसे महाकि की। उत्पन्न करने का गौरव प्राप्त है तो श्रूद्रक ग्रोर विशाखदत्त नाटककारों के। जन्म देने का श्रेय भी इसी के। है। कहने का तात्पर्य यह कि काव्य-कला के साथ ही नाटक का भी इस काल में विशेष श्रम्युद्य हुआ। पीछे जे। वर्णन प्रस्तुत किया गया है वह किवयों का है। श्रव गुप्तकालीन नाटककारों का संचित्त परिचय दिया जायगा।

श्रूद्रक इस काल के एक प्रधान नाटककार माने जाते हैं। आपके ऊपर जैसी सरस्वती की कृपा थी वैसी ही लच्मी की भी थी। श्रूद्रक न केवल किव थे वरन् राजा भी थे। वे गुप्तकाल के अमूल्य रत थे। गुप्त-काल में आपकी सत्ता के प्रमाण यहाँ दिये जाते हैं।

श्रूद्रक के समय-निरूपण के सम्बन्ध में पश्चिमी तथा पूर्वी विद्वानों में बड़ा मत-मेद है। पुराणों में आन्ध्रभृत्य-कुल के प्रथम राजा शिमुक का वर्णान मिलता है। अनेक विद्वान् राजा शिमुक के साथ श्रूद्रक की अभिन्नता अङ्गीकार कर इनका समय विक्रम की प्रथम शताब्दी में मानते हैं। परन्तु 'मृच्छुकटिक' के कर्चा की इतनी प्राचीनता स्वीकार करने में बहुतों के। आपित्त है। अतः विहरङ्ग तथा अन्तरङ्ग प्रमाणों के आधार पर आपके विश्वसनीय समय का निरूपण किया जाता है।

वामनाचार्य ने अपनी 'काव्यालंकारसूत्र वृत्ति' में (श्रुद्रकादिरचितेषु प्रवन्धेषु) श्रुद्रक-विरचित अन्थ का उल्लेख किया है। 'चूतं हि नाम पुरुषस्य असिंहासनं राज्यं' मृच्छु-कटिक के इस चूत-प्रशंसा-परक वाक्य के। उद्धृत भी किया है जिससे कह सकते हैं कि आठवीं शताब्दी के पहले ही मृच्छुकटिक की रचना की गई होगी। वामन के पूर्ववर्ती आचार्य देंगडी (सन्तम शतक) ने भी 'काव्यादर्श' में 'लिम्ग्तीव तमोङ्गानि' मृच्छुकटिक के इस पद्यांश के। अलंकार-निरूपण करते समय उद्धृत किया है। इन बहिरंग प्रमाणों के अपधार पर हम कह सकते हैं कि 'मृच्छुकटिक' की रचना सप्तम शताब्दी के पहले ही हुई होगी।

समय-निरूपण में अन्तरंग प्रमाणों से भी सहायता मिलती है। मृच्छ्रकटिक के नवम श्रङ्क में वसन्तसेना की हत्या के लिए श्रार्थ चारुदत्त केा, ब्राह्मण होने के कारण, प्राणदर्गंड न देकर राष्ट्र-निर्वासन का दर्गंड दिया जाता है,—

श्रयं हि पातकी विष्रो न वध्या मनुरब्रवीत्। राष्ट्रादस्मात्तु निर्वास्यो विभवैरत्त्ततैः सह ॥६।३६॥ यह निर्णाय ठीक मनुस्मृति के श्रनुरूप ही है— न जात ब्राह्मण हन्यात् सर्वपापेष्विप स्थितम् । राष्ट्रादेनं बहिः कुर्यात् समग्रधनमज्जतम् ॥

श्रतः मृञ्छुकटिक की रचना मनुस्मृति के अनन्तर हुई होगी। मनुस्मृति का रचना-काल विक्रम से पूर्व द्वितीय शतक माना जाता है जिसके पीछे मृञ्छुकटिक की मानना होगा। भास कवि के 'दरिद्र-चारुदत्त' श्रौर श्रूद्रक के मृञ्छुकटिक में श्रूत्यन्त समानता पाई जाती है। मृञ्छुकटिक का कथानक विस्तीर्ण है श्रौर 'दरिद्र-चारुद्त्त' का संचित्त। यदि मृञ्छुकटिक का भास के रूपक के श्रनुकरण पर रचा गया मान लें, तो श्रूद्रक का समय भास के पीछे—अर्थात् तीसरी शताब्दी के पीछे—होना चाहिए।

मृच्छुकटिक के नवम श्रङ्क में किव ने बृहस्पित के। अंगारक अर्थात् मंगल का विरोधी माना है? । परन्तु वराहमिहिर ने इन दोनों प्रहों के। मित्र माना है? । श्राजकल भी मंगल तथा बृहस्पित मित्र ही माने जाते हैं । परन्तु वराहमिहिर के पूर्ववर्ती केाई-केाई श्राचार्य इन्हें शत्रु मानते थे जिसका उल्लेख 'बृहजातक' में पाया जाता है । वराहमिहिर का परवर्ती प्रन्थकार बृहस्पित के। मंगल का शत्रु कभी नहीं कह सकता । श्रातः यह सिद्ध है कि श्रूद्रक का श्राविभीय वराहिषिहिर के पहले हुआ था । वराहिषिहर की मृत्यु ५८६ ई० में हुई थी इसलिए श्रूद्रक का समय छुठी शताब्दी के पहले होना चाहिए।

इन सब प्रमाणों का सार यही है कि शूद्रक-भास (तृतीय शतक) के परवर्ती तथा वराहमिहिर (षष्ठ शतक) के पूर्ववर्ती ये अर्थात् मृच्छकटिक की रचना पञ्चम शतक में हुई थी। इस प्रकार शूद्रक का गुप्त-युग में आविर्भाव प्रमाणिस है।

शूद्रक के इतिवृत्त के विषय में कुछ विशेष पता नहीं चलता। मृच्छकटिक आदि के श्लोकों से पता चलता है कि आप ऋग्वेद, सामवेद, गणितशास्त्र, वैशिकी-कला— सत्य, गायन, वादन—आदि और हस्ति-शास्त्र में परम प्रवीण थे। भगवान् शिव के अनुग्रह से इन्हें ज्ञान प्राप्त हुआ था। इन्होंने बड़े ढाट-बाट से अश्वमेष किया था तथा सौ वर्ष आयु पाकर अन्त में अगिन में प्रवेश किया । शूद्रक नामक राजा की संस्कृत-साहित्य में खूब प्रसिद्ध है। जिस प्रकार विक्रमादित्य के विषय में

१. अङ्गारकविरुद्धस्य प्रचीणस्य बृहस्पतैः । महोयमपरः पाखे धूमकेतुरिवोत्थितः । १।३३।

२. जीवेन्रूष्णकराः कुलस्य सुहृदः ।--बृहञ्जातक २।१६।

३. ऋग्वेदं सामवेदं गिखितमथ कलां वैशिकों हरितिशिक्षां श्वारंश शर्वंप्रसादात् व्यपगतितिमिरे चलुषी चेापलभ्य । राजानं वीद्य पुत्रं परमसमुदयेनाश्वमेधेन चेष्ट्वा, लब्धा चायुः शताब्दं दिनशतसिंहतं श्रद्भकोऽन्नं प्रविष्टः ।।१४।। समरव्यसनी प्रमादश्रत्यः ककुदं वेदिवदां तपीधनश्च । परवारणवाहुयुद्धलुब्धः चितिपालः किल श्रद्भको वभूव ।। १।५।।

श्रनेक किंवदन्तियाँ हैं उसी प्रकार इनके विषय में भी हैं। इसके श्रितिरक्त कुछ प्रामाणिक वृत्त का पता नहीं है।

श्द्रक की कीर्त केवल एक ही प्रन्थ-रल के आधार पर अवलम्बित है। वह है मृच्छुकटिक। डा० पिशल म्रादि विद्वान् मृच्छुकटिक को कान्यादर्श के प्रणेता दर्णडी की रचना मानते हैं परन्तु इस मत का अब पूर्णतया खरडन हो चुका है। हाल ही में श्द्रक के नाम से पद्म-प्राभ्तक नामक भाग मिला-है। भाग का कथानक बहुत ही सुन्दर है अत: इसे श्द्रक-रचित मानने में कोई आपित्त नहीं। मृच्छुकटिक अपने ढझ का एक अन्द्रा प्रकरण है। चरित्र-चित्रण, श्रृतु-वर्णन, अलङ्कारों की छुटा, तत्कालीन सामाजिक दशा का जीता-जागता चित्र, प्राकृत-भाषात्रों का अपूर्व जमघट तथा नाटकीय गति (Dramatic movement) में यह अपना सानी नहीं रखता। आर्य चारदत्त का चरित्र अदितीय है तथा आदर्श दिखलाया गया है।

दीनानां कल्पवृत्तः स्वगुण्फलनतः सज्जनानां कुटुम्बी
आदर्शः शिन्तितानां सुचरितनिकषः शीलवेलासमुद्रः ।
सत्कर्ता नावमन्ता पुरुषगुण्निधिर्दित्त्रिणोदारसस्वो
ह्ये कः श्लाष्यः स जीवत्यधिकगुण्तया चोच्छ्वसन्तीव चान्ये ॥ (१।४५)

श्रद्भक की कविता बड़ी सुन्दर तथा रसमयी है। रूपक की अपूर्व छटा, उत्प्रेचा का उपन्यास, सीघे शब्दों का प्रयोग तथा चमत्कार-जनक स्कियाँ देखते ही बनती हैं। इस सीमित स्थान में श्रद्भक की कविता की चाशनी चखाना नितान्त असम्भव है, फिर भी उदाहरण के लिए एक-दो पद्म दिये जाते हैं —

गता नाशं तारा उपकृतमसाधाविव जने
वियुक्ताः कान्तेन स्त्रिय इव न राजन्ति ककुमः ।
प्रकामान्तस्तप्तं त्रिदशपितशस्त्रस्य शिखिना
द्रवीभूतं मन्ये पतित जलरूपेण गगनम् ॥५।२५॥
उदयित हि शशाङ्कः कामिनीगर्यडपार्ण्डुप्रविगणपरिवारो राजमार्गप्रदीपः ।
तिमिरिनकरमध्ये रश्मयो यस्य गौराः
स्रतजल इव पङ्के दुग्धधाराः पतन्ति ॥१।५७॥

### १० विशाखदत्त

गुप्तकालीन दूसरे प्रसिद्ध नाटककार महाकि विशाखदत्त हैं। खेद के साथ लिखना पड़ता है कि श्रापके विषय में कुछ भी इतिवृत्त ज्ञात नहीं है। मुद्राराज्ञस की प्रस्तावना से केवल इतना पता चलता है कि विशाखदत्त के पितामह का नाम सामन्त वटेश्वरदत्त था तथा इनके पिता महाराज पृथु थे। विशाखदत्त ने मुद्राराज्ञस के आरम्भ

१. दे िए-संस्कृत-कवि-चर्चा पृ० १५४ - १७५ ।

के दो श्लोकों में भगवान् शिव की स्तुति की है। इससे पता चलता है कि कदाचित् ये शैव थे। इनकी जन्भ-भूमि के विषय में विद्वानों में बड़ा मतभेद है। इनकी जन्म-भूमि कहाँ थी यह निश्चयपूर्वक कहना बड़ा किंदन है।

विशाखदत्त ने मुद्रारात्त्तस के अन्त में यह भरत-वाक्य लिखा है जिसका अर्थ है कि 'म्लेच्छों द्वारा सताई हुई पृथ्वी ने जिस राजमूर्ति की दोनों भुजाओं का आश्रय इस समय लिया है वह राजा चन्द्रगुष्त, जिसके बन्धु और भृत्यवर्ग श्रीमन्त हैं, इस पृथ्वो का चिरकाल तक पालन करे।'

वाराहीमात्मयानेस्तनुमवनविधावस्थितस्यानुरूपम् यस्य प्राग्दन्तकोटिं प्रलयपरिगता शिश्रिये भ्तधात्री। म्लेच्छैरिद्वज्यमाना भुजयुगमधुना संश्रिता राजमूर्तेः स श्रीमद्बन्धुभृत्यश्चिरमवतु महीं पार्थिवश्चन्द्रगुप्तः॥

डा॰ स्टेन केानो का, इस भरत वाक्य में आये हुए 'श्रधुना चन्द्रगुप्त: अवतु' वाक्य के आधार पर, मत है कि चन्द्रगुप्त विक्रमादित्य के समय में विशाखदत्त का आविर्भाव हुआ था तथा ये कालिदास के समकालीन थे। इस रलोक में 'चन्द्रगुप्त' का स्पष्ट उल्लेख पाया जाता है। 'शक' श्रौर 'वाह्लीक' जातियों के। उसने पराजित किया था। उसके श्रनुग्रह से उसके बन्धु श्रौर भृत्यवर्ग सुखी तथा समृद्ध थे। साँची के शिलालेख में बौद्ध श्राम्नकार्द्र व ने भी चन्द्रगुप्त के विषय में यही कहा है — 'महाराजा-धिराज श्रीचन्द्रगुप्तपादप्रसादाप्यायितजीवितसाधनः'। इससे स्पष्ट प्रतीत होता है कि महाकवि विशाखदत्त चन्द्रगुप्त विक्रमादित्य के समय में ही प्रादुर्भूत हुआ था।

विशाखदत्त की कीर्त-लता केवल एक ही ग्रन्थ-रत्न के ऊपर अवलिम्बत है। वह ग्रन्थ है मुद्राराच्स। इसके अतिरिक्त इस नाटककार की ग्रन्थ कृति का कुछ भी पता नहीं चलता। मुद्राराच्स अपने ढङ्ग का एक ग्रन्द्वा नाटक है। यह संस्कृत नाटकों के इतिहास में एक महत्त्वपूर्ण स्थान रखता है। मुद्राराच्स की सबसे वड़ी विशेषता यह है कि समस्त संस्कृत-साहित्य में यही एक ग्रन्थ है जिसे राजनैतिक नाटक कहा जा सकता है। राजनैतिक चालों तथा कूटनोति के दाव पेचों का ऐसा सुन्दर वर्णान है जो ग्रन्थत्र उपलब्ध नहीं हो सकता। विषकत्या का प्रयोग, मुद्रा (मुहर) का छुलपूर्वक प्रयोग तथा भिन्न-भिन्न वेषों में दूतों के विचरने का वर्णान एडकर तत्कालीन भारतीय उच्च सम्यता का चित्र ग्राह्मों के सामने खिंच जाता है। चाण्यस्य की गूढ़ राजनैतिक चालों के। देखकर कौन ग्राप्टचर्य से दाँतों-तले ग्राप्टुली नहीं दवाता ? समस्त घटनाओं की योजना इस सुन्दर रीति से की गई है कि विना ग्रान्तिम पृष्ठ तक पढ़े इसकी उत्कर्णडा बनी ही रहती है कि ग्रागे क्या होनेवाला है। भिन्न-भिन्न कथाग्रों का ग्रन्थन इस कुशलता से किया गया है कि सब ग्रान्तिम लह्य के। ही सिद्ध करने में सहायक होती हैं।

मुद्राराच्चस की भाषा राजनैतिक विषय के उपयुक्त ही है। यन्थ के पढ़ने से यह स्पष्ट प्रतीत होता है कि लेखक राजनीतिक भाषा लिखने में कितना कुशल है। विशाख-दत्त की कविता मुन्दर तथा अर्लकारों से युक्त है। परन्तु यह नाटककार अपनी काव्य

कला के लिए उतना प्रसिद्ध नहीं है जितना राजनीतिपूर्श नाटक लिखने के लिए। विशाखक दत्त की कविता का एक ही उदाहरण यहाँ पर्याप्त होगा--

धन्या केयं स्थिता ते शिरिंस शशिकला, किन्तु नामैतदस्याः, नामैवास्यास्तदेतत्, परिचितमपि ते विस्मृतं कस्य हेताः। नारी प्रच्छामि नेन्दुः, कथयतु विजया न प्रमाणे यदीन्दु-र्देट्या निह्नोतुमिच्छोरिति सुरसस्ति शास्त्रमध्याद्विभोर्वः॥

इस नाम का नाटक हाल ही में दिल्ल भारत से मिला है। इसकी लेखिका एक विदुषी है जिसके बारे में कुछ अधिक ज्ञात नहीं है। यह नाटक एक उत्सव के ऊपर लिखा गया है। लेखिका ने वर्णन किया है कि कौमुदीमहोत्सव उसका अभिनय भी उसी समय हुआ था। इसमें वर्णन मिलता है कि मगध के राज्य के बारे में भगड़ा था। राजा के पुत्र उत्पन्न होने पर उसके दत्तकपुत्र ने विद्रोह किया। अन्त में वह मारा गया और राजकुमार ने ही सिंहासन के। सुशोभित किया। इसके अतिरिक्त और किसी बात पर यह प्रकाश नहीं डालता।

यह पुस्तक हाल ही में गायकवाड़ श्रोरियटल सीरिज़ में निकली है। इसमें वैष्णवों के पश्रात्र मत का प्रतिपादन किया गया हैं। विद्वानों का मत है कि गुप्त राजा इस सिद्धान्त या मत के माननेवाले थे। श्रानेक साहित्यिक जयाख्य-संहिता लेखों के श्राधार पर यह निर्विवाद सिद्ध हुश्रा है कि यह पुस्तक पाँचवीं शताब्दी के मध्यभाग में तैयार हुई।

### ११ सवन्धु

गत पृष्ठों में गुष्तकालीन संस्कृत-कवियों तथा नाटककारों का संज्ञिप्त परिचय दिया गया है । गुष्त-काल में पद्य-काव्य तथा नाटक के साथ ही साथ गद्य-साहत्य का भी प्रचुर विकास हुआ। इस काल में केवल एक ही गद्य-किव का आविर्माव हुआ। इसका नाम सुवन्धु है। सुवन्धु का नाम संस्कृत-साहत्य में बहुत प्रसिद्ध है। आपका संस्कृत-गद्य के इतिहास में एक बहुत महत्त्वपूर्ण स्थान है। सुवन्धु की सबसे बड़ी विशेष्या यह है कि आप कथा साहित्य ( Prose Romance ) के सर्वप्रथम लेखक हैं। संस्कृत में कथा लिखने की परिपाटी सर्वप्रथम आप ही ने चलाई। बाण आदि गद्य लेखकों के आप ही पथ-प्रदर्शक थे। यही सुवन्धु की महत्ता का रहस्य है।

गहाकवि वाण्यभट्ट ने सुवन्धु का नामाल्लेख करते समय हर्षचरित के प्रारम्भ में लिखा है कि "कवियों का दर्प 'वासवदत्ता' के कारण नष्ट हा गया।"

कवीनामगलहर्पी नून वासवदत्तया । शक्त्येव पारहपुत्राणां गतया कर्णगोचरम् ॥

নু প্ৰতিষ্ঠানত ভিত্তাত সহীক্ষা কৈ চিত্তালৈ কৰি চিত্তালৈ কৰে এই চিত্তালৈ কৰি কৰি কৰি কৰি কৰি কৰি কৰি কৰি কৰে কৰ সংগ্ৰহণ

१ डा०-विनयतोष महाचार्य-गायकवाड सीरिज, नं० ५४ सुमिका पृ० २६-३४ ।

कादम्बरी के श्रारम्भ में भी आपने 'श्रविद्वयी कथा' के उल्लेख से वासवदत्ता का ही उल्लेख किया है । वाक्पितराज ने गाड़वहों में भास, कालिदास श्रीर हरिचन्द्र के साथ सुबन्धु का भी नाम लिया है । मंख ने 'श्रीकर्यउचरित' में तथा कविराज ने 'राघवपार्यडवीय' में सुबन्धु का स्मरण किया है । कविराज ने तो यहाँ तक लिखा है — कुटिल काव्य-रचना में 'बाण श्रीर सुबन्धु ही कुशल हैं ।' सर्वप्रथम बाण ने इनका उल्लेख किया है श्रवः इतना तो निश्चित ही है कि सुबन्धु बाण के पूर्ववर्ती हैं । सुबन्धु ने अपनी वासवदत्ता में उद्योतकर का उल्लेख किया है — "न्यायस्थितिमिव उद्योतकर स्वरूपं, बुद्धसङ्गतिमिव श्रलङ्कारभूपिताम"

उद्योतकर का काल ५०० ई० के आसपास है। अतः यह स्पष्ट सिद्ध है कि सुबन्धु उद्योतकर (५०० ई०) के बाद तथा बाए (सातवीं सदी का पूर्वार्द्ध) के पहले अर्थात् छुठी शताब्दी के मध्यकाल में प्रादुर्भृत हुए थे। एक दूसरे प्रकार से भी सुबन्धु का काल-निर्णय किया जा सकता है। आपने 'वासवदत्ता' में निम्नलिखित श्लोक दिया है—

सा रसवत्ता विहता नवका विलयनित चरति ने। कं कः। सरसीव कीर्तिशेषं गतवति भुवि विक्रमादित्ये॥

अर्थात् रसवत्ता नष्ट हे। चुकी, नये लोग विलास करने लगे। कौन किसे नहीं खा जाता १ सरोवर की भाँति जब पृथ्वी पर विक्रमादित्य की कीर्ति रोष रह गई।

अब प्रश्न यह है कि इस श्लोक में उल्लिखित विक्रमादित्य कीन है ? विद्वानों की यह आरणा है कि यह विक्रमादित्य स्कन्द्गुत विक्रमादित्य ही है । क्योंकि इस राजा के मरने के बाद हूणों के आक्रमण से गुत-राज्य की राज्यलद्मी चलायमान हा रही थी तथा देश में अराजकता-सी मच गई थी । अतः इससे सिद्ध है कि सुबन्धु छुठी शताब्दी के मध्यकाल में विद्यमान थे।

सुबन्धु की एकमात्र कृति उनकी 'वासवदत्ता' है। जैसा पहले लिखा जा चुका है, 'वासवदत्ता' अपने ढङ्क की पहली पुस्तक है। सचसुच ही महाकवि बागा के शब्दों में, 'सुबन्धु ने वासवदत्ता लिखकर समस्त किवयों के गर्व की चूर कर दिया।' वासवदत्ता कथा है, आख्यायिका नहीं। महाकवि बागा ने भी इसे 'कथा' कहकर ही स्मरण किया है। यह अपने ढङ्क का अदितीय तथा अनुठा अन्थ-रत्न है। गद्य काठिन्य में यह अपना सानी नहीं रखता। इसके लेखक के ही शब्दों में यह 'प्रत्यत्त्रर्रेष्णमय प्रबन्ध' है। इस अन्य के अत्येक पद में—नहीं, प्रत्युत प्रत्येक अत्तर में—रितेष है। अन्य किवयों के द्वारा अप्रयुक्त तथा केवल कोष ही में पाये जानेवाले शब्दों के प्रयोग से यह प्रन्थ अत्यन्त किठन हो गया है। इसमें प्रसन्न रितेषों का सर्वथा अभाव है।



१. थिया निबद्धेयमितद्वयी कथा— कादम्बरी का प्रारम्भ ।

<sup>ः.</sup> भासिम जलगमित्ते कुन्तीपुत्ते तहा च रहुआरे । सेाबन्धवे च बन्धिम हास्थिन्दे च आपन्दो ॥

३. सुबन्धुर्वाणभट्टश्च कविराज इति त्रयः । वक्रोक्तिमार्गनिपुणाः चतुर्थो विद्यते न वा ।

सुबन्धु की शैली गौड़ी है। ऋषने 'ऋोज:समासभ्यस्त्वमेतत् गद्यस्य जीवितम्' इस काव्य-नियम का पालन करते हुए ऋपने गद्य-काव्य में लम्बे-लम्बे समासों की भरमार सी कर दी है। वर्णन में अतिशयोक्ति, ऋलङ्कारों की भनभनाहट तथा किंदन शब्दों का प्रयोग देखते ही बनता है। बाण ने भी गौड़ी शैली का ऋाश्रय लिया है। उन्होंने भी लम्बे समासों तथा ऋलङ्कारों का प्रचुर प्रयोग किया है; परन्तु बाण के गद्य तथा सुबन्धु की रचना में ज़मीन ऋासमान का ऋन्तर है। बाण की शैली सरस है तथा श्लेष-प्रयोग प्रसन्न हैं। परन्तु सुबन्धु की रचना में इससे भिन्न एक अपना हो अन्द्रापन है। उनके पद्य ऋत्यन्त सरस और चित्ताकर्षक हैं। एक ही उदाहरण यहाँ पर्याप्त होगा—

विषधरोप्यति विषमः खल इति न मृषा वदन्ति विद्वांसः । सकुलद्वेषो पुनः पिशुनः ।
—वासवदत्ता ।

पिएडतों ने जो यह कहा है कि खल लोग विषधर (सर्प) से भी विषम (बुरे) होते हैं यह बात भूढ नहीं है अर्थात् अच्हरशः सत्य है। सर्प नकुल (नेवला) द्वेषी होता है। वह नेवले से द्वेष करता है। अपने कुलवालों को किसी प्रकार का कष्ट नहीं देता (न + कुलदेषी)। परन्तु खल मनुष्य-कुल-द्वेषी होता है। वह अपने कुलवालों से ही द्वेष करता है और उन्हीं का नाश करता है। अतः इस प्रकार वह सर्प से भी विषम है। इस श्लोक में 'नकुल' शब्द पर कितना सुन्दर श्लेष है।

श्रन्य तथा दृश्य कान्य का ऊपर जो विवरण दिया गया है उससे स्पष्ट होता है कि गुप्त-काल सुवर्ण युग के साथ ही सरस युग भी था। जिस काल में स्वयं किव-कुल-गुस कालिदास अपनी कोमल-कान्त पदावली की रचना कर जनता के। त्रानन्द-सागर में विभोर करें उसकी सरसता का वर्णन कैसे किया जा सकता है १ सचमुच ही गुप्तकालीन साहित्यिक वातावरण इन किवपुङ्गवों की सरस स्कियों से रसमय तथा स्निग्ध हो गया था। जहाँ दिखए वहीं काव्य-चर्चा की धूम थी, किवता का बोलवाला था। समस्त वायुमण्डल काव्यमय हो गया था। इन साहित्यानुरागी सम्राटों की सुशीतल छन्नछाया में वैठकर यदि इन किवयों ने अपनी काव्य-वंशी मीठी-मीठी बजाई तो इसमें त्राश्चर्य ही क्या है। त्रावश्य ही उन्होंने अपने काव्य का अलौकिक सङ्गीत सुना तथा मधुर चाशनी चस्ता कर कुछ देर के लिए लोगों के। तापत्रय से विमुक्त कर दिया होगा। निश्चय ही इन किव-के।किलों की सुमधुर काकली ने तत्कालीन भारतीय काव्याद्यान में अकाल में ही वसन्त का प्रादुर्भाव कर दिया था तथा तथा तथा तथा तथा कुक से सब के। आनन्द-सावित कर दिया था।

### १२ भामह

काव्य तथा नाटक के वर्णन के उपरान्त यह उचित प्रतीत होता है कि इनके विधायक शास्त्रों का भी वर्ण न यहीं पर कर दिया जाय। अलङ्कार-शास्त्र की उत्पत्ति तो गुप्त-काल के बहुत पहले ही हा चुकी थी। महास्त्रप रुद्रदामन् के गिरनारवाले शिला-

लेख में अलङ्कारशास्त्रीय पारिभाषिक शब्दों की उपलब्धि होने के कारण यह स्पष्ट है कि ईसा की दूसरी शताब्दी में काव्यालङ्कार के विषय में कुछ प्रनथ अवश्य रचे गये थे जिनके नियमों का पालन करते हुए कवि लोग गद्य-पद्य की रचना किया करते थे। भरत के नाट्यशास्त्र का भी समय गुप्त-काल के पूर्व ही है। गुप्त-काल में अलङ्कार-शास्त्र का, प्रचर मात्रा में, क्रमिक विकास हुआ। इसी काल में अलङ्कार-शास्त्र के सबसे प्रथम आचार्य का श्राविभीव हुआ था जिनका नाम भामहाचार्य है। कुछ लोग त्राचार्य भामह के। दराडी ग्रीर धर्मकीर्ति के पीछे सातवीं शताब्दी के ग्रान्त में मानते हैं प्रन्तु यह मत नितान्त अममूलक है तथा विद्वानों द्वारा इसका पूर्णतया खरडन है। चुका है । भामह ने प्रसङ्गवश तर्क दे। यों का दिखलाते समय बाद्ध न्याय के सिद्धान्तों का यत्किञ्चत् उल्लेख किया है जिसके परिशीलन से पता चलता है कि भामह िङ्नांग के न्याय प्रन्थों से परिचित थे, परन्तु धर्मकीर्ति के न्याय-सिद्धान्तों से विलक्ष स्मनभित्र थे। भामह ने प्रत्यच् प्रभाग को परिभाषा बतलाते हुए जा उसका लच्च 'प्रत्यचं कल्पनापोढम्' लिखा है, वह दिङ्नाग ही का लच्चण है। यदि वे धर्म-कीति के पीछे त्राविभूत हुए हाते ता धर्मकीर्ति के प्रत्यच लव्या के त्रानुसार ही इस लक्ष में 'अभ्रान्तम्' शब्द अवश्य जाड़ते। अतएव भामह का काल दिङ्नाग के बाद तथा धर्मकीर्ति के पहले अर्थात् पाँचवीं शताब्दी का अन्त अथवा छुठी का प्रारम्स है।

भामह का अलङ्कार-शास्त्र में बहुत ही महत्त्वपूर्ण स्थान है। इन्हीं ने पहले-पहल ऋलङ्कार-शास्त्र पर स्वतन्त्र रूप से प्रनथ का निर्माण किया। इस प्रनथ का नाम काव्या-लङ्कार है। इसमें छः परिच्छेद हैं जिनमें ऋलङ्कार शास्त्र के सभी ज्ञातव्य विषयों का बड़ी सरल भाषा में, अनुष्टुप् छन्दों में, वर्णन किया गया है। काव्य का लक्षण, उसके भेद, देाष, गुण तथा अलङ्कारों के लक्षण और भेदों का विवेचन बड़ी ही मामिक रीति से किया गया है। ऋन्तिम ऋथ्याय का विषय शब्द-शुद्धि है। भामह ही ऋलङ्कार सम्प्रदाय (School) के सर्वप्रथम आचार्य माने जाते हैं। पीछे के ऋालङ्कारिकों पर इनके मत का प्रचुर प्रभाव पड़ा है।

## १३ श्रमरसिंह

प्रसिद्ध कोश 'नामलिङ्गानुशासन' के कर्ता अमरसिंह भी गुप्त-काल ही के एक रत्न थे। इनके व्यक्तिगत जीवनचरित के बारे में कुछ पता नहीं चलता। ये अमरसिंह चन्द्रगुप्त विक्रमादित्य के नवरतों में माने गये हैं। ये बाद्ध थे। इन्होंने अमरकाश के आरम्भ में विशिष्ठ देवताओं की नामावली देने के पहले भगवान् बुद्ध ही का नाम सर्वप्रथम दिया है। इनका बनाया हुआ 'नामलिङ्गानुशासन' ही इनकी एकमात्र रचना है। इस अन्य की विशेषता यह है कि संस्कृत-साहित्य में यही सबसे प्राचीन उपलब्ध केशश है। यह अन्य सरल अनुष्टुप छन्दों में लिखा गया है तथा वड़ा ही महत्त्वपूर्ण है। इस अन्य का भाष्य चीरस्वामी का लिखा हुआ अत्यन्त प्रसिद्ध है। सम्भवतः इन्होंने कोई व्याकरण-

१ पं ० बहुकनाथ रामा और बलदेव उपाध्याय—भागह काव्यालङ्कार, भूमिका माग

प्रनथ भी लिखा था। इनके विषय में यह कहावत चली आती है कि इन्होंने महाभाष्य चुराया था—'श्रमरिंहस्तु पापीयान् महाभाष्यमचूचुरत।' परन्तु इस समय इनके नाम से केाई व्याकरण प्रनथ नहीं मिलता।

## दर्शनशास्त्र

गुप्त-काल में, श्रन्यान्य ज्ञान-विभागों के समान, दर्शनशास्त्र की भी प्रचुर उन्नति भारतीय दर्शनों के कालकम के विषय में विद्वानों (भारतीय तथा अभारतीय) में गहरा मतभेद है। किर भी उपलब्ध साधनों की छान-बीन करने से हम एक निश्चित सिद्धान्त पर पहुँच सकते हैं। दर्शनशास्त्र ही भारतीयों की जाज्वल्यमान आध्यात्मिक विभूति हैं। इनके द्वारा भारतीयों की विशाल विचारशक्ति, आदरणीय मननशक्ति तथा निपुल पारिङस्य का पर्याप्त परिचय प्राप्त किया जा सकता है। ये दर्शन भारतीयों की निजी समात्ति हैं। आजकल दर्शनशास्त्रों का जो सबसे प्राचीन रूप प्राप्त होता है वह स्त्रात्मक है। इन्हीं स्त्र ग्रन्थां के साथ-साथ तत्तत् दर्शनों का त्राविर्भाव नहीं हुआ, प्रत्युत उनके बहुत पहले विद्वानों ने त्र्याध्यात्मिक जगत् की जो गहरी छान बीन की थी उसी के महत्त्वपूर्ण परिणामों का एकत्रीकरण इन सूत्र-प्रन्थां में हिंगोचर होता है। इस प्रकार सूत्र-ग्रन्थों की रचना एक महत्त्वपूर्ण काल के क्रारम्भ की सूचना नहीं देती है बल्कि मौलिक अन्सन्धान करनेवाले एक युग की समाप्ति की परिचायिका है। भारतीय छुहों दर्शनों के निजी छु: सूत्रग्रन्थ हैं जिनकी रचना के विषय में यूरोपीय विद्वान भिन्न-भिन्न मतों के माननेवाले दीख पड़ते हैं। उनके मतानुसार कुछ दार्शनिक सूत्र-प्रन्थों की रचना इस गुप्त-काल में भी हुई। डा० याकावी विज्ञानवाद के मत के खराडन किये जाने से न्याय-सूत्रों की रचना का काल विज्ञानवादी वसुबन्धु के अनन्तर चौथी शताब्दी में मानते हैं। परन्तु इस मत में विशेष विप्रतिपत्तियाँ हैं। इन सब विषयों के। यहाँ दिखलाने का यद्यपि स्थान नहीं है तथापि हमारा यह निश्चित सिद्धान्त है कि सांख्य-सूत्रों को छोड़कर, जो कि बहुत पीछे ( १२वीं या १३वीं शताब्दी ) के हैं. अन्य दर्शन-सूत्रों की रचना गुप्त-काल का आरम्भ होने के पहले ही हो चुकी थी। गुप्त-काल में इन सूत्र-ग्रन्थों के ऊपर प्रामाणिक भाष्यों का निर्माण हुन्ना। अतएव गुप्त-काल के। हम भारतीय दर्शन के इतिहास में भाष्य-रचना का काल मानते हैं। इस समय में सूत्रग्रन्थों की व्याख्या की परम्परा का अच्चएए बनाये रखने के उन्नत विचार से प्रेरित होकर मौखिक व्याख्या के। लिखित रूप प्रदान किया गया। इस प्रकार भारतीय दर्शन के इतिहास में भी गुन्त-काल की निजी विशेषता स्पष्ट ही है।

### सांख्य

सांख्यदर्शन बहुत ही पुराना है। इसके विशिष्ट सिद्धान्तों की भत्तक महाभारत तथा पुराणों में ही नहीं बल्कि उपनिषदों में भी दिखाई पड़ती है। इसके प्रवर्तक महर्षि कपिल हैं। सत्त्व, रजस् और तमस् इस गुण-त्रय की कल्पना, जगत् के मूल में प्रकृति श्रीर पुरुष जैसे द्वैतमूलक सिद्धान्त की उद्धावना, प्रकृति से परिणत होनेवाले २५ तत्वों को परिगणना, पुरुषों की बहुलता तथा निष्कियता, सत्कार्यवाद तथा परिणामवाद की योजना—ये सब सिद्धान्त सांख्यदर्शन के मौलिक सिद्धान्त हैं जिनके कारण उपनिषदों में महिष किपल को 'ग्रादिविद्धान' कहा गया है। किपल को शिष्य-परम्परा में त्रासुरि तथा पञ्चशिख ने इस तन्त्र का विपुल प्रचार किया था। महिष वार्पगण्य भी इस सम्प्रदाय के एक प्राचीन आचार्य माने जाते हैं। इन सब आचार्यों का समय गुप्त-काल के बहुत ही पहले का है। परन्तु इस गुप्त-काल ने भी सांख्य के दो माननीय श्राचार्यों को जन्म दिया जिनमें पहले ग्राचार्य विन्ध्यवासी हैं तथा दूसरे ग्राचार्य का नाम ईश्वरकृष्ण है।

आचार्य विन्ध्यवासी के विषय में चीनी भाषा के बौद्ध-प्रन्थों में बहुत कुछ विवरण मिलता है। परमार्थ नामक बौद्ध भिद्ध, चीन देश के तत्कालीन ऋधिपति के निमन्त्रण पर, चीन देश में गये थे ( ५४६ ई० ) । उन्होंने बौद्ध (१) विनध्यवासी श्राचार्य वसुबन्धु का जा जीवन चिरत लिखा है उसमें विनध्यवासी के जीवन की एक महत्त्वपूर्ण घटना का उल्लेख मिलता है। उस समय अयोध्या की पवित्र नगरी में राजा विक्रमादित्य राज्यसिंहासन पर स्त्रासीन थे। वहीं पर वसुबन्धु के गुरु बौद्ध भिद्ध बुद्धमित्र तथा विन्ध्यवासी में गहरा शास्त्रार्थ हुआ था जिसमें विनध्यवासी के प्रचएड पारिडत्य तथा प्रखर प्रतिभा के सामने बुद्धिमत्र के। गहरो मुँह की खानी पड़ी। विजय के उपलच्च में विक्रमादित्य ने विजयी विनध्यवासी का खूब सम्मान किया स्रौर तीन लाख सुवर्णा-मुद्राएँ उपहार में दीं। इस विजय के उपरान्त ये आ वार्य महोदय विन्ध्य के जंगल में अपने आश्रम में चले आये और थोड़े ही काल के बाद इनका देहान्त हो गया। जब वसुबन्धु लौटकर स्त्रयोध्या में स्त्राये तब उन्होंने स्त्रपने गुरु के पराजय की लजाजनक बात सुनी। उन्होंने शास्त्रार्थ के लिए विन्ध्यवासी का हूँ द निका-लने का विन्ध्य के जंगलों में सतत प्रयत्न किया परन्तु विन्ध्यवासी इसके कुछ पहले ही इस संसार से चल बसे ये। त्रातः वसुबन्धु ने विन्ध्यवासी के लिखे हुए 'सांख्यशास्त्र' का खरडन करने के लिए 'परमार्थनप्तित' नामक पुस्तक लिखी। परन्तु दुःख के साथ लिखना पड़ता है कि विन्ध्यवासी तथा वस्त्रक्य के ये ग्रन्थ चीनी भाषा में भी नहीं मिलते । श्रतः इन पुस्तकों के विषय में हमारा ज्ञान श्रत्यन्त अल्प है।

बहुत से विद्वानों का मत है कि ये विन्ध्यवासी सांख्यकारिका के सुप्रसिद्ध रचयिता ईश्वरकृष्ण ही हैं। इन दोनों आचार्यों की अभिन्नता बतलाने का प्रधान कारण यह माना जाता है कि जिस ग्रन्थ का ऋनुवाद परमार्थ ने चीनी भाषा में किया

विन्ध्यवासी तथा था उसका एक नाम 'हिरण्यसप्त ते' भी है। इस ग्रन्थ का ईश्वर-कृष्ण की एकता चीनी भाषा से किया गया श्रनुवाद ईश्वरकृष्ण की सांख्यकारिका से ठीक-ठीक मिलता है। विक्रमादित्य से विन्ध्यवासी को हिरण्य की प्राप्त हुई थी अप्रतप्य उनकी 'हिरण्यसप्तित' ईश्वरकृष्ण की 'सांख्यसप्तित' ही का दूसरा नाम है। फलतः दोनों प्रन्थकार एक ही हैं। परन्तु यह एकता बहुत ही निर्वल प्रमाणों की भित्ति पर

१. जे० आर० ए० एस० १६०५ पृ० ४८।

खड़ी की गई है। भारतीय परम्परा इन दोनों ग्रन्थकारों को विलकुल भिन्न भिन्न मानती त्राती है। दोनों के भिन्न-भिन्न मानने के प्रमाण बड़े प्रवल हैं—

- (१) इन दोनों प्रन्थकारों के मतों का उल्लेख जैन, बौद्ध तथा हिन्दू प्रन्थों में जहाँ कहीं आया वहाँ मिन्न-भिन्न नामों से ही उल्लेख किया गया है। बौद्ध-आचार्य कमलशील ने 'तत्त्व-संग्रह' की पिल्लका में इन दोनों (विन्ध्यवासी तथा ईश्वरकृष्ण) प्रन्थकारों का नाम तथा इनके श्लोक ग्रालग-ग्रालग उद्भृत किये हैं १।
- (२) परमार्थ ने अपने अन्य में वसुबन्धु के गुरु का नाम 'वार्षगण्य' लिखा है। 'वार्षगण्य' सांख्यशास्त्र के एक बहुत बड़े आचार्य थे और सांख्य, येगा तथा बेदान्त के अनेक मान्य अन्यकारों ने इनका बड़े आदर के साथ उल्लेख किया है। परन्तु ईश्वरकृष्ण के गुरु का नाम कहीं नहीं मिलता। डाक्टर बेल्वेल्कर का यह कथन, कि इनके गुरु का नाम 'देवल' थार, समुचित नहीं प्रतीत होता; क्योंकि 'माठरवृत्ति' के जिस वाक्य के आधार पर यह कथन किया गया है वहाँ पर देवल के नाम के बाद प्रभृति शब्द होने से हम इसी सिद्धान्त पर पहुँचते हैं कि देवल और ईश्वरकृष्ण के बी में अनेक सांख्याचार्य हो। ये थेरे। इस कारण भी दोनों की एकता असिद्ध होती है।
- (३) परन्तु सबसे प्रवल प्रमाण, जो इन दोनों की भिन्नता सिद्ध करने के लिए दिया जा सकता है, सिद्धान्त-सम्बन्धी है। विन्ध्यवासी के सिद्धान्तों का उल्लेख ब्राह्मण प्रन्थों में ही नहीं, विल्क ज़ैन तथा बौद्ध दार्शनिक प्रन्थों में भी बहुलता से मिलता है। ये सिद्धान्त ईश्वरकृष्ण के सिद्धान्त से अत्यन्त भिन्न हैं। कुमारिल ने अपने श्लोकवार्तिक में, भोजराज ने भोजवृत्ति में, मेधातिथि ने मनुभाष्य में, मिल्लिषेण ने स्याद्वादमञ्जरी में, गुण्यत्व ने सर्व-दर्शन-संग्रह की टीका में तथा शान्तरिक्त ने तत्त्व-संग्रह में विन्ध्यवासी के नाम तथा जिस मत का उल्लेख किया है वह ईश्वरकृष्ण के मत से नितान्त भिन्न है। मृत्यु के पश्चात् तथा दूसरे शरीर के। धारण करने के पूर्व इन दोनों के बीच में ईश्वरकृष्ण एक प्रकार का स्क्ष्मशरीर (लिङ्गशरीर) मानते

१. तत्त्वसंग्रह-गा० ओ० सी० ए० २२ |

२. भण्डारकर कामोमेरेशन वाल्यूम पृ० १७६ ।

३. किपलादासुरिणा प्राप्तामदं ज्ञानं ततः पश्चिराखेन तस्मात् मार्गवोल्कवाल्मिकहारीतदेवलप्रभृतीनाः गतम् ततस्तेभ्यः ईश्वरकृष्णेन प्राप्तम् । — माठरवृत्ति, चौ० सं० सी० ५० ५४ ।

४. श्लोकवार्तिक पृ० ३९३ तथा ७०४ ।

५. भोजवृत्ति ४।२२ ।

६. मनुस्मृति १।५५।

७. स्याद्वादमञ्जरी पृ० १२ ।

न, सर्व दशंनसंग्रह की टीका पृ० १०२-१०४ I

तत्त्वसंग्रह पृ० ६३६।

हैं । परन्तु यह अन्तराभव देह विन्ध्यवासी के माननीय नहीं है । इसी प्रकार ये विशेषतोद्दष्ट नामक अनुमान का एक अपूर्व प्रकार मानते हैं है जो ईश्वर-कृष्णकारिका में नहीं मिलता।

इन्हीं प्रवल प्रमाणों के आधार पर हम निश्चित रूप से कह सकते हैं कि विन्ध्यवासी ईश्वरकृष्ण से विलकुल भिन्न व्यक्ति हैं।

विन्थ्य के जङ्गलों में रहने के कारण इन प्रसिद्ध सांख्याचार्य का नाम विन्ध्य-वासी या विन्ध्यवास था, परन्तु यह तो व्यक्तिगत नाम नहीं है—केवल उपाधिमात्र है। परन्तु कमलशील की पिक्षका में दिये गये निम्नांकित श्लोक से ज्ञात है। कि इनका व्यक्तिगत नाम 'हिंद्रल' था। श्लोक यह है।:—

> यदेव दिध तत्त्वीरं यत् चीरं तद्दधीति च । वदता रुद्रिलेनैव ख्यापिता विन्ध्यवासिता ॥

इस श्लोक में सांख्य के सत्कार्यवाद की दिल्लगी उड़ाई गई है। बहुत सम्भव है कि यह श्लोक वसुबन्धु की 'परमार्थसप्ति' का हो। वसुबन्धु के गुरु के समसामयिक होने के कारण इनका समय प्राय: निश्चित सा है। डा॰ विनयतोष भट्टा-चार्य ने इनका समय २५० से ३२० ई० तक माना है । यह ठीक जान पड़ता है। ऊपर दिये गये इनके चिरत्र के अनुशीलन से प्रतीत होता है कि ये उत्तर भारत के रहने-वाले थे। विन्ध्यवासी नाम से क्या यह अनुमान नहीं किया जा सकता कि ये काशी के समीप ही चरणादि ( जुनार ) अथवा मिर्ज़ापुर के रहनेवाले थे ?

गुप्तकाल के दूसरे सांख्याचार्य ईश्वरकृष्ण थे। इनके विषय में विद्वानों में गहरा मतभेद है। केाई-काई विद्वान तो विन्ध्यवासी के साथ इनकी एकता मानकर इनके

्यक्तित्व के ही मिटाने पर तुले हुए हैं। परन्तु यह सप्रमाण दिखलाया जा चुका है कि ये विन्ध्यवासी से भिन्न व्यक्ति थे। इनके जीवन-चरित के विषय में ऋष तक कुछ भी बचान्त ज्ञात नहीं है। इनका काल भी बड़े विवाद का विषय है। इतना तो निश्चित ही है कि ये छुटीं शताब्दी

१. पूर्वोत्पन्नमसक्तं नियतं महदादि सूक्तपर्य्यन्तम् । संसरित निरुपभोगं भावैरिधवासितं लिङ्गम् ॥—सांख्यकारिका, कारिका ४० ।

२. अन्तराभवद हेस्तु निषिद्शो विन्ध्यव।सिना ।— श्लोकवार्तिक पृ० ७०४ । सांख्या अपि केचन्नान्तराभवभिन्छन्ति विन्ध्यवासित्रमृतयः ।

<sup>—</sup> मेवातिथिभाष्य पृ० ३२ ( ए० सेा० सं० )

सन्दिह्मानसद्भाववस्तुनोधात् प्रमाणता ।
 विशेषदृष्टमेतच्च लिखितं विन्द्रवासिना ।। १४३ ॥ — श्लोकवाति क पृ० ३६३ ।

४. तत्त्वसं मह की पिलका पृ० २२, गा० ओ सी०।

४. तत्त्वसं ग्रह की मूमिका पृ० ६१-६४।

के अपनन्तर के नहीं है। सकते । ५४६ ई० में परमार्थ ईश्वरकृष्ण की सांख्यकारिका का अपने साथ चीन देश में ले गये तथा ५५७—५६६ ई० के भीतर इन्होंने, एक प्रामाणिक टीका के साथ, इस प्रन्य का चीनी भाषा में अनुवाद किया । अतः ईश्वरकृष्ण का समय इससे पूर्व ही होगा। परन्तु कितना पूर्व ? कुछ लोग तो इनका समय २०० ई० के लगभग बतलाते हैं परन्तु यह कालनिर्ण्य उतना ठीक नहीं जँचता। इनके प्रन्थ पर न्यायभाष्य के रचियता वात्स्यायन का कुछ प्रभाव दील पड़ता है। ईश्वरकृष्ण की कारिका में दिया गया अनुमान का लच्चण (न्या० स्० ११११५ पर) वात्स्यायन-भाष्य के अनुलप ही है। वात्स्यायन गुप्तकालीन प्रन्थकार थे, अतः ईश्वरकृष्ण का समय भी गुप्त-काल में हो पड़ता है। बहुत सम्भव है कि वसुबन्धु के सांख्यशास्त्र के खरडन कर देने के अनन्तर ईश्वरकृष्ण का आविर्माव हुआ हो तथा इन्होंने सांख्यकारिका लिखकर सांख्य के मत का फिर से उद्धार किया हो। अतः इनका समय वसुबन्धु के अनन्तर होना अधिक युक्तियुक्त तथा ऐतिहासिक प्रतीत होता है। दिङ्नाग के 'न्यायप्रवेश' के अध्ययन से मालूम पड़ता है कि उन्होंने एक जगह सांख्यकारिका का उल्लेख किया है। दिङ्नाग का यह वाक्य —

परार्थाश्च तुरादयः संवातत्वात् शयनासनाद्यङ्गविशेषवत् । ईश्वरकृष्ण की कारिका के—संवातपरार्थत्वात् (का०१६)—ऊपर स्रवलम्बित प्रतीत होता है। इसकी पुष्टि तिब्बत देश में संरक्तित एक भारतीय दन्त-कथा से होती है।

सुनते हैं, दिङ्नाग ने जब अपने प्रमाण-समुचय के मंगल-श्लोकों का लिखना श्रारम्भ किया तब पृथ्वी काँपने लगी। सब स्थानों में एक विचित्र प्रकार की ज्याति फैल गई और बड़ा केालाहल हुन्ना। इस आश्चर्यजनक घटना श्रीर के। देखकर ईश्वरकृष्ण दिङ्नाग के पास श्रान्धदेश में वेङ्गी दिङ्नाग पहाड़ के पास गये। उस समय श्राचार्य दिङ्नाग भिचा के लिए बाहर गये थे। इन्होंने (ईश्वरकृष्ण ने ) उनके लिखे हुए शब्दों का बिल्कुल मिटा डाला | दिङ्नाग जब लौट करके स्त्राये तब उन्होंने मिटे हुए शब्दों को फिर से लिख दिया। दूसरी बार भी यही बात दुहराई गई। तीसरी बार दिङ्नाग ने ये शब्द अधिक जोड़ दिये कि इन महत्त्वपूर्ण शब्दों को काई भी न मिटावे। ईश्वरकृष्ण जब तीसरी बार मिटाने स्राये तब इन शब्दों के। पढकर वे उहर गये स्रौर दिङ्नाग के स्राने पर उनका दिङनाग से गहरा शास्त्रार्थ हुन्ना। पराजय होने पर त्रपने धर्म के। छोड़ देने की प्रतिज्ञा उभय पत्त ने की। सुनते हैं, दिङ्नाग ने ईश्वरकृष्ण के। कई बार हराया श्रीर जब ईश्वरकृष्ण से बौद्ध धर्म स्वीकार करने के लिए कहा तब वे स्वयं वहाँ से भाग गये परन्तु भागते समय कुछ ऐसे मन्त्रों का उच्चारण किया जिससे स्राचार्य दिङ्नाग के पास की सब चीजें भस्म हो गईं। तिब्बतीय अन्थों के आधार पर डा० विद्याभूषण ने इस ग्राख्यायिका का उल्लेख किया है । यदि इसमें कुछ तथ्य हा, तो यही मालूम पड़ता है कि ईश्वरकृष्ण आचार्य दिङ्नाग के समकालीन थे। श्रतः इनका समय चौथी श्रताब्दी के मध्य में होना चाहिए।

जिस ग्रन्थ के जपर ईश्वरकृष्ण की कीर्तालता स्रवलिम्बत है वह ग्रन्थ 'सांख्य-कारिका' है। सांख्यदर्शन का यही सबसे प्राचीन ग्रन्थ है। सांख्यशास्त्र के मूल सिद्धान्तों का वर्णन केवल ७० कारिकास्त्रों में इस सुन्दरता से सांख्य-कारिका दिया गया है, कि देखकर स्त्राश्चर्य होता है। सांख्यशास्त्र का विवरण प्रसङ्गत: देते समय प्राचीन दार्शनिकों ने (जैसे शंकराचार्य ने शांकरभाष्य में तथा सायण माधव ने सर्व-दर्शन-संग्रह में) प्रमाण्डप से सांख्यकारिका के ही उद्धृत किया है। इस ग्रन्थ पर स्त्रनेक टीकाएँ हैं जिनमें गौड़पादाचार्य का गौड़पादभाष्य, माठराचार्य की माठरवृत्ति तथा वाचर्यात मिश्र-कृत सांख्य-तत्त्व-कौमुदी प्रसिद्ध हैं। इनमें माठरवृत्ति सबसे प्राचीन मानी जाती है। चीनी भाषा में स्त्रनुवादित कारिका व्याख्या माठरवृत्ति ही मानी जाती है। स्त्रतः माठरवृत्ति का समय भी परमार्थ के पहले छुठी शताब्दी का स्त्रादिम भाग है। यो माठराचार्य भी गुप्त-काल के ही सांख्याचार्य हैं।

## न्याय दर्शन

गुप्त-काल में न्यायदर्शन की भी विशेष उन्नति हुई। न्यायसूत्रों की रचना के विषय में अभी तक विद्वानों में बड़ा मतभेद है। परन्तु इतना निश्चित है कि पूर्व-गुप्त-काल में ही न्याय-सूत्रों की रचना हा गई होगी। गुप्तकाल में न्याय-सूत्रों के ऊपर भाष्य तथा वार्तिक-अन्थों का महत्त्वपूर्ण निर्माण हुआ, यह इस शास्त्र के इतिहास के अनुशीलन से स्पष्ट प्रतीत होने लगता है। न्यायभाष्य की रचना वास्त्यायन ने तथा न्यायवार्तिक की रचना उद्योतकर ने की है। ये ही गुप्त-काल के प्रसिद्ध न्यायाचार्य हैं।

वात्स्यायन इनका गोत्र-नाम था। इनका व्यक्तिगत नाम पित्तलस्वामी था।
परन्तु सर्वसाधारण में ये अधिकतर अपने गोत्र नाम से ही प्रतिद्ध हैं। ये दित्त्ण भारत
के रहनेवाले थे। इनके समय-निर्धारण के विषय में जितना
वात्स्यायन मतभेद है उतना इनके जन्मस्थान के विषय में नहीं। हेमचन्द्र

मतभद है उतना इनके जन्मस्थान के विषय में नहीं। हेमचन्द्र ते अपने 'अभिधान-चिन्तामिए' में वात्स्यायन का एक नाम द्रामिल दिया है । 'द्रामिल' द्राविड़ का ही दूसरा रूप प्रतीत होता है। अतः इनका द्रविड़देशीय होना न्यायसंगत है। सम्भवतः ये काञ्ची के रहनेवाले थे। इनका समय भी अनेक समुचित प्रमाणों के आधार पर प्राय: निश्चित किया जा सकता है। यह तो प्रसिद्ध ही है कि दिङ्नाग ने वात्स्यायन-भाष्य का खण्डन अपने ग्रन्थ प्रमाण-समुच्य में किया है। अतः ये दिङ्नाग के पूर्ववर्ती हैं। न्यायसूत्र के रचना-

१. डा० विद्याभूषण — हिस्ट्री पृ० २७४-७५ ।

२. वात्स्यायना मल्लनागः कौटिल्यश्चणकात्मजः ।

द्रामिलः पिंचलस्वामी विष्णुगुप्तोङ्गुलश्च सः ॥ — अभिधानचिन्तामणि ।

काल के विषय में इधर नये अनुसन्धान किये गये हैं। डा॰ तुशी का कहना है कि न्याय-सूत्रों में दे। अलग अलग विभाग (स्तर) हैं। प्रथम और पञ्चम अध्याय, विषय की अनुरूपता के कारण, एक विभाग का धारण (Represent) करते हैं। दूसरा, तीसरा तथा चौथा अध्याय दूसरे विभाग में आते हैं। डा॰ तुशी की सम्मित में, नागार्ज न तथा आर्यदेव के समय में, तीसरी शताब्दी के लगभग इन दोनों का संयुक्तीकरण हुआ। इन न्याय-सूत्रों के भाष्यकार वाल्यायन तीसरी शताब्दी के बाद तथा पाँचवीं शताब्दी के पहले अवश्य विद्यमान थे। अतः इनका समय चौथी शताब्दी के लगभग है।

गौतम-न्याय-स्त्रों के समभने के लिए न्याय-भाष्य ही सबसे प्रथम तथा सबसे प्रामा-गिक ग्रन्थ इस समय उपलब्ध है। वाल्स्यायन के पहले भी अनेक ग्राचायों का होना ग्रानुमान-सिद्ध है जिनके मतों का उल्लेख 'एके या ग्रपरे' कहकर किया गया है। इस ग्रन्थ में बौद्धों के शून्यवाद आदि सिद्धान्तों का भी विद्वत्तापूर्ण खरडन है। ब्राह्मण्न्याय के प्रतिष्ठा प्रदान करनेवाला यही सबसे पहला ग्रन्थ है।

वात्स्यायन के बाद उद्योतकर ही न्थायशास्त्र के एक प्रखर आचार्य थे। इनके जीवन-चरित के विषय में हमारी जानकारी बहुत कम है। इनके प्रन्य की पृष्पिका देखने से मालूम होता है कि ये भारद्वाज-गोत्र के थे तथा पाशुपत-मत उद्योतकर के एक श्राचार्य थेरे। डा० विद्याभूषण का श्रनुमान है कि ये श्रपना न्यायवार्तिक लिखते समय थानेश्वर में रहते थेरे। इनके प्रन्थ में 'श्रुष्ठ' नामक स्थान का उल्लेख मिलता है। यह स्थान थानेश्वर से एक सड़क के द्वारा लगा हुआ था। इसी निर्देश के श्राधार पर इनके निवासस्थान का अनुमान किया जाता है।

उद्योतकर ने ही वास्त्यायन के न्यायभाष्य के ऊपर अपना दार्तिक लिखा है। न्याय-दर्शन के इतिहास में यह अन्थ अत्यन्त महत्त्वपूर्ण तथा विद्वत्तापूर्ण माना जाता है। महत्त्वपूर्ण माने जाने का कारण यह है कि गौतम के न्याय का दिख्नाग आदि बौद्ध-दार्शनिकों ने जो खण्डन किया था उन बौद्ध-आलोचनाओं का प्रमाण्यपूर्वक खण्डन करके इन्होंने गौतम-न्याय की सत्यता के। संसार के सामने प्रमाणित किया। इसका पता केवल अन्थ के अनुशीलन ही से नहीं चलता प्रत्युत न्याय-वार्तिक के इस आरम्भ के श्लोक से भी चलता है—

यदत्त्वपाद: प्रवरो मुनीनां शमाय शास्त्रं जगतो जगाद । कुतार्किकाज्ञाननिवृत्तिहेतुः करिष्यते तस्य मया निवन्धः॥

१. डा० तुशी-पि-दिङ्नाग बुधिस्ट टेक्स्ट्स-गा० ओ० सी०, भूमिका-भाग ।

२. इति पाशुपताचार्यश्रीभारद्वाजोद्योतकरङ्कतौ न्यायसूत्रवाति के पञ्चमे।ध्यायः ।—न्यायवाति क भूमका (चौा० सं० सी०) पृ० १३४ ।

३. डा० विद्याभूषण—हिस्ट्री पृ० १२४।

इस श्लोक के ऊपर वाचरपित मिश्र की 'तारपर्यटीका' के अवलोकन से इस प्रन्थ की रचना के कारण का ठीक-ठोक पता चलता है। वाचरनित मिश्र का कहना है कि यद्यपि वास्त्यायन ने न्यायशास्त्र की व्याख्या लिख दी थी तथापि दिङ्नाग प्रसृति स्र्यांचीन बौद्ध-दार्शनिकों के कुतर्करूपी अन्धकार से आच्छादित होने के कारण यह शास्त्र अपने तस्त्र के प्रकट करने में समर्थ नहीं था। इसी कारण बौद्धों के कुतकों से इस शास्त्र की रच्चा करने तथा वास्तविक अर्थ के प्रकाशन करने के लिए उद्योतकर ने यह प्रन्थ बनाया । उद्योतकर ने अपने उद्देश्य की पूर्ति के लिए अपने प्रन्थ में नागार्जुन, वसुवन्धु तथा दिङ्नाग के मतों का भली माँति खरडन किया है। इनका केवल एक ही प्रन्थ इनकी कीर्ति के। भारतीय दार्शनिक इतिहास में सदा अच्च एण बनाये रखने के लिए पर्याप्त है।

उद्योतकर के समय के विषय में विद्वानों में बहुत वाद-विवाद है। परन्तु कुछ ऐसे प्रामाणिक साधन हमें उपलब्ध हैं जिनकी सहायता से हम इनके समय का ठीक-ठीक निर्धारण कर सकते हैं। बाण्मष्ट ने जिस 'वासवदत्ता' का उल्लेख. 'हर्षचरित' के ब्रारम्भ में, किया है र सुबन्धु ने उसी ब्रन्थ में उद्योतकर के नाम का उल्लेख किया है । इससे स्पष्ट है कि बाए। भट्ट के बहुत ही पहले उद्योतकर ने श्रपने वार्तिक की रचना की। इस प्रवल प्रमाण के हाते हुए भी कुछ लोगों का अनुमान है कि उद्योतकर धर्मकीर्ति के समकालीन थे। धर्मकीर्ति बाणभट्ट के पीछे, सातवीं शताब्दी के मध्य में. प्रादुर्भृत होनेवाले बौद्ध-नैयायिक हैं। उन्होंने अनेक न्याय-प्रन्थों की रचना की है। उनमें से एक प्रन्थ का नाम है 'वाद-न्याय'। डा० विद्याभूषण का कहना है कि उद्योतकर ने वार्तिक में 'वाद-विधि' नामक जिस प्रन्थ का उल्लेख किया है वह प्रन्थ धर्म-कीर्ति का ही 'वाद-न्याय है । इसी अनुमान के स्राधार पर वे उद्योतकर के। धर्म-कीर्ति का समकालीन मानते हैं। परन्तु यह बात ठीक नहीं है। चीनी ग्रन्थों से पता चलता है कि वसुबन्धु ने भी वाद-विषयक तीन प्रन्थों की रचना की थी जिनके नाम चीनी भाषा में रोनिक (वाद विधि), रोनिशिक (वाद मार्ग), रोनिशन (वाद-कौशल ) हैं। ह्वेन्सॉग ने इन प्रन्थों को देखा था और उसके समय में वसवन्ध ही इनके रचियता माने जाते थे। बहुत सम्भव है कि उद्योतकर की 'बाद-विधि' वसवन्ध की यही 'वाद-विधि' हो, न कि धर्मकीर्ति का 'वादन्याय'। यदि उद्योतकर

१. यद्यपि भाष्यकृताकृतन्युत्पादनमेतत् तथापि दिङ्नागप्रभृतिभिरवीचानै: कुहेतुसंतमससमुत्थापनेन आच्छादितं शास्त्रं न तत्त्विनर्णयाय पर्याप्तभिति उद्योतकरेण स्विनवन्याद्योतिन तदपनीयते इति प्रयोजनवानयं आरम्भः ।— तात्पर्यटीका (चौ० सं० सी०) पृ० २।

२. वनीनामगलत् दर्भे नूनं वासवःत्तया । शक्तेव पाण्डुपुलाणां गतया कर्णगोचरम् । - हर्षचिरित ।

३. न्यायस्थितिमित उद्योतकरस्वरूपां, बौद्धसंगतिभित्र अलङ्कारभृषितां...........वासवदत्तां ददशं — वासवदत्तां (श्रीरंगम् संस्करण) ।

४. डा० विद्याभूषण — हिस्ट्री, पृ० १२४ ।

को धर्मकीर्ति का समकालीन मानें तो वासवदत्ता के उल्लेख का ऐतिहासिक मूल्य क्या हो सकता है ! इसी लिए यह निश्चयपूर्वक कहा जा सकता है कि उद्योतकर धर्म-कीर्ति के समकालीन नहीं थे; प्रत्युत धर्मकीर्ति के पूर्ववर्ती बाएाभट्ट से भी पहले तथा दिङ्नाग के पीछे इनकी स्थिति मानी जानी चाहिए। संदोप में इनका समय छुठी शताबदी का पूर्व भाग माना जा सकता है।

भारतीय न्याय-शास्त्र में उद्योतकर का स्थान बड़ा महत्त्वपूर्ण है। भारतीय न्याय-शास्त्र केा कुतार्किक बौद्ध-दार्शनिकों के कुतकों से बचाने का श्रेय यदि किसी केा प्राप्त है तो उद्योतकर को। यदि आपका आविर्भाव न होता तो न्याय-शास्त्र का जो प्रकारामान स्वरूप आज दिखाई पड़ता है वह दृष्टि-गोचर न होता। कुतार्किक बौद्धों की आलोचनाओं का खरडन कर आपने उन्हें निरुत्तर कर दिया तथा इस प्रकार गौतम-न्याय की सत्यता केा सिद्ध किया। इससे उद्योतकर का महत्त्व सहस्त ही जाना जा सकता है।

## वैशेषिक दर्शन

श्रन्य दर्शनों की भाँति वैशेषिक दर्शन की भी गुत-काल में श्रच्छी उन्नति हुई। इस समय में इस दर्शन के मूलभूत कणाद-सूत्र के ऊपर एक प्रामाणिक व्याख्या-ग्रन्थ की रचना हुई। वैशेषिक दर्शन के रचयिता महर्षि कणाद हैं जिनके विभिन्न नाम कराभुक् और उलूक ब्रादि भी हैं। इन्होंने दस अध्यायों में वैशेषिक दर्शन की रचना की है। प्रत्येक अध्याय में दा-दा आहिक हैं तथा प्रत्येक आहिक में सूत्र हैं जिनकी संख्या निश्चित सी नहीं है। कुल मिलाकर सब सुत्रों की संख्या ३७० है। द्रव्य, गुण, कर्म, समवाय, सामान्य, विशेष तथा अभाव-वैशेषिकों के ये ही प्रमेय हैं। परन्तु सबसे बड़ी विशेषता, जो उनके नामकरण का कारण मानी जाती है, यह है कि ये लोग विशेष नामक एक विशिष्ट पदार्थ की सत्ता स्वीकार करते हैं। वैशेषिक दर्शन तथा न्याय दर्शन की उन्नित तो समानान्तर रूप से हज़ारों वर्ष तक हाती आई। अनेक विद्वान दोनों दर्शनों के सिद्धान्तों पर भाष्य श्रीर व्याख्या, टीका तथा टिप्पणी लिखकर जिज्ञास पाढकों के सामने विशाद विवेचन प्रस्तुत करते रहे हैं। दोनों दर्शनों का सम्मिश्रण तो बहत ही पीछे हुन्ना है। परन्तु प्राचीनता की दृष्टि से 'कणादस्त्र' का स्थान और काल 'गौतम-सूत्र' की अपेचा अधिक महत्त्वपूर्ण तथा प्राचीन है। यह तो निर्विवाद सिद्ध है कि 'न्याय-सूत्र' के पहले ही 'कणादसूत्रों' की रचना है। गई थी। बौद्ध दार्शनिक-प्रन्थों में भी जिस ब्राह्मण्दर्शन का विशेष उल्लेख तथा खरडन मिलता है वह यही वैशेषिक दर्शन है। सांख्य दर्शन का भी कुछ खरडन है परन्तु वैशेषिक दर्शन के सिद्धान्तों के खरडन से तो पीछे के बैाद्ध दार्शनिक ग्रन्थ बहुत भरे पड़े हैं। यहाँ तक कि अनेक बैाद्ध टीकाकारों ने 'न्यायदर्शन' के सूत्रों के। भी वैशेषिक दर्शन के सूत्र मानकर ही उल्लेख किया है। इससे प्राचीन काल में वैशेषिकों का महत्त्व स्पष्ट ही प्रतीत होता है। इसी वैशेषिक दर्शन की विशद व्याख्या इस गुप्त-काल में हुई।

प्रशस्तपाद के ग्रन्थ का नाम 'पदार्थ-संग्रह' है। परन्तु यह ग्रन्थ सर्वसाधारण में 'प्रशस्तपादभाष्य' के नाम से प्रसिद्ध है। यद्यपि इसका नाम भाष्य है परन्तु भाष्य के लक्ष्णां भे सर्वथा रहित होने के कारण यह इस नाम से पुकारे जाने ये। य नहीं हैं। ग्रन्थकार ने भो कहीं इसको भाष्य नहीं बतलाया है । वैशेषिक सूत्रों पर वास्तविक भाष्य तो 'रावण भाष्य' है जिसके उल्लेख ही केवल पीछे के

प्रशस्तपाद

ग्रन्थों में यत्र-तत्र मिलते हैं परन्तु मृल ग्रन्थ अभी तक उपलब्ध
नहीं हुन्ना है। 'पदार्थ-धर्म संग्रह' के पहले रिलोक की व्याख्या करते हुए उदयनाचार्य
ने भी इसे भाष्य का नाम नहीं दिया है। उनके शब्दों में तो यही प्रतीत होता है
कि भाष्य के विस्तृत होने के कारण ही प्रशस्तपाद ने इस ग्रन्थ में वैशेषिक सिद्धान्तों का संचेप में प्रतिपादन किया है। अ्रतः उनके मत से भी यह भाष्य नहीं है। कुछ भी हो,
यह भाष्य से कम ब्रादरणीय नहीं है। भिन्न-भिन्न समय में इसके ऊपर जा टीकाएँ की
गई हैं उनमें वैशेषिक सिद्धान्तों का खूब विवेचन किया गया है। इसकी सबसे प्रधान तथा
प्रसिद्ध टीकाएँ श्रीधराचार्यकी 'न्याय-कन्दली' तथा उदयनाचार्य की 'किरणावली' हैं।

प्रशस्तगद के समय निर्धारण के विषय में ख़ून वाद विवाद हुन्ना है तथा इस समय भी चल रहा है। विवाद का प्रधान विषय यह है कि ये दिङ्नाग के पीछे हुए या पहले ? दोनों के प्रन्थों में बहुत साहरय उपलब्ध होता है। डा० किथ का मत है कि प्रशस्तपाद ने दिङ्नाग के प्रन्थों से सहायता ली है। परन्तु रूसी विद्वान् डा० शेरवास्की के त्रनुसन्धानों से कीथ का मत गलत सिद्ध हो गया है। डा० शेरवास्की ने दिखलाया है कि दिङ्नाग के गुरु आचार्य वसुबन्धु के प्रन्थों में भी 'प्रशस्तपाद भाष्य' की छाया पड़ी हुई है। त्रातः प्रशस्तपाद या तो वसुबन्धु से भी प्राचीन हैं या उनके समसामयिक हैं। यही सिद्धान्त त्राजकल सब विद्वानों के। मान्य है ।

## पूर्वमीमांसा दर्शन

पूर्वभीमांसा दर्शन का मूल सूत्र जैमिनि के नाम से प्रसिद्ध है। मीमांसा दर्शन के सूत्रों की संख्या दर्शनों के सूत्रों से अधिक है। यह सूत्रग्रन्थ १२ अध्यायों में विभक्त है तथा प्रत्येक अध्याय में पाद हैं। तीसरे, छुठे तथा दसवें अध्याय में आठ-आठ पाद हैं और शेष अध्यायों में केवल चार ही चार पाद हैं। इस प्रकार समस्त पादों की संख्या ६० है। प्रत्येक पाद में भिन्न-भिन्न अधिकरण हैं। सब अधिकरणों की संख्या मिलकर ६०७ है। कई सुत्रों से मिलकर एक अधिकरण बनता है। कुल सुत्रों की संख्या २७४५ है।

१. सूत्रार्थो वर्ण्यते येन पदै: सूत्रानुसारिभि: । स्वपदानि च वर्ण्यन्ते भाष्यं भाष्यविदो विदु: ॥

२. प्रणम्य हेतुमीश्वरं मुनि कणादमादरात् । पदार्थं धर्मसंग्रहः प्रवच्यते महे दयः ॥ — ग्रन्थ का मङ्गलाचरण ।

३. स शक्त्रे वस्यते । प्रकरणशुद्धे: सं मङ्ग्देनैव दर्शितत्वात । वैशवं लवुस्वं कृतस्नत्वच प्रकर्षः । सूत्रेषु वैशवामात्रात् भाष्यस्य च विस्तरत्वात । — किरणावली ।

४. प्रशस्तपाद के काल-निर्गय के विस्तृत वाद-विवाद के लिए देखिए— ए० बी० ध्रुव, न्याय-प्रवेश (गा० ओ० सी०) भूमिका ए० १६ — २१।

इस दर्शन का सिद्धान्त यही है कि वेद में कर्म-काग्रड की ही प्रधानता है। वेद-विहित कर्मों का अनुष्ठान प्रत्येक मनुष्य का कर्तव्य है। स्वर्ग-प्राप्ति ही मीमांसकों का मोच्च है। देवता मन्त्रमय है। कर्म करने से 'अपूर्व' की सिद्धि होगी और अपूर्व के द्वारा फल की प्राप्ति होती है। अतएव अनुपयुक्त होने के कारण मीमांसक लोग ईश्वर के। नहीं मानते।

इस मीमांसा दर्शन के ऊपर गुप्त-काल के आस पास भाष्य की रचना की गई। इस मीमांसा भाष्य के रचयिता शवरस्वामी हैं। ये मीमांसा दर्शन के प्रामाणिक व्याख्याता माने

श्वरस्वामी जाते हैं। इसी भाष्य के ऊपर कुमारिल ने श्लोकवार्तिक, तन्त्र-वार्तिक तथा दुप्टीका लिखकर एक नवीन भाष्ट सम्प्रदाय की स्थापना की। प्रभाकर ने भी शाबरभाष्य के ऊपर बृहती नामक टीका लिखकर एक नवीन 'गुरु' मत की चलाया। सुरारि मिश्र ने, जिनके विषय में 'मुरारेस्तृतीयः पन्था' वाली लोकेक्ति सर्वत्र प्रसिद्ध है, भाष्य के ही ऊगर श्रपनी टीका लिखकर कुमारिल तथा प्रभाकर मत से पृथक मीमांसा दर्शन में एक नवीन सम्प्रदाय की स्थापना की थी। इस प्रकार मीमांसा दर्शन के इन तीन सम्प्रदायों की उत्पत्ति का कारण यही मीमांसा (शबर) माष्य है। इस कारण मीमांसा दर्शन के साहित्य में इस भाष्य के महत्त्व का सहज ही अन्दाज़ लगाया जा सकता है।

श्वरस्वामी के समय के विषय में कुछ मत-भेद सा दिखाई पड़ता है। किंवदन्ती है कि विक्रम-संवत् के संस्थापक राजा विक्रमादित्य के यह पिता थे। सुनते हैं कि श्वर स्वामी के चार स्त्रियाँ थीं जो चारों वर्णों की थीं। उनमें विक्रमादित्य च्रित्रय जाति की स्त्री से उत्तरन हुए थे। परन्तु इस किंवदन्ती में ऐतिहासिक सत्य बहुत कम दीख पड़ता है। शायद शवर-भाष्य इतना प्राचीन नहीं है। इस भाष्य में शूत्यवाद तथा विज्ञानवाद के सिद्धान्तों का उल्लेख किया गया है। महायान सम्प्रदाय का तो स्पष्ट ही नामोल्लेख किया गया है। अतः इस उल्लेख से स्पष्ट मालूम पड़ता है कि इनका ब्राविभाव गुप्तों के ही समय में हुन्ना होगा; क्योंकि महायान सम्प्रदाय का हीनयान से अलग हे। इस एक स्वतन्त्र सम्प्रदाय के रूप में आना इसी युग के आरम्भ में हुन्ना था। ब्रातः गुप्त-काल में शवरस्वामी का होना अनुमान-सिद्ध है।

श्रव तक भारतीय दर्शनों के इतिहास का जो वर्णन दिया गया है उससे पाठकों की गुप्त काल में ब्राह्मण दर्शन के विकास का भली भाँति पता लग गया होगा । जैसा कि पहले कहा गया है, गुप्त-काल भारतीय दर्शन के इतिहास में भाष्यकारों का काल है । इस काल में दर्शनों के सूत्रों के ऊपर प्रामाणिक भाष्यों की रचना हुई । जिस दर्शन के ऊपर (सांख्य) सूत्र प्रन्थ नहीं था उसके ऊपर भी इस काल में प्रामाणिक प्रन्थ बने । सांख्य दर्शन में सांख्य-कारिका तथा माठरवृत्ति, न्याय में वात्स्यायन का न्याय-भाष्य और उद्योतकर का वार्तिक, वैशेषिक दर्शन में प्रशस्तपाद का भाष्य और मीमांसा दर्शन पर

१. मीमांसासूत्र १।१।५ के भाष्य में ।

२. अनेन प्रत्युक्ती महायानिकः पन्था।—१।१।५ का भाष्य।

शाबरभाष्य—भारतीय दर्शन साहित्य के ये ऐसे अमूल्य रत्न हैं जिनको रचना के कारण गुप्तों का यह काल भारतीय दर्शन-साहित्य के इतिहास में सदा अमर रहेगा।

#### विज्ञान

गुप्त-काल के सार्वजनीन संस्कृत साहित्य की विपुल श्रिमिनृद्धि तथा व्यापक प्रचार ने अन्य विभागों के समान विज्ञान के। भी अळूता नहीं छोड़ा। जिस प्रकार श्रर्थशास्त्र, धर्मशास्त्र तथा दर्शनशास्त्रों की विशेष उन्नित हुई, उसी प्रकार शुद्ध विज्ञान के विषय में भी श्रनेक नवीन श्राविष्कार हुए तथा इसकी भी समधिक उन्नित हुई। श्रनुकूल वातावरण में जिस प्रकार सरस काव्य-नाटक-साहित्य पनपा, उसी भाँति विज्ञान जैसे दोस विषय का पढन-पाठन भी इस युग में खूब बढ़ा। अनेक विज्ञानों ने पहले-पहल इस युग में श्रपना स्वतन्त्र रूप प्राप्त किया तथा एक परिमार्जित रूप में शिच्चित जनता के सामने श्रपने स्वरूप के। प्रकट किया। यहाँ केवल शिल्पशास्त्र, वैद्यक तथा ज्योतिष जैसे लोके।पयोगी विज्ञान के विकास का संचिप्त विवरण प्रस्तुत किया जायगा। इनमें ज्योतिषशास्त्र की तो इस युग में सर्वोङ्गीण उन्नित हुई। इसी कारण यह गुप्त-युग विज्ञान के इतिहास में भी श्रपना एक विशेष स्थान रखता है।

#### शिल्पशास्त्र

गुप्त-युग में शिल्पशास्त्र पर एक श्रतीव महत्त्वपूर्ण पुस्तक की रचना हुई। इस अन्थ का नाम 'मानसार' है। यह पुस्तक व्यापक विषयों के वर्णन की दृष्टि से विशेष महत्त्व रखती है। इस अन्थ के रचियता के नाम का पता नहीं चलता। इसके सम्पादक डाक्टर पी० के० आचार्य का कहना है कि इसकी रचना उज्जयिनी के किसी मानसार नामक नरेश ने की, परन्तु यह बात ठीक नहीं जँचती। दगड़ी ने श्रपने दशकुमारचिरत के श्रारम्भ में ही पाटलिपुत्र के ऊपर आक्रमण करनेवाले मालवा के किसी मानी मानसार नामक राजा का वर्णान किया है श्रवश्य, परन्तु इससे हमारा काम कुछ भी नहीं सघता। दशकुमार के राजा मानसार का इस मानसार के साथ कुछ भी सम्बन्ध प्रतीत नहीं होता। 'मानसार' शब्द का तो छीधा सादा श्रर्थ यही है कि मान—मापने के प्रकारों—का यह सार—सारांश—है। तन्नामधारी राजा की रचना की कल्पना करना न केवल नितान्त दुरूह तथा क्लिष्ट है, प्रत्युत अनैतिहासिक भी है। क्योंकि गुप्त-काल में (जिस समय इस अन्थ की रचना प्रवल प्रमाणों के आधार पर बतलाई जाती है) मानसार नामधारी किसी भूमिपति का पता अभी तक नहीं चला है।

'मानसार' शिल्पशास्त्र का अतीव उपयोगी ग्रन्थ है। तच्चण और वास्तु कला के विषयों का वर्षान जितना इसमें पाया जाता है, उतना स्रन्यत्र मिलना दुर्लभ है।

### ज्यातिष

भारतीय ज्यातिष का इतिहास बहुत प्राचीन है। वेदांग में ज्यातिष का नाम स्राता है। उसमें नच्चत्र-विद्या का वर्णन मिलता है। प्राचीन ज्यातिष का उदय कब हुआ, यह कहना कठिन है। ईसवी सन् के स्रास-पास पाँच सिद्धान्तों—रामक, विशिष्ठ

आदि—का नाम मिलता है, परन्तु इनके। किसने बनाया, यह ज्ञात नहीं है। इन प्रन्थकारों के विषय में अभी तक कुछ पता नहीं चलता। आर्यक्ये।तिष का छोड़कर पौरुष ज्योतिष का प्रारम्भ गुष्त-काल में हुआ। सर्वप्रथम ज्ये।तिष पर लिखनेवाले ऐतिहासिक व्यक्ति का नाम इसी काल में मिलता है।

पौरुष ज्योतिष के ग्रन्थकारों में त्रार्थभट का सर्वप्रथम स्थान है। इनकी वंश-परम्परा के विषय में ऋधिक ज्ञात नहीं है। उन्होंने अपनो पुस्तक के एक छुंद में लिखा है--

'श्रार्थभटिस्विह निगदित कुसुमपुरेभ्यिचितं ज्ञानम्।' इससे प्रकट होता है कि ये कुसुमपुर (पटना) के निवासी थे। इनका जनम शक ३६८ यानी सन् ४७६ ई० में हुआ था। इस आर्थभट से तथा आर्थ-सिद्धान्त के रचियता श्रार्थभट से समता नहीं की जा सकती। दोनों भिन्न भिन्न ब्यक्ति हैं। दूसरा श्रार्थभट नवीं शताब्दी में पैदा हुआ था।

चौवीस वर्ष की अवस्था में आर्यभट ने 'आर्यभटीय' नामक पुस्तक की रचना की। इस पुस्तक में देा खरड हैं—(१) दशगिणिका सूत्र तथा (२) आर्याष्ट शत। कुछ विद्वान इन खरडों के। पृथक्-पृथक् समक्तते हैं तथा उनके कथनानुसार ये दोनें। पृथक् पुस्तके हैं। पं० बालकृष्ण दीचित का मत है कि ये दोनों आयभट्टीय के दे। खरड हैं। इन्हें पृथक्-पृथक् पुस्तक नहीं माना जा सकता । एक दूसरे का पूरक है। विना दोनों का अध्ययन किये विषय पूर्ण नहीं होता। दशगिणिका सूत्र में 'अङ्कस्थान' का वर्षान है। आर्योष्ट शत में गिणित, काल-किया तथा गोल का विवेचन पाया जाता है।

यद्या प्राचीन सूर्य-सिद्धान्तों से इसकी समानता नहीं है तथापि इसकी बातें उनसे घटकर भी नहीं मालूम पड़ती। ऋार्यभट ने सर्वप्रथम गिएत तथा नज्जनिद्या में सम्बन्ध दिखलाया है। पृथ्वी गोल है तथा ऋपनी धुरी पर चलती है ऋादि बातों के प्रकाश में लाने का श्रेय ऋार्यभट के। है। इन्होंने बतलाया कि ग्रहण में राहु का के। इंस्थान नहीं है, यह चन्द्रमा तथा पृथ्वी की छाया का फल है।

गणित में अङ्क-स्थान, वृत्त और (॥) पाई के मूल्य पर प्रकाश डाला। पाई के वास्तिविक मूल्य अर्थात् ३.१४ का पता लगाया। बीजगणित में समीकरण का पर्याप्त विवेचन मिलता है। अङ्क लिखने की नई-नई शैजी—अद्यारों द्वारा—का कार्यान्त्रित किया। व्यंजन क से म तक १ से २५ के तथा य से ह तक ३० से १०० के बोधक समभे जाते थे। स्वरों से १०० या उसकी दसगुनी संख्या का बोध होता था। जैसे कि = १०० और के = दस अरब इत्यादि। संदोप में यही कहना उचित है कि आर्यभट ने गणित तथा नद्यत्र-विद्या (Astronomy) में अधिक कार्य किया। उनकी विशेष विवेचना अप्रासङ्किक होगी।

आर्थभट के कई विद्वान् शिष्य थे, जिनका नाम 'लल्ल-सिद्धान्त' में मिलता है। विजयनन्दी, प्रद्युम्न, श्रीसेन त्रादि का नाम उल्जिखित है। लल्ल त्रार्थभट का प्रधान शिष्य था जिसने 'लल्ल-सिद्धान्त' लिखा था। इसका भी वर्णन दिया जाता है। त्रार्यभटीय के टीकाकार परमेश्वर के कथनानुसार लल्ल आर्यभट का प्रधान शिष्य था। इसके पिता का नाम त्रिविकम भट था। इसकी जन्म-तिथि के विषय में मतभेद है। पंज सुधाकर द्विवेदी के कथनानुसार यह शक ४२१ लल्ल (४६६ ई०) में पैदा हुआ था। परन्तु दूसरे विद्वान् इसकी जन्म-तिथि शक ५६० मानते हैं?

लल्ल ने श्रपने गुरु आर्थभट के ग्रन्थ पर टीका लिखी जिसका नाम 'शिष्पधीवृद्धि' है। यह ग्रन्थ नच्चत्र ज्योतिष पर लिखा गया है। जैसा कि इस टीका के नाम
से ही विदित होता है, यह विद्यार्थियों के। श्रत्यन्त लामकर सिद्ध होता है। भास्कराचार्य
ने भी इसी ग्रन्थ का श्रनुशीलन कर सिद्धान्त-शिरोमिण नामक श्रपना बृहत् ग्रन्थ लिखा
है। इस ग्रन्थ में भास्कराचार्य ने लल्ल के सिद्धान्तों का खरडन किया है। 'रत्नकेशा'
लल्ल-रचित मैालिक ग्रन्थ है। पं सुधाकर द्विवेदी के मतानुसार लल्ल ने
फिलत ज्योतिष पर भी एक ग्रन्थ लिखा था जिसका उल्लेख कई स्थानों
पर मिलता है ।

वराह या वराहिमिहिर गुप्त-काल का सबसे प्रधान ज्योतिषी था। विद्वानों ने इसकी जन्मितिथि शक ४२७ (५०५ ई०) मानी है। वराह-रचित बृहज्जातक नामक ग्रन्थ से ज्ञात होता है कि यह ब्रादित्यदास का पुत्र था। इसका वराहिमिहिर जन्मस्थान काम्पिल्ल (कालपी) नगर था। पिता से ज्ञानलाभ कर यह तत्कालीन उज्जयिनी के राजा के यहाँ चला गया । पं० सुधाकर द्विवेदी के मतानुसार वराहिमिहिर मगधनिवासी शाकद्वोपीय ब्राह्मण था। जीविका के लिए इसने मगध से उज्जयिनी के लिए प्रस्थान किया था ।

ज्योतिर्धिदामरण में उज्जयिनी के राजा विक्रमादित्य के दरवार के नवरतों में वराहमिहिर का नाम उल्लिखित है—

धन्वन्तरित्त्पणकामरसिंह्शंकु-वेतालभट्ट-घटखपर-कालिदासाः । ृष्यातो वराहमिहिरो नृपतेः सभायां रत्नानि वै वरुचिर्नव विक्रमस्य ॥ परन्तु ये वराहमिहिर ईसवी पूर्व पहली शताब्दी के हैं । इन दोनों में केाई समता नहीं की जा सकती।

वराहमिहिर जैसा काई विद्वान् नहीं हुआ जिसने तीनों शाखात्रों — तन्त्र (गिण्त), जातक तथा संहिता—पर प्रनथ-रचना की हो। भास्कराचार्य तथा ब्रह्मगुप्त ने वराहमिहिर की भूरि-भूरि प्रशंसा की है। उनके मतानुसार ऐसा विद्वान् ज्योतियी नहीं हुन्ना था। उन

१. गणवतरिक्वणी ( संस्कृत ) पृ० = ।

२. दंचित — भारतीय ज्याति:शास्त्र ( मराठा ) पृ० २२७ ।

३. वही पु० ११।

४. आदित्यदासतनयस्तद्वाप्तवोधः काम्पिक्लके सिवनुलक्ष्यपरप्रसादः । आवन्तिको मुनिमतान्यवलोक्य सम्यग्धोरां वराहमिहिरो सचिरां चकार ॥

५. गणकतरिक्षणी (सं०) ५० १२।

लोगों ने सारे विद्वानों के मतों का कुछ न कुछ खएडन किया है, परन्तु वराहिमिहिर के प्रति उनकी लेखनी ग्रासमर्थ थी।

वराहमिहिर ने तीनों शाखात्रों पर प्रन्थ लिखे । उनके प्रन्थ निम्नलिखित है— (१) लघु जातक, (२) बृहत् जातक, (३) विवाहपटल, (४) येगमाया, (५) बृहत्संहित श्रीर (६) पञ्चिद्धान्तिका । बृहत्संहिता एक बहुत बड़ा प्रन्थ है । यह ज्ञानसिश है । यह प्रन्थ सुन्दर भाषा में छुन्दोबद्ध लिखा गया है, और काव्यमय है । इसमें श्रूनेक विषयों का समावेश है । इसमें सूर्य श्रीर चन्द्रमा की गित, तारों का सम्बन्ध तथा प्रहण आदि का वर्णान मिलता है । १४वें श्रूप्याय में भारतीय भूगोल का दिग्दर्शन है । श्रूतु-परिवर्तन, अन्न पर उसका प्रभाव आदि बातें भी बतलाई गई हैं । वास्तु तथा तक्षण कला सम्बन्धी बातें भी वर्णित हैं । जैसा ऊपर बतलाया गया है, वराहमिहिर से पूर्व पाँच सिद्धान्त सेमक, वशिष्ठ श्रादि—प्रचलित थे; परन्तु उनके रचितास्रों का पता अद्याविध नहीं चला । वराह के समय में भी केवल उनके सिद्धान्त भर ज्ञात थे । इन्हीं सिद्धान्तों के। लेकर वराहमिहिर ने पञ्चसिद्धान्तिका नामक प्रन्थ की रचना को । इसमें उनकी सभी बातें संज्ञेप में दी गई हैं । इस प्रकार वराह ने तीनों शाखास्त्रों—तन्त्र या गणित नज्ञत्र ज्योतिष (Astronomy), जातक-(कुण्डलो ) तथा संहिता (फिलत ज्योतिष )—पर कार्य किया जिसके कारण उनकी गणना उच्च कोटि के पौरुष ज्योतिषयों में है ।

वराहिमिहिर के ग्रन्थों में यवन-सिद्धान्त का भी उल्लेख मिलता है। इसी कारण कुछ लोगों की धारणा है कि वे ग्रीस देश में गये थे। किन्तु यह विचार निराधार है। सम्भव है, गुप्त-काल में यवन लोगों से उनका सम्पर्क रहा हो क्योंकि उस समय भारत में विदेशी ऋधिक संख्या में ऋाते रहे। यही कारण है कि उनकी पुस्तकों में यवन-सिद्धान्त यत्र-तत्र मिलते हैं।

सम्मवतः कल्याणवर्मा का जन्म पिछले गुप्त नरेशों के समय में हुआ था। यह सन् ५७०० ई० में पैदा हुआ था। यह एक छोटा राजा था जिसका कल्याणवर्मा निवासस्थान देवग्राम बतलाया जाता है। सम्भव है, यह गुप्तों के अधीन था। इसने फलित ज्योतिष पर सारावली नामक ग्रन्थ की रचना की थी।

# आयुर्वेद, राजनीति, कामशास्त्र आदि

भारतवर्ष में श्रायुर्वेद-शास्त्र बहुत पुराना है। वेदों में भी प्रसंगवश इसका प्रचुर मात्रा में उल्लेख है—सामान्य रूप से नहीं बिलक विशेष रूप से। श्रथर्व में तो आयुर्वेद की बहुत-सी ज्ञातव्य बातें मिलती हैं। इसके श्रनन्तर ब्राह्मण-काल में भी तथा श्रीर पीछे भी इस विद्या की बड़ी उन्नित होती रही। जिन ऋषियों ने मनुष्यों की श्राध्यात्मिक उन्नित के लिए मोन्न-विषयक शास्त्रों का प्रण्यन किया, उन्हीं ने मनुष्य की शारीरिक उन्नित के लिए—शरीर के। नीरोग रखने के लिए—श्रनेक औषधियों का पता लगाया श्रीर तिद्वषयक श्रन्थों की रचना की। परन्तु हमारे दुर्भाग्य से ये सब प्रन्थ श्राजकल उपलब्ध नहीं हैं। यदि ये कहीं उपलब्ध होते तो वैदिक-काल से लेकर श्राधुनिक-

काल तक वैद्यक विद्या के समग्र इतिहास का पता लगता। अस्तु, जो कुछ भी आज उपलब्ध है यह वैद्यक की महत्ता को प्रमाणित करने के लिए पर्याप्त है। आत्रेय पुनर्वस के द्वारा उपितृष्ठ, उनके शिष्य अग्निवंश के द्वारा रचित तथा चरक व दृवल के द्वारा प्रतिसंस्कृत जो ग्रन्थ आजकल चरक-संहिता के नाम से प्रसिद्ध है उसी का यदि सांगोपांग अध्ययन किया जाय ते। मली भाँति पता चल सकता है कि वैद्यक विद्या में प्राचीन आर्थों की कितनी गहरी जानकारी थो। जिस समय दूसरे देशों के लोग वैद्यक के साधारण नियमों से भी परिचित नहीं थे, उस समय हमारे पूर्वजों ने इस विद्यान-नवीन आदिष्कार करके इसे पूर्ण बना ढाला था। हमारे ही ग्रन्थों का अनुवाद फारसी में हुआ। उसके बाद अरब से होते हुए ये पश्चिमी देशों में भी फैल गये। यह बात हिन्दू आयुर्वेद के इतिहास से परिचित विद्वानों का अज्ञात नहीं है।

गुप्त-काल में अन्य विज्ञानों के समान इस उपयोगी विज्ञान की भी विशेष उन्नित हुई। इस समय इस शास्त्र में अलौकिक अनुसन्धान किये गये जिससे इसकी और भी उज्ञित हुई। इस अनुसन्धान करने का सारा श्रेय बौद्ध दर्शन के प्रकारड विद्वान, तन्त्र शास्त्र के मर्मज्ञ नागार्जुन के। प्राप्त है। अब तक जा चिकित्सा चलती थी, वह काष्ठ औषधियों के आधार पर थी। पर इस युग में नागार्जुन ने "रस चिकित्सा" का आविष्कार किया। सेाना, चाँदो, लेोहा, ताँबा आदि खनिज धातुओं में भी मनुष्यों के रोगों के। निवारण करने की शक्ति विद्यमान है, इस महत्त्वपूर्ण सिद्धान्त का पता लगाकर आचार्य नागार्जुन ने इस शास्त्र में कान्ति सी कर दी। सबसे विचित्र आविष्कार "पारद" का है। इस विलच्चण धातु के भीतरी गुणों का पता लगाकर तथा उसे मस्म करने की किया का आविष्कार कर नागार्जुन ने आयुर्वेद तथा रसायन शास्त्र (Medieime & chemistry) के इतिहास में एक नवीन युग का आरम्भ कर दिया। नागार्जुन की अलौकिक शक्तियों की बात प्राचीन प्रन्थों में खूब मिलती है। यह युगान्तरकारी आविष्कार गुप्त-काल में ही हुआ जिससे इस शास्त्र के इतिहास में भी गुप्त युग कम महत्त्व का नहीं है।

गुप्त-काल में अर्थशास्त्र ने भी प्रचुर उन्नित की थी। इस शास्त्र की उत्मित्त तो बहुत पहले ही हो चुकी थी। कै। दिल्य ने अर्थशास्त्र लिखकर इस शास्त्र के मूल सिद्धान्तों का स्थिरीकरण बहुत पहले ही कर दिया था। पीछे के प्रन्थकारों ने चाणक्य के ही सिद्धान्तों का संचित्र रूप से अपने प्रन्थों में यथावसर वर्णन किया। ऐसे प्रन्थों में कामन्दक के नीतिसार का बड़ा ऊँचा स्थान है। यह गुप्त-कालीन विज्ञान-साहित्य की एक प्रधान कृति है। कुछ लोग चन्द्र-गुप्त विक्रमादित्य के प्रसिद्ध अमात्य शिखरस्त्रामी के। ही इस लोकप्रिय प्रन्थ का कर्ता मानते हैं। अत्यव इसे गुप्त-कालीन प्रन्थ मानने में कोई आपित्त नहीं। डा० याकावी ने भी इस प्रन्थ के चैथी शताब्दी का माना है। इस प्रन्थ के लेखक कामन्दक ने चाणक्य के। अपना गुरु माना है। है भी यह अर्थशास्त्र का एक संविष्त संस्करण।

१, जे० बी० ओ० आर० एस० भाग १८ (१९३२)।

परन्तु फिर भी राजनीति के अनेक ब्राङ्गों के वर्णान में इसमें स्पष्ट ही मै। लिकता दृष्टिगीचर होती है। इस प्रन्थ में बहुत हो सीधे-सादे सरल श्लोक हैं। सर्गवन्ध न होने पर भी इसके टीकाकार ने इसे महाकाव्य ही माना है। इस प्रन्थ का विषय शुद्ध राजनीति है। राज्य के सातों अङ्ग, राजा का कर्तव्य, दायभाग का ब्राधिकारी ब्रादि समस्त राजकीय विषयों का वर्णान पूर्ण रीति से मिलता है। गुप्त-कालीन राजनीति की व्यवस्था पर प्रन्थ का विशेष प्रभाव था। इस प्रन्थ की प्रसिद्धि भारतवर्ष तक ही सीमित नहीं रही बल्कि सुदूर-वर्ती बाली द्वीप में भी उपनिवेश बसानेवाले हिन्दु ब्रों ने इसे ब्रयना एक प्रधान राजनीति-प्रन्थ माना तथा अपने साथ भारत से वहाँ भी ले गये। आज भी बाली की 'किवि' में नीतिसार का अनुवाद वर्तमान है। इस घटना से इसके प्रकृष्ट महत्व का पता चलता है।

प्राचीन त्रायों ने काम को पुरुषायों में तीसरा स्थान दिया है। उनकी दृष्टि में मनुष्य-जीवन की सफलता के लिए इसका कुछ कम महत्त्व नथा। जिस प्रकार ऋर्थ

श्रीर धर्म विज्ञान का श्रध्ययन हिन्दू लोगों ने बड़े मनीयाग के साथ किया उसी प्रकार काम-विज्ञान का भी उन्होंने बड़े परिश्रम के साथ परिशीलन किया था। इस विज्ञान का सबसे प्रथम उपलब्ध ग्रन्थ काम-सूत्र है जिसे महर्षि वात्स्यायन ने, मनुष्यों के कल्याण के लिए, बनाया था। इस ग्रन्थ की रचना गुष्तों के इसी उन्नतकाल में हुई थी। इस पुस्तक में श्राभीरों के समान ही आन्ध्र लोग सामान्य शासक के रूप में वर्षित किये गये हैं। यह घटना २२५ ई॰ के बाद ही की होगी जब श्रान्ध्रों का साम्राज्य नष्ट-भ्रष्ट हो चुका था। श्रतएव इस ग्रन्थ की चौथी या पाँचवीं शताब्दी का मानने में कोई आपित नहीं देख पड़ती।

यह प्रन्थ अर्थशास्त्र की ही शैली में, सूत्र-रूप में, लिखा गया है। अध्यायों के अन्त में विषय के निचोड़ के। दिखलानेवाले श्लोक यत्र-तत्र दिये गये हैं। इस प्रन्थ में सात भाग हैं जिनमें तत्कालीन हिन्दू-समाज के "फैशनेबुल" नागरिकों के उत्सव-प्रिय जीवन का एक बहुत ही जीता-जागता चटकीला चित्र प्रस्तुत किया गया है। इसमें केवल अनुराग का विधान अथवा अनुराग-सिद्धि ही का वर्धान नहीं है बल्कि एह-निर्माण, उपवन-निवेश, रन्धन शाला आदि मनुष्य-जीवन के लिए नितान्त आवश्यक विषयों का भी पूरा-पूरा वर्धान किया गया है। साथ ही साथ हिन्दू-एहस्थों के लिए आरोग्यशास्त्र की हिंदि से अनेक उपयोगी आचरणों तथा व्यवहारों का भी विवरण दिया गया है। इस प्रन्थ के आरम्भ में कामशास्त्र की उत्पत्ति तथा विकास का वर्धान है। इसमें भिन्न-भिन्न प्रन्थों तथा प्रन्थकारों का निर्देश भी भली भाँति किया गया है जिसके पढ़ने से स्पष्ट ही जात है। जाता है कि बहुत प्राचीन काल से ही मानव-समाज के लिए नितान्त आवश्यक विषय की और इमारे प्राचीन ऋषियों का ध्यान आकृष्ट हुआ था और उन्होंने मनुष्यों की मंगल-कामना के भाव से प्रेरित होकर अनेक उपादेय प्रन्थों की रचना इस विषय में की थी। गुष्तकालीन समाज की स्थिति से ठीक-ठीक परिचित होने के लिए यह अन्थ अपना विशेष महस्त्र रखता है ।

१. कामसूत्र के विषय में विशेष जिज्ञासुओं को देखना चाहिए; चकलदार—सेशाल लाइक इन एंशेंट इंडिया (कलकत्ता)।

## धार्मिक साहित्य

ग्रत-काल में अन्य मतों की अपेद्धा ब्राह्मण धर्म की प्रधानता थी। यदि तत्का-लीन संस्कृत-साहित्य का अध्ययन किया जाय, तो यह सिद्धान्त स्वयं सिद्ध है।ता है। संस्कृत साहित्य की उन्नित में धार्मिक साहित्य का उत्थान भी परागों का संस्करण एक प्रधान ऋंग था। भारतीय साहित्य में पुराणों का बड़ा महत्त्वपूर्ण स्थान है। ये भारतीय ब्राचार-शास्त्र तथा दर्शन-शास्त्र के विश्वकाष हैं। इनमें वैदिक तत्त्वों का संकलन किया गया है। जब वेदों की भाषा लाकिक भाषा से इतनो दूर जा पड़ी कि उसका बाधगम्य होना किंठन है। गया, तब इन अन्थरलों की रचना की गई। पुराणों का रचना काल बहुत प्राचीन है। उसका इदिमत्थं रूप से निर्णय करना असम्भव नहीं तो कठिन ज़रूर है। पुराण का नाम छांदेग्य उपनिषद् (७, १) में त्राया है। सन्दर्भार के पास नारदजी ने त्रपने अधीत विषयों में वेद-चतुष्टय के बाद 'इतिहासपुराणां पञ्चमं वेदानां वेदं' का उल्लेख किया है। पर, ये पुराण कीन से हैं ? इसका निर्णय करना कठिन है। भाषा की विषमता के कारण यह निश्चित है कि आज-कल उपलब्ध पुराणों का उल्लेख इस उपनिषद् में नहीं है। सम्भवतः यहाँ अ। ख्यान-प्रधान वेदांश का हो उल्लेख पुराण के नाम से किया गया है। उपलब्ध पुराणों की रचना सूत्रकाल के भीतर कभी की गई। पर उसमें समय-समय पर परिवर्तन हाते रहते थे।

अदारह पुराणों में से केवल सात ऐसे पुराण हैं जिनमें ऐतिहासिक बातों का उल्लेख मिलता है। इन पुराणों में पुरानी वंशावली मिलती है। वंशानुचरित के साथ साथ प्राणों के अन्य लक्षण भी हैं—

सर्गश्च प्रतिसर्गश्च वंशा मन्वन्तराणि च। वंशानुचरितं चैव, पुरागां पञ्चलच्णम्॥

ऐसे पुराणों का निर्माण पहले हैं। चुका था, परन्तु विद्वानों का अनुमान है कि पुराणों का अनितम संस्करण गुप्त-काल में हुआ है; इसमें कुछ अत्युक्ति नहीं मालूम पड़ती। पुराणों में कलियुग के राजाओं के वंशों का वर्णन है। गुप्त-नरेशों का उल्लेख वायु, भविष्यत्, विष्णु तथा भागवत पुराण में मिलता है। वायु पुराण ( ६६।३८३ ) में निम्नलिखित वर्णान मिलता है—

अनुगङ्कां प्रयांगं च साकेतं मगधास्तथा। एतान् जनपदान् सर्वान् भोदयन्ते गुम्रवंशजाः।

यह वर्णन उस समय का ज्ञात होता है जब गुप्त-साम्राज्य का त्रादिकाल था; अन्यथा उत्तरी भारत में व्याप्त होनेवाले इस साम्राज्य का इस प्रकार उल्लेख न मिलता। यदि पुराणों का संस्करण गुप्तों के अभ्युदय के त्रानन्तर किया गया होता, ते। इसके व्यापक भूमिमाग का संकेत अवश्य होता। अतः यह संस्करण गुप्तों के आरम्भिक काल में किया गया; यह बात गुप्त-युग के लिए कम महत्त्व की नहीं है। किसी विदान का

यह मत है कि स्कन्दपुराण का नामकरण गुप्त सम्राट् स्कन्दगुप्त के प्रतिष्ठा-स्वरूप किया गया था १

जैसा ऊपर कहा गया है, गुप्त-काल में वैष्णव धर्म की उन्नति के साथ-साथ धार्मिक साहित्य का भी उत्थान पाया जाता है। धर्मशास्त्र हमारे धर्म का प्रधान स्तम्म धर्मशास्त्र है। श्रुति-स्मृति की आधार-भित्ति पर वैदिक धर्म टिका हुन्ना है। श्रुति-प्रतिपादित न्नाचार का प्रतिपादन स्मृतियों का मुख्य उद्देश है। श्रुति के न्नर्थ का अनुसरण स्मृति पद पद पर करती है। कालिदास ने 'श्रुतेरिवार्थ' स्मृतिरन्वगच्छत' कहकर इसी तथ्य का वर्णन किया है। इस स्मृतिशास्त्र का इतिहास न्नर्नेक शताब्दियों तक फैला हुन्ना है। ई० पू० ५५० से लेकर न्नर्यारहवीं शताब्दी तक, यानी प्रायः दो हज़ार वर्षों में, स्मृतिशास्त्र लगातार वृद्धि पाता गया। इस लम्बे काल के। ग्रंथ-रचना की दृष्टि से तीन विभिन्न कालों ( Periods ) में विभक्त कर सकते हैं।

- (१) ई० पू० छठीं शताब्दी से पहली शताब्दी पूर्व—यह धर्मसूत्रों का रचना-काल है। इस काल में सूत्रबद्ध स्मृतियों की रचना हुई। यही मुख्य ग्रन्थ-समुदाय है जिसकी व्याख्या पीछे होती रही या जिसके प्रतिपादित सिद्धान्तों के। लेकर पीछे की शताब्दियों में स्मृतियों की रचना हुई।
- (२) ई० पू० १०० से लेकर ८०० तक स्मृति-काल इस काल में श्लोक-बद्ध स्मृतियों की रचना हुई जिनमें श्लानेक आजकल भी उपलब्ध हैं। सूत्र समभने में सीधे न थे। उनके समभने के लिए टीका या भाष्य की बहुत श्लावश्यकता होती थी। इन्हीं के श्लाधार पर अर्थ का विस्तार करके इस काल की स्मृतियों की रचना हुई।
- (ः) ई० पू० आठवीं सदी से अठारहवीं सदी तक—इसे निवन्ध-काल कहते हैं। यह धर्मशास्त्र के इतिहास में प्रकारड विद्वत्ता का समय था। इस काल के पूर्वार्ध में भाष्यकारों ने भिन्न-भिन्न स्मृतियों पर भाष्य या टीका लिखी। मनुस्मृति के विद्वान् भाष्यकार मेधातिथि ने इस काल में अपना सारगर्भित भाष्य लिखा। उत्तरार्ध में निवन्ध लिखे गये। किसी एक विषय पर ऊहापोह-संवितत विवेचनात्मक ग्रंथ का निवन्ध कहते हैं। इस काल में इस प्रकार के बहुत से ग्रंथों की रचना होती रही।

धर्मशास्त्र के इस संचित्त इतिहास का अवलोकन करने से यह भलो भाँति पता चलता है कि गुप्तों के समय में स्मृति-काल था। इस समय में बहुत सी श्लोकबद्ध स्मृतियों का निर्माण हुआ। किन-किन का निर्माण हुआ, यह निश्चित रूप से बत-लाना किंदन है। प्राचीन अंथकारों के समय का निरूपण निश्चित सत्य प्रमाणों की अनुपलिध के कारण ज़रा किंदन काम है। इस विषय में बम्बई के प्रसिद्ध विद्वान् पी० वी० काणों ने श्लाधनीय प्रयत्न किया है। उन्होंने अभी 'धर्मशास्त्र का इतिहास' नामक प्रामाणिक ग्रंथ आँगरेज़ी भाषा में लिखकर प्रस्तुत किया है। इसका केवल एक ही भाग अभी निकला है। सिद्धान्त-प्रतिपादन वाला भाग अभी तक नहीं निकला।

१. पी० के॰ भाचार्य-डिक्शनरी आफ़ हिन्दू आर्किटेक्चर पृ० ३१०।

गुप्त-काल में रचित स्मृति-मंथों का विवेचन संदोप में नीचे उपस्थित किया जाता है—

१. 'याज्ञवल्क्यस्मृति'—इस ग्रन्थ को पश्चिमी विद्वान् गुप्त-काल का ही बतलाते हैं। जर्मन विद्वान् जाली (Dr Jolly) महोदय इसे ४०० ईसवी का बतलाते हैं परन्तु इस स्मृति में वर्णित धर्म तथा व्यवहार के आधार पर इसका समय गुप्त-काल से प्राचीन ही सिद्ध होता है। कांग्रे ने इसका समय १००-३०० ई० के बीच का बतलाया है।

२. 'पराशरस्मति'-ग्राजकल उपलब्ध पराशरस्मृति किसी प्राचीन स्मृति का पुनः संस्करण प्रतीत होती है। गरुड-पुराण में इस स्मृति को प्रामाणिक माना है तथा उससे कतिपय श्लोकों को उद्भृत किया है जो पराशर स्मृति में ज्यों के त्यों उपलब्ध होते हैं। इस स्मृति के ऊपर माधवाचार्य ने एक बृहद् भाष्य लिखा है जो दोनों प्रन्थकारों के नाम पर पराशर-माधव के नाम से विख्यात है। "कलौ पाराशरस्मृति:"-इस किल में पाराशरस्मृति ही सब स्मृतियों में प्रधान तथा प्रामाणिक बतलाई गई है। इस स्मृति में २६२ श्लोक हैं जो १२ अध्यायों में विभक्त हैं। पराशर ने इस ग्रन्थ में केवल आचार श्रीर प्रायश्चित्त का विचार किया है, व्यवहार का बिल्कुल नहीं। पर माधवाचार्य ने चत्रिय राजात्रों के धर्म-वर्णन के अवसर पर समग्र व्यवहार का विषय अपने बृहत् भाष्य में रख दिया है और यह व्यवहार का ऋंश प्रन्थ का लगभग चतुर्थ भाग है। पहले अध्याय में व्यासजी के प्रश्न करने पर पराशर जी ने चातुर्वर्ष्य के स्त्राचार के वर्शन का आरम्भ किया है। दूसरे में सब वर्णों के साधारण धर्मों का वर्णन है। तीसरे में जन्म तथा मरण के समय कर्त्तव्य शुद्धि का वर्णन है। चौथे में आत्महत्या का विषय है और कुएड. गोलक, परिवेत्ता तथा परिवित्ति के लच्चण हैं। पाँचवें में छोटे-मोटे कुकर्मों के प्रायश्चित्त का विषय है। छठे में पशु, पत्ती ऋादि की हत्या का प्रायश्चित्त कहा गया है। सातवें में द्रव्यसंशुद्धि, स्राठवें में स्रिनिच्छा से किये गये पाप का प्रायश्चित्त, नवें में गोहत्या का प्रायश्चित्त, दखवें में अगम्या के गमन का प्रायश्चित्त, ग्यारहवें में अमेध्य भोजन करने स्रौर शुद्रान के भद्धाण का प्रायश्चित तथा अन्तिम स्रध्याय में स्रोनेक स्रावश्यक विषयों का वर्णन है। पराशरस्मृति का यही सार है।

पराशर ने मनु का नाम अपनी स्मृति में अनेक बार लिया है। ये मत मनुस्मृति में नहीं मिलते। परन्तु अनेक पद्यों में मनुस्मृति के श्लोकों की छाया दीख पड़ती है। पराशर के मत कई बातों में बड़े विलद्धण हैं। पित का अनुगमन करनेवाली सती की प्रशस्त प्रशंसा मिलती है (अध्याय ४ के अन्तिम २ श्लोक)। पराशर ने—औरस, होत्रज, दत्त और कृत्रिम—चार प्रकार के पुत्रों का उल्लेख किया है (अ०४)। अनेक उल्लेखनीय बातें इस स्मृति में मिलती हैं।

मिताचरा, अपरार्क, स्मृतिचिन्द्रका तथा हेमाद्रि आदि पीछे के स्मृतिकारों ने पराशर के मत का उल्लेख किया है। ये उल्लेख उपलब्ध पराशर स्मृति में मिलते हैं। वृहत् पराशरसंहिता नामक एक अन्य धर्म का अन्थ है जो इस स्मृति के पीछे का है तथा अवीचीन प्रतित होता है।

३. 'नारदस्मृति'—इस स्मृति की रचना गुप्त-काल के आदिम काल में हुई थी। इस स्मृति के दे। संस्करण मिलते हैं—एक छोटा, दूसरा बड़ा। बड़े संस्करण के। १८८६ ई० में स्मृतिशास्त्र-विशारद डा॰ जाली ने कलकत्ते की विब्लिओथिका इंडिका नामक अन्थमाला में प्रकाशित किया है तथा उन्होंने देानें। संस्करणों के अनुवाद भी अगरेज़ी भाषा में प्रकाशित किये हैं। नारदस्मृति का प्रधान विषय हैं व्यवहार। इस अन्थ में १७ अध्याय हैं जिनमें व्यवहार के यावतीय विषयों का साङ्गोपाङ्ग वर्णन है। इस विषय में नारद प्रमाण माने जाते हैं। इस अन्थ में १०२८ श्लोक हैं। नारद-स्मृति तथा मनुस्मृति में विशेष समानता दिखलाई पड़ती है। नारद ने मनु के मत के। अगदर के साथ प्रहण किया है। मेधातिथि तथा विश्वरूप आदि भाष्यकारों ने नारद-स्मृति का पर्याप्त उल्लेख अपने अन्थों में किया है। इससे नारद की प्रामाणिकता का पता चलता है।

४. 'बृहस्पित समृति'—इस समृति की रचना गुप्त-वाल में मानी जाती है। २०० —४०० ई० के बीच में कभी इसकी रचना की गई थी। यह समृति व्यवहार के ऊपर लिखी गई थी। पर दुर्माग्यवश यह अश अभी तक प्राप्त नहीं हुआ है। बृहस्पित ने मनु के मत के। ग्रहण किया है। कहीं-कहीं पर इन्होंने मनु के सूत्रभूत सिद्धान्तों की विस्तृत व्याख्या की है। इसलिए ये मनु के वृत्तिकार कहे गये हैं। बृहस्पित के ग्रन्थ में व्यवहार के अनेक ज्ञातव्य विषयों का सिन्नवेश किया गया है। बृहस्पित ने पहले-पहल व्यवहार के। धन समुद्भव और हिंसा समुद्भव बतलाकर सिविल और किमिनल ला के पार्थक्य के। स्पष्ट किया है। नारद और बृहस्पित के ग्रन्थ में बहुत साहश्य दीख पड़ता है। मिताच्चरा तथा स्मृतिचिन्द्रका ने बृहस्पित के ग्रन्थ से श्लोकों के उद्धरण दिये हैं। इस प्रकार बृहस्पितस्मृति व्यवहार के विषय में अपनी खास विशेषता रखती है।

प्रकात्यायनस्मृति—इस स्मृति में व्यवहार (क़ानून) का विषय है, पर दुर्भीय की बात है कि यह प्रन्थ अभी तक उपलब्ध नहीं हुआ। पीछे के निबन्धकारों ने इस स्मृति से लगभग ६०० श्लोकों के उद्धृत किया है। केवल 'स्मृतिचिन्द्रिका' में ६०० श्लोक उद्धृत किये गये हैं। इसमें मनुस्मृति का नाम भृगु के नाम से निर्दिष्ट हुआ है। नारद और बृहस्पति दोनों स्मृतिकार इस प्रन्थ में प्रमाण माने गये हैं। मेधातिथि ने नारद के साथ कात्यायन के। धर्मशास्त्र के ऊपर प्रमाण माना है। अतः कात्यायनस्मृति का काल नारद और बृहस्पति के अनन्तर आता है—४००-६०० के बीच में। इसलिए इस प्रन्थ की रचना गुत-काल के अनन्तर भाग में हुई, यह निश्चय रूप से कहा जा सकता है।

इन स्मृतिकारों के अतिरिक्त कुछ अन्य धर्मशास्त्रकारों का नाम ज्ञात है जो गुप्त-काल में विद्यमान थे। कतिपय विद्वानों की राय है कि यजुर्वेदीय तैत्तिरीय संहिता के भाष्यकार कुण्डिन् पाँचवीं सदी में वर्त्तमान थे।

# (२) बौद्ध-साहित्य

गप्त-कालीन धार्मिक ग्रायस्था की पर्यालाचना करने से स्पष्ट प्रतीत होता है कि इस काल में बैाद-धर्म की विशेष उन्नति हुई थी। अनुकूल परिस्थिति, राजाओं की धार्मिक सहन-शीलता आदि अनेक कारणों से इस काल में बैाद्ध-धर्म की जा उन्नति हुई थी उसका परिचय पीछे दिया जा चुका है। इस धार्मिक उन्नति का प्रचर प्रभाव तत्का-लीन बैाद्ध-साहित्य पर पड़े बिना न रह सका। गुप्त-काल ने बौद्ध-धर्म के आचार्यों का जन्म दिया था — उन ग्राचार्यों को, जिन्होंने अपने उर्वर मस्तिष्क से तस्वज्ञान की ऐसी भव्य कल्पना उत्पन्न की जा त्राज भी तत्त्वज्ञानवेत्ताओं के लिए सम्मान तथा त्राश्चर्य का विषय है। इस काल में वैदिक धर्म के माननेवाले अनेक ब्राह्मण दार्शनिकों का जनम हुत्रा जिन लोगों ने बौद्धों के वेद-विरुद्ध तकों का, बड़ी विद्वत्ता के साथ, खरडन किया। ब्राह्मणों के इन ब्राक्रमणों से अपने धर्म तथा दर्शन का बचाने के लिए बौद्ध परिडतों ने भी अपनी सारी शक्तियाँ लगा दीं तथा जहाँ तक हो सका. इन लागों ने ब्राह्मण दार्शनिकां की यक्तियों का खरडन करने में अपनी स्रोर से कुछ भी नहीं उठा रक्खा। इस प्रकार गुप्त-काल ब्राह्मण तथा बाद्ध दार्शनिकों के विचार-विमर्श की स्पर्ध का युग है। इस कारण इस युग में वैदिक तथा बौद्ध दोनों दर्शनों की उन्नति हुई। इसी काल में विज्ञान-वाद के संस्थापक मैत्रेयनाथ तथा उस सम्प्रदाय के प्रवर्धक ब्राचार्य वसुबन्धु ने भारत-भूमि को अपनी अलौिकिक प्रतिमा से उज्ज्वल किया था। माध्यमिक न्याय के जन्मदाता, 'वादि-वृषभ' श्राचार्य दिङ्नाग की पाणिडत्यपूर्ण वावद्कता के साज्ञात् करने का श्रेय इसी गौरवपूर्ण गुप्त-युग का प्राप्त है। इसी काल में मगधदेशीय आचार्य बुद्धघोष ने सुदूर लङ्का-द्वीप की यात्रा कर, बड़े परिश्रम से, सिंहली भाषा में विरचित 'अट्टकथा' का श्रध्ययन कर उसका पालीभाषा में श्रनुवाद किया था। चाहे जिस दृष्टिकाण से क्यों न देखा जाय, यह गुष्त-युग बौद्ध-साहित्य की समृद्धि का सुवर्णा-युग था। जिस प्रकार यह काल ब्राह्मण-साहित्य के लिए सुवर्श-युग था उसी प्रकार, या उससे कहीं स्त्रिधिक मात्रा में, यह समय बौद्ध-साहित्य के विकास, प्रसार तथा प्रचार का सुवर्ण-युग था।

बौद्ध-धर्म के इतिहास से परिचित पाठकों को यह वतलाना न होगा कि कालान्तर में वैद्ध-धर्म के दो प्रधान सम्प्रदाय हो गये थे। एक का नाम हीनयान था और दूसरे का महायान। हीनयान के भी दो प्रधान उपविभाग थे— थेरवाद (स्थविरवाद) तथा बैभाषिक (सर्वास्तवाद)। इसी प्रकार महायान सम्प्रदाय में भी दो प्रधान स्कूल थे— माध्यमिक तथा योगाचार। गुप्त-काल में इन चारों सम्प्रदायों के साहित्य की उन्नति हुई। पहले के तीन सम्प्रदायों का जन्म तो गुप्त-काल के पहले ही हो चुका था परन्तु चौथे सम्प्रदाय अर्थात् योगाचार के। जन्म देने का श्रेय इसी काल को प्राप्त है। अत्रतएव अन्य तीनों सम्प्रदायों के अन्यों तथा अन्यकारों का वर्णन करने के पहले योगाचार सम्प्रदाय के अग्रचारों का वर्णन करना न्याय-संगत है। यहाँ पर सर्वप्रथम इसी सम्प्रदाय के साहित्य का वर्णन करना जायगा।

#### श्राचार्य मैत्रेय या मैत्रेयनाथ

श्रव तक विद्वानों की यही धारणा रहा है कि यागाचार सम्प्रदाय के संस्थापक का नाम असंग या त्रार्य त्रासंग था। परन्तु आजकल के त्रानुसन्धान ने इस धारणा के। भ्रान्त प्रमाणित कर दिया है। बौद्धों की परम्परा से पता चलता है कि ग्रसंग को तुषित-स्वर्ग में भविष्य बुद्ध-मैत्रेय से ऋनेक ग्रन्थ प्राप्त हुए थे। यह परम्परा ऐतिहासिक दृष्टि से भी सत्य प्रतीत होती है। इसका ऋाधार यह है कि मैत्रेय या मैत्रेयनाथ वास्तव में एक ऐतिहासिक व्यक्ति थे जिन्होंने ग्रसंग को इस मत की शिक्ता दी थी और जो स्वयं योगाचार सम्प्रदाय के वास्तविक संस्थापक थे। इस सम्प्रदाय के ऋनुसार बोधि ( ज्ञान ) उसी व्यक्ति को प्राप्त हो सकती है जा योग का अभ्यासी होगा। इस प्रकार यौगिक प्रक्रिया को विशेष महत्त्व देने के कारण इस सम्प्रदाय का नाम योगाचार पड़ा। इसका दार्शनिक सिद्धान्त विज्ञानवाद के नाम से प्रसिद्ध है। माध्यमिक सम्प्रदाय के प्रवर्तक श्राचार्य नागार्जुन के द्वारा प्रवर्तित शून्यवाद सिद्धान्त के साथ इसकी कुछ श्रंश में समानता भी है तथा विषमता भी। शून्यवाद के अनुसार बाह्य जगत् की सत्ता किसी तरह नहीं मानी जा सकती । हश्यमान जगत् नितान्त ग्रसस्य है-सत्ताहीन है। शून्यवादी माध्यमिकों का यही प्रामाणिक सिद्धान्त है। विज्ञानवाद इस सिद्धान्त को पुङ्गानुपुङ्ग रूप से नहीं मानता । उसके सिद्धान्त से केवल विज्ञान की सत्ता वास्तविक है। जगत में यदि कोई वस्तु सत्य है तो वह विज्ञान ही है। इस विज्ञान की ही वास्तविक सत्ता मानने से दार्शनिक जगत् में यह सिद्धान्त विज्ञानवाद के नाम से प्रसिद्ध है। इसी विज्ञानवादी यागाचार मत की स्थापना गुप्त-काल के आरम्भ में त्राचार्य मैत्रेय ने की, यह बात आधुनिक अन्वेषणों के आधार पर निसन्देह प्रमाणित की जा सकती है।

त्रार्थ मेंत्रेय ने अनेक प्रन्थों की रचना संस्कृत में की। इनमें से अधिकांश प्रन्थों का मूल संस्कृत रूप कराल काल के गाल में निविध हो गया है। एक ही दो प्रन्थ ऐसे हैं जिनका मूल संस्कृत रूप बड़े परिश्रम के बाद यूरोपीय विद्वानों ने खोज निकाला है। परन्तु भोट (तिब्बत) तथा चीन देश की भाषा में अनेक प्रन्थों के त्रानुवाद किये गये थे जो त्राद्याविध प्रायः उपलब्ध हैं। मोटदेशीय बुस्तोन ने अपने 'धम के इतिहास' में मैत्रेय के नाम से इन पाँच शास्त्रों का उल्लेख किया है—१ 'स्त्रालंकार' (सात परिच्छेदों में), १ 'मध्यान्त विभक्त या मध्यान्त विभाग', ३ 'धर्मधर्मताविभक्त', ४ 'महायान उत्तर-तन्त्र' और ५ 'अभिसमयालंकारकारिका'। इन प्रन्थों में 'अभिसमयालंकारकारिका' त्रात्यन्त प्रसिद्ध है। बहुत संभव है कि 'महायानस्त्रालंकार' नामक प्रन्थ, जिसका सिलवन लेवी ने त्रासंग का बनाया हुन्ना बतलाया है, त्राप ही की रचना हो। यह प्रन्थ भी कारिकान्नों में लिखा गया है। इन प्रन्थों की आलोचना करने से पता चलता है कि मैत्रेय संस्कृत लिखने में श्रत्यन्त दच्च थे तथा श्लोक और आर्थों के श्रतिरिक्त बड़े-बड़े संस्कृत छुन्दों में भी बड़ी सुगमता से रचना कर सकते थे। परन्तु त्रासंग किव नहीं थे। वे एक प्रचण्ड दार्शनिक थे। उनके मौलिक दार्शनिक सिद्धान्तों के कारण ही बौद्ध-धर्म के इतिहास में उनकी प्रसिद्ध है।

#### ग्रार्थ ग्रसंग

ये योगाचार सम्प्रदाय के सब से प्रसिद्ध श्राचार्य थे। ये श्राचार्य मैत्रेय के शिष्य थे। परन्तु शिष्य ने इतनी प्रसिद्धि प्राप्त की कि लोगों ने गुरु के श्रास्तत्व ही का भुला दिया। आर्य मैत्रेयनाथ वास्तविक जगत् से हटाकर काल्पनिक जगत् में फेंक दिये गये। लोग इन्हें एक ऐतिहासिक व्यक्ति न मानकर काल्पनिक पुरुष मानने लगे इसका कारण आर्य असंग का व्यापक पारिडत्य तथा श्रलौकिक व्यक्तित्व था।

आचार्य त्रसंग का पूरा नाम वसुवन्धु त्रसंग था। परन्तु ये अधिकतर क्रसंग या त्रार्य त्रसंग के नाम से ही प्रसिद्ध हुए। इनका जन्म पुरुषपुर (ब्राधुनिक पेशावर) में कौशिक-गोत्रीय ब्राह्मण-वंश में हुक्रा था। क्रपने तीन भाइयों में यही सबसे बड़े थे। सम्भवतः गुप्त-सम्राट् समुद्रगुप्त के समय में, चैाथी शताब्दी में, आपका आविर्भाव हुआ। पहले ये ब्राह्मणधर्मावलम्बी थे परन्तु आचार्य मैत्रेयनाथ ने इन्हें बौद्ध-धर्म की दीचा दी। इन्होंने क्रपने पूज्य गुरु के द्वारा स्थापित योगाचार सम्प्रदाय की प्रसिद्धि तथा समृद्धि में प्राण्पण से योग दिया। कालान्तर में उसकी प्रसिद्धि के कारण त्राप ही थे। अपने छोटे माई वसुवन्धु की योगाचार सम्प्रदाय में दीचित कर इन्होंने बड़े महत्त्व का कार्य किया।

इनके बनाये हुए ग्रन्थों का पता विशेष कर चीनी भाषा में किये गये अनुवादों से चलता है। १ 'महायान सम्परिग्रह"—परमार्थ के द्वारा (सन् ५६३ ई०) चीनी भाषा में इसका अनुवाद किया गया था। आज भी जापान में इस ग्रन्थ का बड़ा आदर है। २ "प्रकरण आर्यवाचा।" ३ "महायानाभिधर्मसंगोति-शास्त्र" ह न्साँग (६२५ ई०) नामक प्रसिद्ध चीनी यात्री द्वारा अनुवादित। ४ "वज्र-छेदिका टीका" धर्मगुप्त (५६०-६१६ ई०) के द्वारा अनुवादित। ५ "योगाचारभूमि-शास्त्र" या "सप्तदश भूमि-शास्त्र"—भोटदेशीय वैद्ध लोग इस ग्रन्थ के असंग की ही रचना बतलाते हैं। ह न्साँग ने भी इसको इन्हीं आचार्य की कृति बतलाया है। परन्तु कुछ लोग इस ग्रन्थ के इनका रचा हुआ न मानकर इनके गुरु का बतलाते हैं। यह ग्रन्थ बहुत ही बड़ा है और उसका केवल एक ही अंश 'बेाधिसत्त्वभूमि" संस्कृत में मिला है। यह गद्य-ग्रन्थ है और अभिधर्म ग्रन्थों की शैली पर लिखा गया है।

## श्राचार्य वसुबन्धु

श्राचार्य वसुबन्धु की विशेष प्रसिद्धि होने के कारण उनकी मृत्यु के कुछ ही अन-न्तर उनके जीवन-चिरत लिखे गये। ४०१ ई० से लेकर ४०६ ई० के भीतर कुमारजीव ने सबसे पहले श्राचार्य वसुबन्धु का जीवन-चिरत लिखा था। उसके अनन्तर परमार्थ (४६६ - ५६० ई०) ने वसुबन्धु का दूसरा जीवन-चिरत लिखा। सुप्रसिद्ध जापानी संस्कृत विद्वान् नैञ्जियो का कथन है कि कुमारजीव का लिखा हुआ वसुबन्धु का जीवन-चरित ७३० ई० में नष्ट हो गया। श्रतएव कुमारजीव के द्वारा दिये गये विवरण से हम सर्वथा श्रनभित्र हैं। परन्तु परमार्थ की लिखी हुई जीवनी का अनुवाद चीनी भाषा में त्राज भी उपलब्ध है । आचार्य के महत्त्वपूर्ण जीवनचरित के। जानने के लिए यही एक प्रामाणिक साधन है। सातवीं शताब्दी में भारतवर्ष में श्रानेवाले चीनी यात्री ह्व न्सॉग तथा इत्सिङ्ग ने अपने यात्रा-विवरणों में आचार्य वसुवन्धु के नाम का केवल सादर उल्लेख ही नहीं किया है प्रत्युत उनके विषय में श्रनेक शातब्य विषयों का विवरण भी प्रस्तुत किया है। इन्हीं साधनों के आधार पर वसुवन्धु का जीवन-चरित यहाँ दिया जाता है।

आचार्य वसुबन्धु का जन्म गान्धार देश के पुरुषपुर (पेशावर) नामक नगर में कौशिकगोत्रीय एक ब्राह्मण्-कुल में हुन्ना था। ये तीन भाई थे। इनके ज्येष्ठ अताता असंग का वर्णन ऊपर किया जा चुका है। इनके सबसे जीवन-चरित छोटे भाई का नाम 'वसुबन्धुविरिच्चिवत्स' था। इनका नाम साहित्य में विशेष प्रसिद्ध नहीं है। इस प्रकार वसुबन्धु ग्रपने पिता के दूसरे लड़के (मँभले भाई) थे। जहाँ इनका जन्म हुआ था उस स्थान पर इनके नाम का स्मारक प्रस्तर खण्ड भी प्राचीन काल के लोगों ने लगा रक्खा था। ह्वेन्साँग जब गान्धार से होकर भारतवर्ष में न्नाया था तब उसने उस प्रस्तर खण्ड को देखा था। बहुत दिनों तक न्नाचार्य गान्धार देश में ही रहे। प्रौढ़ावस्था में ये न्नयोध्या न्नाये। यहीं पर स्थिवर बुद्धिन ने इन्हों हीनयान सम्प्रदाय में दीन्नित किया। इस समय बुद्धिनत्र की शिन्ना का न्नाचार्य वसुबन्धु पर बहुत गहरा प्रभाव पड़ा। अपने गुरु की देख-रेख में इन्होंने होनयान में प्रचुर पाण्डित्य प्राप्त किया।

त्राचार्य वसुबन्धु वाद-विवाद (शास्त्रार्थ) में बड़े ही कुशल थे। बोलने में बड़े पटु थे। परमार्थ ने इनके जीवन को एक विशेष घटना का उल्लेख किया है जिससे इनकी वाग्मिता का विशेष परिचय मिलता है। एक बार अयोध्या में 'विन्ध्यवासी' नाम के एक प्रसद्ध ब्राह्मण सांख्याचार्य आये थे। वहाँ बुद्धमित्र से इनका शास्त्रार्थ हुआ जिसमें बुद्धमित्र हार गये। वसुबन्धु उस समय अयोध्या में नहीं थे। अतएव विन्ध्यवासी के साथ इन्हें प्रत्यच्च शास्त्रार्थ दरने का अवसर नहीं मिल सका। जब ये बाहर से लौटकर आये तब इन्होंने ब्राह्मण तार्किक के हाथों अपने पूज्य गुरुदेव के पराजय की बात सुनी। यह सुनकर ये बड़े दुखी हुए और इन्होंने विन्ध्यवासी को शास्त्रार्थ करने के लिए ललकारा। परन्तु विन्ध्यवासी उस समय इस धरा-धाम को छोड़कर स्वर्ग को चले गये थे। अतएव प्रत्यच्च शास्त्रार्थ के द्वारा अपनी प्रवल इच्छा की शान्ति होते न देख इन्होंने विन्ध्यवासी की 'सांख्य इन्होंने 'परमार्थ स्वरंडन में एक नया प्रत्य डाला। इस पुस्तक का नाम इन्होंने 'परमार्थ एतति' रक्खा। यह

१. प्रसिद्ध जापानो विद्वान ताकाकतु ने इस धन्थ का अँगरेजी में श्रमुवाद किया है। देखिए—जे० आर० ए० रस० १६०५।

अन्थ बौद्ध-दार्शनिकों में अत्यन्त प्रसिद्ध रहा। 'तत्त्वसंग्रह' के पश्चिकाकार 'स्राचाय कमलशील' ने अपनी पश्चिका में इस ग्रन्थ का सादर उल्लेख किया है ।

इसी प्रकार वसुबन्धु के। सर्वास्तिवाद मत के माननीय विद्वान 'संघमद्र' ने जब विवादार्थ ललकारा तव आप पीछे न हटे, प्रत्युत उनकी चुनौती का स्वीकार कर शास्त्रार्थ के लिए डट गये। बात यह हुई कि वसुबन्धु ने वैभाषिक और सम्प्रदाय के सिद्धान्त का प्रतिपादक सुप्रसिद्ध दार्शनिक भन्थ संघभद्र 'म्राभिधर्मकाश' लिखा। आचार्य संघमद्र के। इस मन्थ में बहुत से अप सिद्धान्त दीख पड़े । ब्रतएव 'अभिधर्मकाश' के खरडन में उन्होंने 'न्यायानुसार शास्त्र' नामक एक नवीन ग्रन्थ की रचना की तथा 'वसवन्ध्र' के। शास्त्रार्थ करने के लिए चुनौती दी। परन्तु 'परमार्थ' के कथनानुसार जान पड़ता है कि वार्धक्य के कारण उन्होंने शास्त्रार्थ के निमन्त्रण के। स्वीकार नहीं किया | परन्तु ह्वेन्सॉग से पता चलता है कि वसुबन्धु ने संघमित्र की चुनौती का स्वीकार किया और उनका मध्यदेश में खींच लाने का उद्योग किया जिससे कि यह शास्त्रार्थ विद्वानों की मण्डली के समच्च हो सके। किन्तु इसी समय के लगभग 'संघमद्र' की ऐहिक लीला समाप्त हो गई। सुनते हैं कि संघभद्र ने, अपनी मृत्यु के समय, अपने ग्रन्थ का अपने प्रवल विपत्ती स्नाचार्य वसुवन्धु के पास भेज दिया जिन्होंने ग्रन्थ की बड़ी प्रशंसा करते हुए अपनी महान् उदारता का परिचय दिया तथा उस पर एक सन्दर टीका लिखकर ऋपनी गुण्याहिता का उज्ज्वल उदाहरण उपस्थित किया।

श्राचार्य वसुबन्धु दीर्घजीवी थे। मृत्यु के समय इनकी श्रायु ८० वर्ष की थी। अपने जीवन के श्रारम्भ-काल से लेकर मृत्यु के दस वर्ष पहले तक ये वैभाषिक (हीनयान) मत के माननेवाले थे। इस उम्र तक इन्होंने जा प्रन्थ लिखे ये। याचार मत में दीचा थे उन सब में हीनयान के सिद्धान्तों की विशद व्याख्या है। सत्तर वर्ष की उम्र में अपने पूज्य ज्येष्ठ भ्राता 'असंग' की प्रेरणा तथा शिच्चा से ये महायान सम्प्रदाय के योगाचार मत में दीचित हुए। इन श्रन्तिम दस वर्षों में इन्होंने योगाचार मत के सिद्धान्त-प्रतिपादक प्रन्थों का प्रण्यन किया। इन्होंने भारत के मिन्न-भिन्न स्थानों में भ्रमण करने में श्रपने जीवन के अनेक वर्ष विताये। शाकल तथा कौशाम्बी में भी इन्होंने कुछ दिनों तक निवास किया था। श्रयोध्या तो इनकी मानों दूसरो जन्म-भूमि ही थी। यहीं रहकर आपने विद्योपार्जन करके कीर्ति प्राप्त की, महत्त्वपूर्ण प्रन्थों का प्रण्यन कर यश-श्रजन किया, तथा इसी श्रयोध्या में श्रस्सी वर्ष की श्रवस्था में इन्होंने इस पार्थिव-शरीर के। छोड़कर निर्वाण-पद को प्राप्त किया।

आचार्य वसुबन्धु का काल-निर्णय श्राज भी विद्वानों के लिए शास्त्रार्थ का विषय बना हुआ है। परन्तु इतना तो निश्चित ही है कि श्राप गुप्त-काल में आविर्भूत हुए।

१. एवं 'श्राचार्यवसुवन्धु'प्रसृतिभिः केशरापरमार्थं सप्ततिकादिष्वभिश्रायप्रकाशनात् पराक्रान्तम् । इतरतत एवावगन्तव्यम् — तत्त्वसंग्रहः । — गा० ओ० सी० नं० ३० प्र० १२६.

कुछ वर्ष पहले त्रापके काल-निर्णय के सम्बन्ध में भारतीय तथा विदेशीय पुरातत्त्ववेत्तात्रों में गहरा शास्त्रार्थ चलता रहा । परन्तु आजकल तत्कालीन अनेक प्रमाणों की उपलब्धि से इनके समय का निर्णाय निश्चयपूर्वक किया जा सकता काल-निर्णाय है। डा॰ ताकाकुसु ने इनका समय ४२० ई० - ५०० ई० के भीतर रक्खा थारे। पश्चात् उन्होंने आचार्य वसुबन्धु के काल के। इस समय से कुछ पूर्व का वतलाया । दूसरे सुप्रसिद्ध जापानी संस्कृत-विद्वान् ओज़ीहारा (Wogihara) भी इसी मत के। मानते हैं । इस प्रकार स्त्राचार्य वसुबन्धु का समय इन विद्वानों के मत से पाँचवीं शताब्दी का उत्तरार्ध है। परन्तु यह मत ठीक नहीं ज्ञात होता। ५४६ ई० में परमार्थ चीन देश में पहुँचे। स्रतः ५००—५४६ ई० के बीच में ही दिङ्नाग, उनके शिष्य शंकरस्वामी, ईश्वरकृष्ण तथा उनकी सांख्यकारिका के टीकाकार माठर आदि प्रन्थकारों का होना - जिनके प्रन्थों का अनुवाद परमार्थ ने चीनी भाषा में किया था-एक प्रकार से असंभव ही प्रतीत होता है। ये समस्त ग्रन्थकार वस्त्रन्ध् के बाद हुए, ग्रन्थों की रचना की, और इतनी प्रसिद्धि प्राप्त की कि उनके महत्त्वपूर्ण ग्रन्थों के अनवाद की, परमार्थ द्वारा एक विदेशीय भाषा में करने को, आवश्यकता प्रतीत हुई। इन सब घट-नात्रों का समावेश केवल ४६ वर्ष के अल्य काल में होना सम्भव प्रतीत नहीं होता। अतः उपर्धु क मत का ( वसुबन्धु का पाँचवीं शताब्दी में मानना ) हम ठीक तथा उचित नहीं समभते। वसुबन्धु का समय इस काल से कम से कम १०० वर्ष पूर्व था। इसके अनेक प्रमाण भी हैं। 'शतशास्त्र' तथा 'बोधिचित्तोत्पादनशास्त्र' लिए उपयक्त आचार्य वसुवन्धु द्वारा रचे गये बतलाये जाते हैं तथा इन्हीं पुस्तकें। का 'कुमारजीव' ने ४०४-५ ई० के भीतर अनुवाद किया था। इसी समय में उन्होंने आचार्य वसुबन्ध का एक जीवन-चरित भी लिखा था जिसका अनुवाद चीनी भाषा में, ४०१-४०६ ई० में, हुआ । श्रतः निश्चित है कि श्राचार्य वसुबन्धु का जन्म इसके पूर्व चतुर्थ शताब्दी में हुआ होगा। प्रो॰ मैकडॉनल इसी मत को मानते हैं। डा॰ विद्याभूषण ने भी तिब्बतीय ग्रन्थों के आधार पर इसी मत का समर्थन किया है । डा० स्मिथ ने भी इस विषय में पेरी नामक आञ्च विद्वान् के मत का सविस्तर उल्लेख कर इसी मत का समर्थन किया है । डा० विनयतीष भट्टाचार्य ने प्रवल प्रमाणों के आधार पर इसी मत का

१. इ० ए० १६११ पृ० १७०, (पाठ क); २६४ (हार्नेली); ३१२ (नरसिंहाचार्य)। वही १६१२ पृ० १, (डी० आर० भएड।रकर); १५ (हरप्रसाद शास्त्री); २४४ (पाठक)।

२. जे० आर० ए० एस० १६०५ ए० ३३ (और आगे भी)।

३. वही १६१४ पु० १०१३ ( और आगे भी )।

४. इ० आर० इ० माग १२ पृ० ५६५।

५. नैन्जिया - सूची परिशिष्ट १ - ६४।

६. हि० सं० लि० ए० ३२४

७. जे० ए० सा० व० १६०५ पृ० २२७।

८. अ० हि० इ० पृ० ३२ द-३२६ ( तृतीय संस्करण )।

पुष्ट किया है । अपर कहा जा चुका है कि ब्राचार्य वसुबन्धु ने ८० वर्ष का दीर्घ। जीवन प्राप्त किया था, अतः आपका काल २८० --३६० ई० तक मानना तर्कसम्मत तथा उचित प्रतीत होता है। ब्राचार्य वसुबन्धु का यही काल पुरातत्त्ववेत्ताब्रों के द्वारा प्रधानतथा मान्य है।

वसुबन्धु का गुप्त नरेशों के साथ घनिष्ठ सम्बन्ध था। इसके लिए हमारे पास निम्नां-कित लेखकें के लेख प्रमाणस्वरूप हैं—(१) परमार्थ—(५४६-५६६ ई०), (२) आचार्य वसुबन्धु हैं-न्सॉग—(६३१-६४८ ई०), (३) वामन—(लगभग श्रीर उनके सम-सामयिक

प्रमार्थ ने लिखा है कि अये।ध्या के राज विक्रमादित्य पहले सांख्यदर्शन ने मानते थे परन्तु वसुबन्धु ने अपनी वाक-चातुरी से उन्हें बुद्ध-धर्म में अनुराग रखने के लिए प्रले।भन दिया। राजा ने अपने पुत्र की शिचा-दीचा का भार आचार्य वसुबन्धु को सौंपा। इन्हीं राजा के प्रेम से वसुबन्धु यावज्जीवन अपोध्या ही में रहे तथा यहीं अन्त में निर्वाण-पद में लीन हो गये । हो न्याँग ने भी परमार्थ के इसी कथन को, कुछ भिन्न शब्दों में, दुहराया है । सुप्रसिद्ध हिन्दू-आलंकारिक आचार्य 'वामन' ने भी अपने 'काव्यालंकारस्त्रवृत्ति' में वसुबन्धु का सम्बन्ध चन्द्रगुप्त के पुत्र चन्द्रप्रकाश के साथ बतलाया है । वामन की वृत्ति का आवश्यक अंश यह है—

सोऽयं सम्प्रति चन्द्रगुप्ततनयश्चन्द्रप्रकाशो युवा, जातो भूपतिराश्रयः कृतिधियां दिष्ट्या कृतार्थश्रमः।

अाश्रयः कृत्धियामित्यस्य च् वसुबन्धुं साचिन्यापचेपपरत्वात् साभिप्रायत्वम् ।

वामनाचार्य ने अपने उपर्यु क प्रन्थ में शब्द-गुण का वर्णन करने के पश्चात् अर्थ-गुण का विवेचन करते हुए अर्थ की प्रौढ़ ( श्रोज ) का पाँच मागों में विभाग किया है। उसमें पाँचवें प्रकार का ओज 'सामिप्रायत्व' है। इसका अर्थ यह है कि कविता में जिस किसी वस्तु का वर्णन किया जाय, जो कुछ विशेषण दिया जाय उसका कुछ अभिप्राय—अर्थ—मतलव होना चाहिए। विना- अभिप्राय के येंही निर्गाल कहना अनुचित है। इसी 'सामिप्राय' के उदाहरण को समभाने के लिए वामन ने उपर्यु क श्लोक दिया है। श्लोक का मावार्थ यह है कि 'यह चन्द्रगुप्त का पुत्र चन्द्रप्रकाश नामक युवक राजा विद्वानों का आश्रय होने के कारण अपने परिश्रम में सफली-भूत हुआ।' वामन का कथन है कि इस श्लोक में 'आश्रयः कृतिध्यां' यह विशेषण सामिप्राय—अर्थगर्भित—है; क्योंकि इस चन्द्रप्रकाश के यहाँ वसुबन्धु साचिव्य ( मन्त्री का कार्य) करते थे। इससे स्पष्ट प्रतीत होता है कि वसुबन्धु चन्द्रगुप्त के पुत्र चन्द्रप्रकाश के यहाँ मन्त्री थे।

१. तत्त्वसंग्रह - भूमिका पृ० ६३-६६।

२. स्मिथ-अ० हि० इ० पृ० ३३२ (तृतीय संस्करण)।

३. वही पृ० ३३४ (तृ० सं०)।

४. वामन - काःयालं कारसूत्रवृत्ति, अधिकरण ३. अध्याय २।

अब प्रश्न यह है कि यह चन्द्रगुप्त कीन था तथा यह चन्द्रप्रकाश कीन सा गुप्त-नरेश है जिसके यहाँ श्राचार्य वसुबन्धु रहते थे। वामन ने श्रपने ग्रन्थ में जो उपरि-लिखित श्लोक दिया है वह, ज्ञात होता है कि, किसी प्राचीन कवि के प्रनथ से लिया गया है जो गुप्त-नरेशों की प्रशंसा में निर्मित था। अतः श्लोक की प्रामाणिकता स्पष्ट सिद्ध है। अब समस्या यह है कि यह चन्द्रगुप्त कौन था ? क्या यह चन्द्रगुप्त प्रथम है अथवा चन्द्र-गुप्त द्वितीय (विक्रमादित्य) १ वसुबन्धु का जो काल-निर्णाय (२८० ई० से ३६० ई० तक ) ऊपर किया गया है उस पर विचार करने पर तो यही ज्ञात होता है कि वामन के द्वारा उल्लिखित यह चन्द्रगुप्त सम्राट् चन्द्रगुप्त प्रथम ही होगा। क्योंकि हम जानते हैं कि इस गुप्त-नरेश ने ३२० से ३३० ई० तक राज्य किया है। यदि चन्द्रगुप्त की समानता चन्द्रगुप्त प्रथम से ठीक जम जाती है तो चन्द्रप्रकाश अवश्य ही सम्राट समुद्रगुप्त है। 'चन्द्रप्रकाश' को सम्राट् समुद्रगुप्त की उपाधि मानने में हमें कुछ भी विप्रतिपित नहीं दीख पड़ती। यह सर्वविदित है कि गुप्त-नरेशों की अनेक उपाधियाँ थीं। किसी ने विक्रमादित्य की उपाधि धारण की थी ता दूसरे ने द्वादशादित्य की तथा ती परे ने प्रकाशादित्य की। ऐसी दशा में युवा समुद्रगुप्त ने यदि 'चन्द्रप्रकाश' की उपाधि धारण की हो तो इसमें आश्चर्य ही क्या है ? गुप्त-नरेशों की उपाध-बहुलता को देखते हए इमें तो समुद्रगुप्त की उपाधि 'चन्द्रप्रकाश' मानने में कुछ भी आपत्ति नहीं देख पड़ती। हिन्द-धर्मावलम्बी समुद्रगुप्त के बौद्ध-धर्मावलम्बी वसुबन्धु को आश्रय देने की बात भी कुछ स्रापत्तिजनक नहीं। स्रवश्य ही गुप्त-सम्राट् वैदिक धर्मानुयायी तथा महाभागवत थे परन्तु उनके सिक्कों और लेखों के अध्ययन से यह स्पष्ट विदित होता है कि गुप्त-नरेश कितने उदारचेता, धमं सहिष्णु तथा विशालहृदय थे। उन्होंने बौद्ध-धर्म के प्रति केवल धार्मिक सहिष्णुता ही नहीं दिखलाई प्रत्युत दान इत्यादि देकर इसे प्रोत्साहन भी दिया। सुप्रसिद्ध सम्राट हर्षवर्धन इसका ज्वलन्त उदाहरण है। ऐसी अवस्था में महाभागवत समुद्र-गुप्त का एक बौद्ध-धर्मानुयायी आचार्य को आश्रय देने में आश्चर्य की कौन सी बात है, या श्रापत्ति ही कौन सी है ? सम्भव है कि युवा समुद्रगुप्त ने अपनी युवावस्था में, अपनी सहज विद्यानुरागिता के कारण, स्राचार्य वसुबन्ध को स्रपने यहाँ स्राश्रय दिया हो। डा० स्मिथ ने भी इसी मत का समर्थन किया है। अतः यह अधिक सम्भव है कि आचार्य वस्वन्ध् समुद्रगुप्त के समसामयिक तथा आश्रित हों।

श्राचार्य वसुबन्धु की जिह्ना जिस प्रकार पर-पद्म के खरडन में दुशल थी उसी प्रकार उनकी लेखनी भी स्वपद्म के मरडन में दुत गित से चलती थी। श्रापने अने क प्रत्यों की रचना की। चीनी भाषा के त्रिपिटक में इनके प्रत्ये नाम से छत्तीस प्रत्यों का उल्लेख मिलता है । परन्त इसमें बड़ा सन्देह है कि ये सब प्रत्य इन्हीं श्राचार्यपाद के लिखे हैं, क्योंकि वसुबन्धु नाम के छ: आचार्यों का पता चीनी तथा तिब्बतीय साहित्य से लगता है। किर भी

१. अ० हि० इ० पृ० ३३१ ( तृतीय संस्करण )।

२, विनयतोष भट्टाचार्य - तत्त्वसंग्रहः - भूमिका १० ६१ -७०।

अप्रधिनिक अन्वेषण के आधार पर आचार्य वसुवन्धु की वास्तविक महत्त्वपूर्ण कृतियां का यहाँ संचीप में उल्लेख किया जाता है।

आचार्य वसुबन्धु के द्वारा लिखे गये प्रन्थों के। हम दो भागों में विभक्त कर सकते हैं। पहले प्रन्थ वे हैं जिनका सम्बन्ध हीनयान सम्प्रदाय से है स्त्रीर दूसरे वे हैं जिनका सम्बन्ध महायान सम्प्रदाय से है तथा जा स्त्राचार्य के यागाचार मत में दीचित हो जाने पर लिखे गये थे।

(क) हीनयान-सम्बन्धी प्रन्थ

- १. 'परमार्थं सप्ति' यह प्रन्थ विन्ध्यवासी-विरचित 'सांख्यसप्ति' नामक सांख्यप्रन्थ के खरडन में लिखा गया था। पहले कहा जा चुका है कि किस प्रकार विन्ध्यवासी ने वसुवन्धु के गुरु बुद्धिमत्र के। शास्त्रार्थ में हराया था, जिसका बदला विन्ध्यवासी के स्रकाल-काल-कविलत हो जाने पर आचार्य वसुवन्धु ने यह प्रन्थ लिखकर लिया।
- २. 'तर्कशास्त्र'—इस प्रन्थ का चीनी भाषा में अनुवाद मिलता है जिसका नाम 'जु-शिह जुन' है ' और जिसे परमार्थ ने ५५० ई० में अनुवादित किया था। यह प्रन्थ बौद्ध-न्याय पर लिखा गया है। इसमें तीन परिच्छेद हैं। पहले में पञ्चावयव, दूसरे में जाति तथा तीसरे में निष्रहस्थान का विशद वर्णन है। डा० विद्यामूषण ने इस प्रन्थ का संज्ञित विवरण दिया है ।
- ३, 'वादिविधि'—यह अन्थ न्यायशास्त्र से सम्बन्ध रखता है। इस अन्थ का चीनी भाषा तथा तिब्बतीय भाषा में अनुवाद हुआ था। चीनी भाषा में इस अन्थ का नाम 'खुन शिह' था । किसी समय इसका मूल संस्कृत अंश भी अत्यन्त प्रसिद्ध था। इस अन्य से अनेक पारिभाषिक लच्चणों का उद्धरण देकर उद्योतकर ने अपने 'न्यायवातिक' में उनका खरडन किया है । परन्तु बड़े दु:ख की बात है कि इस महत्त्वपूर्ण अन्य का मूल संस्कृत अंश आज तक उपलब्ध नहीं हुआ है । 'न्यायवार्तिक' में उद्धृत 'वादिधि' के रचियता के विषय में विद्वानों में बड़ा मतमेद है। डा० विद्याभूषण इसे 'धर्मकीर्ति' का लिखा 'वादन्याय' मानते हैं। कीथ ने भी इनके मत का समर्थन किया है। परन्तु जैसा कि सुप्रसिद्ध इटैलियन विद्वान् डा० तुशी (Tucci) ने सप्रमाण दिखलाया है, इस अन्य के रचियता वसुबन्ध ही हैं। उद्योतकर के पहले भी दिङ्नाग ने अपने 'प्रमाण-समुच्चय' में इस 'वादिविधि' का निर्देश किया है ।
  - १. नैन्जियो कैटलाग आफ दो चाइनीज त्रिपिटक नं० १२५२।
  - २. विद्याभूषण-हिस्ट्री आफ इरिडयन लाजिक पृ० २६ ५-६ ६ ।
  - ३, इंग्डियन हि॰ का॰ भाग ४ पृ० ६३५ ।
  - ४. न्यायवार्तिक-वनारस संस्कृत सीरीज पृ० ११७, १३६, १५०।
  - ५. विद्याभूषण हिस्ट्री. इ० ला० पृ० २६७।
- ६. 'वादविधि' के विषय के लिए देखिए हा० विद्याभूषण जे० आर० ए० एस० १११४ १० ६०१ ६०६। हा० कंथ इ० हि० का० भाग ४, पृ० २२१ २०। रङ्गरवामी ऐयङ्गर जे० बी० ओ० आर० एस० भाग १२, पृ० ५८७ ५११। हा० तुशी इ० हि० का० भाग ४ (११२८) पृ० ६३० ३६।

- ४. ''गाथा-संग्रह''—इसका अनुवाद तिब्बतीय भाषा में उपलब्ध है। इसमें, 'धम्मपद' की तरह, २४ गाथा आं का संग्रह है तथा उनकी बड़ी ही सुन्दर टीका भी है जिसमें उन गाथा आं के सिद्धान्तों के। समभाने के लिए बहुत सी मनोरंजक कहानियाँ भी कही गई हैं।
- ५. 'अभिधर्मकाश'—यह त्राचार्य वसुवन्धु की रचनाओं में सबसे प्रसिद्ध तथा सबसे महत्त्वपूर्ण है। इस प्रन्थ की रचना वैभाषिक सम्प्रदाय के सिद्धान्तों का विवेचन करने के लिए की गई है, जैसा कि प्रन्थकार ने प्रन्थ के त्रान्त में स्वयं कहा है—

काश्मीरवैभाषिकनीतिसिद्धः प्रायो मयायं कथितोऽभिधर्मः र ।८। ४०

इस प्रन्थ में ८ परिच्छेद हैं जिनके नाम क्रमशः ये। हैं—१. धातुनिर्देश, २. इन्द्रिय-निर्देश, ३. ले।कधातुनिर्देश, ४. कर्मनिर्देश, ५. श्रनुशयनिर्देश, ६. श्रार्थपुद्गलनिर्देश, ७. ज्ञाननिर्देश, ८. ध्याननिर्देश।

इस प्रकार ६०० कारिकाओं का यह प्रन्थ, प्रन्थकार के भाष्य के साथ, बौद्ध-धर्म के सभी धार्मिक तथा दार्शनिक विद्धान्तों का संद्यित रूप में निचाड़ उपस्थित करता है। यद्यपि यह प्रन्थरत्न हीनयान के सर्वास्तिवाद यत का लद्ध्य करके लिखा गया है तथापि यह इतना व्यापक है कि बौद्ध-धर्म के समस्त मतों का यह मान्य तथा प्रमाणीभूत है। प्राचीन काल में इस प्रन्थ की बड़ी प्रसिद्ध थी। बाणभट्ट ने अपने हर्ष चरित में शाक्य-भिद्ध दिवाकरमित्र के आश्रम का वर्णन करते हुए यहाँ तक लिखा है कि वहाँ के रहनेवाले शाक्य-शासन में कुशल सुग्गे भी 'केश्य' का उपदेश दे रहे थे। यह 'केश्य' आचार्य वसुवन्दु-कृत 'अभिधर्मकाश' ही था, जिसने अपने जन्म के २५० वर्ष के भीतर ही इतनी प्रसिद्ध प्राप्त कर ली थी। इस पर लिखी गई टोकाओं से भी इसकी विपुल प्रसिद्ध का पता चल सकता है। तिब्बतीय त्रिपटकों से इस प्रन्थ पर लिखी गई निम्नलिखत टीकाओं का पता मिलता है — भाष्य वसुवन्धुकृत; भाष्य टीका (तत्त्वार्थ) स्थिरमितकृत; स्फुटार्था यशोमित्रकृत; लच्चणानुसारिणी पुर्यवधनकृत; अप्रीपिकी शान्तिस्थरदेवकृत; मर्मपदीपवृत्ति दिङ्नागकृत।

इस ग्रन्थ का संस्कृत मूल ऋषाप्य सा है। सब से पहले बेल्जियन विद्वान् डा॰ पुसें ( Poussin ) ने, चीनी भाषा के अनुवाद की सहायता से, फ़र्ंच भाषा में इस ग्रन्थ का ऋनुवाद करते समय वसुबन्धु की मूल कारिकाओं का संस्कृत में पुनर्निर्माण किया था।

१. डा ) विंदरिनित्स—हिस्द्री आव इंडियन लिटरेचर माग २, पृ० ३५५—५१ ।

२. अभिवर्मकोश -(काशी विद्यापीठ संस्करण) पृ० २३५ ।

३. डा० विंटरनित्स हि० इ० ति० भाग २, पृ० ३५७।

४. त्रिशरणपरैः, परमापासकैः, शुकैरिप शावयशातनकुशलैः केशि समुपदिशक्तिः। —हर्भचरितः उच्छ्वास =, पृ० २३७। (निर्यायसागर संस्करण)।

प्. कोशो बुद्धसिद्धान्ते वसुवन्धुकृतः । शंकर — हर्ष-चरित की टीका पृ० २३७।

६. अभिधर्मकोशः (का० वि० पी०) भूमिका।

उसो त्राधार पर राहुल सांकृत्यायन ने त्रापनी नई टीका के साथ उसका एक संस्करण निकाला है ।

### (ख) महायान-सम्बन्धी प्रन्थ

कहा जा चुका है कि इनके जेठे भाई असंग ने इन्हें महायान सम्प्रदाय में दीचित किया। जय आचार्य वसुबन्धु महायान सम्प्रदाय में दीचित हुए तव उन्हें ऋपने जीवन में लिखित महायान की निन्दा का स्मरण कर इतनी ग्लानि हुई कि उन्होंने श्रपनी जिह्वा काटने का निश्चय कर लिया। परन्तु इनके जेठे भाई ने इनसे कहा कि जिह्ना काटने से क्या लाभ ? जिस बुद्धि के द्वारा तुमने हीनयान-धर्म की सेवा की है उसी से पुन: महायान की सेवा करो। तब से इन्होंने महायान-सम्प्रदाय के ग्रन्थों की रचना प्रारम्भ की । महायान सम्प्रदाय-सम्बन्धी प्रन्थों के नाम नीचे दिये जाते हैं — १. सद्धमपुरहरोक की टीका। ५०८-५३५ ई० के बीच इसका अनुवाद चीनी भाषा में हुआ है। २. 'महापरिनिर्वाणसूत्र की टीका'-३८६-५८६ ई० के बीच इसका चीनी माषा में अनुवाद हुआ। ३. 'बज्रछेदिका प्रज्ञापारिमता की टीका'—चीनी भाषा में अनुवादित ( ३८६ ई० ५३४ ई० के बीच में )। ४. विंशतिका-प्रन्थकार की टीका के साथ। इस ग्रन्थ का संस्कृत मूल सेल्वन लेवी ने नैपाल से खोज निकाला है। उन्होंने, १६२५ ई॰ में, पेरिस से इनका देवनागरी संस्करण निकाला है। विज्ञानवाद के विषय में आचार्य वसवन्ध्र के सिद्धान्तों को जानने के लिए ये दोनों ग्रन्थ अमूल्य हैं । ५. त्रिशिका - स्थिरमति की टीका के साथ । तिब्बतीय बुस्तीन ने आचार्य वसुबन्धु के नाम से इन प्रन्थीं का उल्लेख किया है 3-2. पञ्चस्कन्धप्रकरण, २. व्याख्या युक्ति, ३. कर्म-सिद्धिप्रकरण्, ४. महायानस्त्रालंकार टीका, ५. प्रतीत्यसमुत्पादस्त्रटीका, ६. मध्यान्त-विभाग भाष्य।

ऊपर दिये गये वसुबन्धु के विवश्ण से स्पष्ट प्रतीत होता है कि अध्वार्य अपने समय के अत्यन्त लब्धप्रतिष्ठ विद्वान् थे। समस्त देश में आपका आदर था तथा आप बड़े सम्मान की दृष्टि से देखे जाते थे। आपने बौद्ध-दार्शनिक साहित्य की कितनी उन्नति की, इसका यथार्थ रूप से वर्णन करना कितन है। पीछे के बैाद्ध-आचार्यों पर आपके विचारों का प्रचुर प्रभाव पड़ा।

श्राचार्य वसु उन्धु को अपने ही सहश विद्वान तथा प्रतिभाशाली शिष्य प्राप्त करने का भी सौभाग्य प्राप्त था। इनके चार बड़े-बड़े शिष्य हुए जिनका नाम तिब्बतदेशीय बुस्तान ने श्रपने इतिहास में दिया है। ये शिष्य (१) स्थिरमित, (२) दिङ्नाग, (३) श्रार्य विमुक्तसेन और (४) गुराप्रभ थे। आचार्य स्थिरमित तथा दिङ्नाग का वर्षान

१. काशी विद्यापीठ द्वारा प्रकाशित ।

२. इन अन्थों में निहित दार्शनिक सिद्धान्तों के लिए देखिए—इ० हि० का० भाग ४ ६० ३६--४३।

३. डा० विंटरनित्स-हि० इं० लि० भाग २, पृ० ३६०।

आगे किया जायगा। विमुक्तसेन और गुण्यम भी श्रपने समय के प्रिवह विदान् थे तथा बैद्धि-धर्म की इन्होंने बड़ी सेवा की। गुण्यम हर्षवर्धन के गुरु कहे जाते हैं।

#### श्राचार्य स्थिरमति

श्राप वसुवन्धु के शिष्य थे। उनके चारों शिष्यों में श्राप ही उनके पष्ट शिष्य माने जाते हैं । इन्होंने अपने गुरु के प्रन्थों पर महत्त्वपूर्ण व्याख्या लिखी है। इस प्रकार आचार्य वसुबन्धु के गूढ़ अभिप्रायों को समकाने के लिए स्थिरमति ने व्याख्या रचकर एक ग्रादर्श शिष्य का ज्वलन्त उदाहरण प्रस्तुत किया है। आप चौथी शताब्दी के अन्त में विद्यमान थे। इनके निम्नलिखित अन्थें। का पता चलता है जिनका अनवाद तिब्बतीय भाषा में त्राज भी उपलब्ध है - १. 'कार्यपपरिवर्त टीका'- तिब्बतीय स्नानुवाद के साथ-साथ इसका चीनो अनुवाद भी मिलता है। २. 'सूत्रालंकारवृत्तिभाष्य'--यह ग्रन्थ वस्यन्ध् की 'सूत्रालंकार-वृत्ति' की विस्तृत व्याख्या है। इस ग्रन्थ को डा० सिल्वन लेवी ने सम्पादित कर प्रकाशित किया है। ३. 'त्रिशिकाभाष्य'-वसुबन्धु की 'त्रिशिका' के ऊपर यह एक महत्त्वपूर्ण भाष्य है। इस ग्रन्थ के मूल संस्कृत की सिल्वन लोबी ने नैपाल से खोज निकाला है तथा फ्रेंच भाषा में अनुवाद करके इसे प्रकाशित किया है। ४. 'पञ्चस्कन्धप्रकरण्वैभाष्य'। ५, 'ग्राभिधर्मकाशाभाष्यवृत्ति'—यह प्रन्थ वसुबन्ध् के 'स्रभिधर्मकेश्य' के भाष्य के ऊपर टीका है। इसका संस्कृत मूल नहीं मिलता परन्तु तिब्बतीय भाषा में इसका अनुवाद आज भी उपलब्ध है। ६. 'मूलमाध्यमकारिकावृत्ति'— कहा जाता है, यह स्राचार्य नागार्ज न के प्रसिद्ध प्रन्थ की टीका है। ७. 'मध्यान्तविभाग-स्त्रभाष्य टीका'—आचार्य मैत्रेय ने मध्यान्तविभाग नामक सुप्रसिद्ध प्रनथ लिखा था। उसी पर आचार्य वसुबन्धु ने ऋपना भाष्य लिखा। इस ग्रन्थ में यागाचार के मूल सिद्धान्तों का विस्तृत स्पष्टीकरण है। इसी भाष्य के ऊपर 'स्थिरमित' ने यह टीका बनाई है जो उनके सब ग्रन्थों से अधिक महत्त्वपूर्ण मानी जाती है। ये।गाचार के गूढ़ सिद्धान्तों के समभाने के लिए यह टीका नितान्त उपयोगी है। अब तक इस अन्य का तिब्बतीय अनुवाद ही प्राप्त था परन्तु पं० विधुशेखर मद्दाचार्य तथा डा० तुशी ने, तिब्बतीय अनुवाद से, इस ग्रन्थ का संस्कृत में पुनर्निर्माण किया है।

### दिङ्नाग

आचार्य दिङ्नाग का नाम बौद्ध-साहित्य के इतिहास में सुवर्णाचरों में लिखने योग्य है। जिस समय ब्राह्मण तार्किकां ने बद्धपरिकर होकर, अपनी प्रवल युक्तियों से, बौद्ध-दर्शन का खराडन किया था, उस समय उनका खराडन कर बौद्ध-दर्शन की सत्यता प्रमाणित करने का श्रेय इन्हीं आचार्य महोदय के। है। इनके पहले

१. डा० इ० ओवेरमिलर-इ० हि० ववा० भाग ६ (१६३३) पृ० १०१६।

२. वहां - पृ०. १०२०।

३. इस ग्रन्थ का केवल श्रमी प्रथम भाग ही 'कलकत्ता ओरियंटल सीरीज़' में (नं ० २४) निकला है।

बौद्धों में न्यायदर्शन पर केाई सुव्यवस्थित अन्य न था। दिङ्नाग ने सबसे पहले बौद्धों में न्याय-शास्त्र का प्रामाणिक प्रन्थ लिखा। इस प्रकार आप मध्यकालीन भारतीय न्याय शास्त्र के जन्मदाता माने जाते हैं। आप प्रचएड विद्वान, प्रगल्भ वक्ता तथा ऐसे उद्धत दार्शनिक थे जिससे लोहा लेना असंभव नहीं तो कठिन अवश्य था। शास्त्रार्थ-पद्धता के कारण ही ये 'तर्कपुङ्गव' के नाम से सर्वत्र प्रसिद्ध थे। आपकी प्रतिभा सर्वतोसुखी थी। आपके विपद्धी भी आपकी योग्यता के कायल थे। साद्धात् सरस्वती आपकी जिह्वा पर निवास करती थीं।

इनका जन्म काञ्ची के पास सिंहवक नामक ग्राम में, एक ब्राह्मण के घर, हुन्ना था । त्रापके प्रथम गुरु 'नागदत्त' नामक वात्सीपुत्रीय मत के एक प्रसिद्ध पिएडत थे। इन्होंने आपको बौद्ध-धर्म में दीचित किया। उसके जीवन वृत्तान्त परचात् त्राप श्राचार्य वसुवन्धु के शिष्य हुए। निमन्त्रण पाकर श्राप नालन्दा-महाविहार में गये जहाँ पर श्रापने सुदुर्जय नामक ब्राह्मण तिर्कित को श्रास्त्रार्थ में हराया। शास्त्रार्थ करने के लिए आप उड़ीसा श्रीर महाराष्ट्र में भ्रमण किया करते थे। आप श्रिषकतर उड़ीसा में रहा करते थे। श्राप तन्त्र मन्त्रों के विशेष ज्ञाता थे। तिक्वतीय ऐतिहासिक लामा तारानाथ ने इनके (दिङ्नाग के) विषय में लिखा है कि एक बार उड़ीसा के राजा के श्रर्थ-सचिव मद्रपालित (जिसे दिङ्नाग ने बौद्ध-धर्म में दीच्चित किया था) के उद्यान में हरीतकी वृत्त्व की एक शास्त्रा विल्कुल सूख जाने पर दिङ्नाग ने मन्त्र-द्वारा उसे, सात ही दिन के अन्दर, फिर से हरा-भरा कर दिया। इस प्रकार बौद्ध-धर्म में अपनी सारी शक्तियों को लगाकर इन्होंने अपने धर्म की अनुपम सेवा की। अन्त में ये उड़ीसा के एक जङ्गल में निर्वाण-पद में लीन हो गये।

ऊपर कहा गया है कि ये वक्षवन्धु के पट्टिशिष्यों में से थे। अतः इनका समय ईसा की चतुर्थ शताब्दी का उत्तरार्ध तथा पाँचवीं शताब्दी का पूर्वार्ध (२४५-४२५ ई०) है । अपने अनेक महत्त्वपूर्ण अन्थों की रचना की है जिनका विवरण अन्थ नीचे दिया जाता है—१—प्रमाण-समुच्चय—यह दिङ्नाग का सबसे महत्त्वपूर्ण अन्थ है । यह संस्कृत में अनुष्टुप् छुन्दों में लिखा गया था। परन्तु बड़े दुःख की बात है कि इसका संस्कृत मूल उपलब्ध नहीं है। हेमवर्मा नामक एक भारतीय परिडत ने एक तिब्बतीय विद्वान् के सहयोग से इस अन्थ का तिब्बतीय भाषा में अनुवाद किया था। इस अन्थ में छुः परिच्छेद हैं, जिनमें न्याय-शास्त्र के समस्त सिद्धान्तों का विशद प्रतिशदन है। इनका विषय-क्रम यों है।— (१) प्रत्यन्त, (२) स्वार्थानुमान, (३) परार्थानुमान, (४) हेतुदृष्टान्त, (५) अपोह, (६) जाति । २—'प्रमाणसमुच्चयवृक्ति' यह पहले अन्थ की व्याख्या है। इसका

१. दिङ्नाग के जीवन-चरित के लिए देखिए—हा० विद्याम पण-हिस्ट्रो आफ इंडियन लाजिक, पृ०२७२-७४।

२. डा० विनयतोष भट्टाचार्य — तःवतंत्रह, भूमिका पृ० ७३।

३. विस्तृत विवरण के लिए देखिए — डा० विद्याभूषण — हि० इं० ला०, ए०२७४ — २८६।

संस्कृत मूल नहीं मिलता परन्तु तिब्बतीय अनवाद उपलब्ध है । ३—'न्यायप्रवेश'— आचार्य दिख्नाग का यही एक ग्रन्थ है जो मूल संस्कृत में उपलब्ध हुआ है। इस प्रन्थ के रचियता के सम्बन्ध में विद्वानों में बड़ा मतमेद है । कुछ लाग इसे दिङ्नाग के शिष्य 'शंकरस्वामी' का बतलाते हैं । परन्तु वास्तव में यह दिङ्नाग की ही कृति है। इसमें सन्देह करने का तिनक भी स्थान नहीं है। यह प्रन्थ गायकवाड़ स्रोरियरटल सीरीज़ (नं॰ ३८) में प्रकाशित हुस्रा है जिसका सम्मादन प्रिंसिपल ए० बी॰ ध्रव ने किया है। इस प्रन्थ का तिब्बतीय भाषा में भी अनुवाद मिलता है तथा गायक-वाड़ सीरीज़ नं ०३६ में छपा है। ४—'हेतुचक्रहमरु' इस ग्रन्थ का दूसरा नाम 'हेतु-चक्रनिर्णाय' भी बतलाया जाता है। इसमें नी प्रकार के हेतु आँ का संचिप्त वर्णन है। अब तक इस प्रन्थ का तिब्बतीय अनुवाद ही मिलता था परन्तु दुर्गाचरण चटर्जी ने इस प्रनथ का संस्कृत में पुनर्निर्माण किया है । इसके देखने से पता लगता है कि 'जहोर' नामक स्थान के 'बोधिसत्त्व' नामक किसी विद्वान् ने, भिक्तु धर्माशाक की सहायता से, तिब्बतीय भाषा में इसका अनुवाद किया था। ५ — 'प्रमाणशास्त्र न्यायप्रवेश' इसके अनु-वाद तिब्बतीय तथा चीनी भाषा में मिलते हैं। ६—आलम्बनपरीचा। ७ — आलम्बन परीचावृत्ति' यह नं ६ की टीका है। ८— 'त्रिकालपरीचा' इसके संस्कृत मूल का पता नहीं है परनतु तिब्बतीय भाषा में इसका अनुवाद मिलता है। ६—'मर्भप्रदीपनृत्ति'—यह दिङ्नाग के गुरु स्राचार्य वसुबन्धु के 'अभिधर्मकाश' की टीका है। संस्कृत मूल का पता नहीं। तिब्बतीय अनवाद मिलता है ।

बौद्ध न्याय को मुन्यवस्थित करने में दिङ्नाग का बड़ा हाथ है। उनके पहले महर्षि गौतम तथा वास्यायन ने अनुमान वाक्य के पंचावयदों का वर्णन किया था। परन्तु इसका खरड़न करके दिङ्नाग ने सर्वप्रथम यह दिखलाया कि केवल तीन ही अवयवीं से काम चल सकता है । इसी प्रकार इन्होंने स्थान-स्थान पर, महर्षि वास्त्यायन के अन्य मतों का भी खरड़न किया है। उदाहरणार्थ प्रत्यच्च और अनुमान के जो लच्चण

१. डा० विद्याम् षण—हि० इं० ला० पृ० २११—३००।

२. इस विषय के सम्बन्ध में विस्तृत वाद-विवाद के लिए देखिए—-प्रिसिंपल ए० वी॰ घ्रुव-न्यायप्रवेश-भूमिका पृ॰ ६—-१३।

३. हेतुचक्रनिर्याय—इं० हि० का० भाग १ (११३३) पृ० २६६—७२ । इस मन्थ के इँगरेज़ी अनुवाद के लिए देखिए—वहीं पृ० ५११-१४।

४. दिल्लण भारतीय प्रन्थमाला में 'कुन्दमाला' नामक एक अभिनव नाटक प्रकाशित हुआ है। इसके सम्पादक पं रामकृष्ण किन इसे आचार्य दिङ्नाग की रचना मानते हैं। परन्तु वर्तमान लेखक के पास ऐसे प्रवल प्रभाण हैं जिनसे यह सिद्ध होता है कि यह दिङ्नाग की कृति नहीं है।

प् पद्महेतुदृष्टान्तवचनैदि प्राक्षिकानामप्रतीतोऽथः प्रतिपाद्यत इति । एतानेव त्रयोऽवयवाः इत्यु-च्यन्ते । — न्यायप्रवेश पृष्ठ १ ( बड़ौदा संस्करण ) ।

महर्षि गौतम तथा वात्स्यायन ने दिये ये उनका खरडन कर इन्होंने अपना नया ही मत स्थिर किया है। पीछे के ब्राह्मण दार्शनिकों ने अत्यन्त विस्तार के साथ इनके मत का खराइन किया है। उद्योतकर ने अपने 'न्यायवार्तिक' की रचना ही इसी लिए की कि कतार्किक दिख्नाग के द्वारा निर्धारित मतों का खएडन करके वाल्यायन के मतों का मएडन किया जाय'। इसी प्रकार प्रसिद्ध मीमांसक कुमारिल भट्ट ने भी अपने 'श्लोकवार्तिक' में. बड़ी ही मार्मिकता के साथ, दिङनाग के मतों का खरडन किया है। कुमारिल भट्ट ने यद्यपि एक स्थल के। छोड़कर अन्यत्र इनके नाम का निर्देश नहीं किया है तथापि उनके टीकाकार पार्थसारिय मिश्र ने दिङ्नाग के नाम का ही उल्लेख नहीं किया है, प्रत्यत उनकी मल संस्कृत कारिका श्रों को भी उद्धृत किया है जिनको लक्ष्य में रखकर कमारिल भट्ट ने अपना खरडन लिखा है और जो 'प्रमाणसम्बय' के तिब्बतीय अनुवाद में आज भी उपलब्ध है । ब्राह्मण दार्शनिकों द्वारा किये गये इस प्रचण्ड स्त्राक्रमण को देखकर ही हम आचार्य दिङनाग की अलौकिक महत्ता की समभ सकते हैं। बौद्ध नैया-यिकों के तो ये सर्वस्व हैं। इनकी अगाध विद्वत्ता, प्रामाणिकता और महत्ता का अनुमान केवल इसी बात से किया जा सकता है कि इनके 'प्रमाण-समुचय' के ऊपर, कालान्तर में. बड़े-बड़े विद्वानों द्वारा दस टीकाएँ लिखी गई' । इससे बढकर अधिक महत्त्व की बात और क्या हो सकती है ? आपको सबसे बड़ी महत्ता तथा विशेषता यह है कि आप ही मध्यकालीन भारतीय दर्शन के आदि-म्राचार्य तथा जन्म-दाता है। म्रापने ही मध्यकालीन न्याय को जन्म दिया। इसी काल से भारतीय दार्शनिक इतिहास में एक नये युग का प्रारम्भ होता है और इस नवीन युग के प्रवर्तक तथा निर्माण-कर्ता स्नाचार्य दिङनाग थे। अतः भारतीय दर्शन में आपका एक विशेष स्थान है। यही आपकी सर्वश्रेष्ठ महत्ता है। अतएव इस कथन में कुछ भी अत्यक्ति नहीं है कि आप अपने गुरु वसबन्ध् के ऋनुरूप शिष्य थे।

#### शंकरस्वामी

चीनदेशीय ग्रन्थें से पता चलता है कि शंकरस्वामी दिङ्नाग के शिष्य थे। डा॰ विद्याभूषण उन्हें दिल्ण भारत का निवासी वतलाते हैं । चीनी त्रिपिटक के अनुसार शंकरस्वामी ने हेतुविद्यान्यायप्रवेशशास्त्र या न्यायप्रवेशतर्कशास्त्र नामक बैाद्ध न्याय-ग्रन्थ बनाया था जिसका चीनी भाषा में अनुवाद ह्वेन्साँग ने ६४७ ई० में किया था। इस विषय में विद्वानों में बड़ा मतभेद है कि यह ग्रन्थ दिङ्नाग-रचित

यदचपादः प्रक्रो मुनीनां शमाय शास्त्रं जगतो जगाद ।
 कुतार्किकाशनिवृत्तिहेतुः करिष्यते तस्य मया निवन्धः ॥ — न्यायवार्तिक पृ० १ मङ्गलश्लोक ।

२. बुमारिल एएड दिङ्नाग शीर्षक लेख ।—इ० हि० का०।

३. डा० विद्याभूषण हिस्ट्री, भूमिका ५० १४।

४. डा० विद्याभूषण--हिस्ट्री पृ० ३०२।

न्यायप्रवेश से भिन्न है या नहीं। डा॰ कीथ तथा डा॰ तुशी न्यायप्रवेश के दिङ्नाग की रचना न मानकर शंकरस्वामी की रचना मानते हैं।

#### धर्मपाल

धर्मपाल काञ्ची ( श्रान्ध्रदेश ) के रहनेवाले थे। ये उस देश के एक बड़े मन्त्री के जेठे पुत्र थे। लड़कपन से ही ये बड़े चतुर थे। एक बार उस देश के राजा श्रौर रानी इनसे इतने प्रसन्न हुए कि उन लोगों ने इन्हें एक बहुत बड़े भोज में श्रामिन्त्रित किया। उसी दिन सायंकाल का इनका हृदय सांसारिक विषयों से इतना उद्विग्न हुश्रा कि इन्होंने वैद्ध-भिन्नु का वस्त्र धारण कर संसार छोड़ दिया। ये बड़े उत्साह के साथ विद्याध्ययन में लग गये श्रौर इस प्रकार श्रुपने समय के एक गम्भीर विद्वान् वन गये। ये नालन्दा-महाविहार में श्राये और वहाँ शिच्क नियुक्त हुए। धीरे-धीरे इन्होंने बड़ी प्रसिद्धि प्राप्त की। यहाँ तक कि ये नालन्दा-महाविहार के कुलपित ( प्रिंसिपल ) बन गये। इनका समय छठीं शताब्दी का मध्यभाग है। इस प्रकार इनका आविर्भाव-काल गुप्त युग के प्रायः श्रन्त में है। ह्वेन्साँग ने ६३० ई० में जिस समय कौशाम्बी की यात्रा की उस समय उसने उस महाविहार के ध्वसावरीष देखे थे जहाँ पर रहकर धर्मपाल ने ब्राह्मण पिएडतों के सिद्धान्त का खरण्डन किया थारे।

ये योगाचार मत के माननेवाले दार्शानिक विद्वान् थे। इस प्रकार ये वसुबन्धु के ही सम्प्रदाय के आचार्य हैं। माध्यमिक ग्रन्थों के व्याख्याकार चन्द्रकार्ति इन्हीं के शिष्यों में थे। इन्होंने निम्नलिखित ग्रन्थों की रचना की थी—१. आलम्बनप्रत्ययध्यानशास्त्र व्याख्या, २. विज्ञितिमात्रतासिद्धि व्याख्या, श्रीर ३. शतशास्त्रवैपुल्य व्याख्या (६५० ई० में चीनी भाषा में अनुवादित)।

#### माध्यमिक सम्प्रदाय के श्राचार्य

योगाचार-साहित्य की विपुल समृद्धि का वर्णन पीछे किया जा चुका है। गुप्त-कालीन वौद्ध साहित्य की सबसे विशिष्ट तथा महत्त्वपूर्ण घटना 'येगाचार' सम्प्रदाय की उत्पत्ति तथा विकास है। परन्तु इसी काल में बौद्ध-दर्शन के अन्य सम्प्रदायों की भी प्रचुर उन्नति हुई। इसके लिए भी हमारे पास अनेक प्रमाण हैं। माध्यमिक मत की उत्पत्ति गुप्त-काल के पहले ही हुई थी परन्तु उसका विशद प्रचार तथा समिषक उन्नति इसी समय में हुई। पहले आचार्य नागार्जुन (द्वितीय शताब्दी का उत्तरार्घ) ही माध्यमिक मत के संस्थापक माने जाते थे। परन्तु आधुनिक गवेषणा ने इस कथन

१. हा० कीथ—दी आधरशिप आफ़ न्यायप्रवेश, इ० हि० का० भाग ४ (१६२८) पृत १४—२२। निसिपल ध्रुव—न्यायप्रवेश-भूमिका पृ० १३, हा० तुशी—जे० को० ए० एस०, जनवरी १६२८।

२. डा० विद्याभूषण — हिस्ट्री पृ० ३०२-३।

३. डा० विंटरनित्स — हि० ६० लि० भाग २, पृ० ३६३ । डा० विद्यासूषण ने इस अन्य का नाम 'विद्यामात्रसिद्धिशास्त्रन्याख्या' लिखा है । पृ० ३०३ ।

को श्रास्त्य प्रमाणित कर दिया है । माध्यमिक मत की उत्पत्ति श्राचार्य नागार्जुन से पहले की है। नागार्जुन ने महत्त्वपूर्ण प्रन्थों का रचकर इस सम्प्रदाय के सिद्धान्तों का सुक्यवस्थित मात्र कर दिया। इन्होंने 'माध्यमिक कारिका', 'युक्तिपष्ठिका', 'शून्यतासप्तित' आदि मौलिक प्रन्थों का प्रण्यन कर तथा 'प्रज्ञापारमितासूत्रशास्त्र' और 'दश् भूमिविभाषाशास्त्र' नामक भाष्य-प्रन्थों की रचना कर सदा के लिए शून्यवाद की नींव दृढ़ कर दी। इनके सुप्रसिद्ध शिष्य श्रायदेव (२००-२५०ई० के लगभग) ने 'चतुःशतक' नामक प्रसिद्ध दार्शनिक प्रन्य तथा 'चित्तविशुद्धिप्रकरण' नामक नीतिमय काव्य के। रचकर शून्यवाद सम्प्रदाय के मार्ग को श्रोर भी विशद बनाया। ये दोनों श्राचार्य गुप्त-काल के पहले ही श्राविभूत दृए थे। परन्तु गुप्तकालीन इस सम्प्रदाय के श्रन्य श्राचार्यों ने भी इनके प्रन्थों पर व्याख्या तथा भाष्य लिखकर सम्प्रदाय की समृद्धि एवं पृष्टि में उचित रीति से योग दिया। उनमें से कुछ सुप्रसिद्ध आचार्यों का ही वर्ण्न यहाँ किया जाता है।

### १ स्थविर बुद्धपालित

श्राप पाँचवीं शताब्दी के आरम्भ में हुए थे। आप महायान सम्प्रदाय के प्रमाण-भूत आचार्यों में से हैं। नागार्ज न की 'माध्यमिक कारिका' के ऊपर उनकी ही लिखी 'श्रकुतोभया' नामक व्याख्या का जो श्रनुवाद श्राजकल तिब्बतीय भाषा में मिलता है उसके श्रन्त में माध्यमिक दर्शन के व्याख्याता श्राठ आचार्यों के नाम पाये जाते हैं। स्थितर बुद्धपालित भी उनमें से एक हैं । इन्होंने नागार्ज न की माध्यमिक कारिका के ऊपर एक नवीन वृत्ति लिखी है जिसका मूल संस्कृत रूप अभी तक प्राप्त नहीं हुन्ना है। इसके तिब्बतीय अनुवाद को मैक्स वालेज़र नामक जर्मन विद्वान् ने, विब्लोधिका बुद्धिका नामक सुपिद्ध प्रन्थमाला (नं० १६) में सम्पादित कर प्रकाशित किया है। बुद्धपालित प्रासंगिक मत के उन्द्रावक माने जाते हैं । इस मत का सिद्धान्त यह है कि श्रपने मत का मण्डन करने के लिए शास्त्रार्थ में विपन्ती से ऐसे तर्कयुक्त प्रश्न पूछे जायँ जिनका उत्तर देने से उसके कथन स्वयं ही परस्पर विरोधी प्रमाणित हो जायँ तथा वह उपहासास्पद बनकर पराजित हो जाय। इनके इस न्याय-सिद्धान्त को माननेवाले श्रनेक शिष्य भी हुए। बुद्धपालित की इतनी प्रसिद्ध इसी कारण है।

#### २ भावविवेक

ये गुप्तकाल के दूसरे विख्यात माध्यमिक आचार्य थे। चीनी लोगों ने इनका नाम 'भा विवेक' लिखा है। इन्हीं का नाम 'भव्य' भी था। इन तीनों नामों से इनकी सुप्रसिद्धि है। ये बौद्ध न्याय में 'स्वातन्त्र' मत के उद्भावक थे। इस मत के अनुसार

१. नागार्जु न के विस्तृत इतिहास के लिए देखिए — डा० विद्याभूषण — प्रो० फ० ओ० का लेख-संग्रह-भाग २, पृ० १२४-२०। डा० विदर्गित्त — हिस्ट्री भाग २ पृ० ३४१-४ = ।

२. डा० विद्याभूषण-फ० ओ० का लेख-संग्रह भाग २, ५० १३०।

३. डा० शेरवास्की—दी सेंट्ल कंसेप् शन आफ निर्वाण १० ३५ ।

४. टा० शेखास्की--दी से ट्रल कंसेप्शन श्राफ निर्वाण पृ० ३४ ।

माध्यमिक सिद्धान्तों की सत्ता प्रमाशित करने के लिए स्वतन्त्र प्रमाशों को देकर विपत्ती को पराजित करना चाहिए। इनके नाम से अनेक अन्य मिलते हैं जिनका तिब्बतीय या चीनी भाषाओं में केवल अनुवाद ही मिलता है। मूल संस्कृत अन्य की अभी तक कहीं प्राप्ति नहीं हुई है। इनके अन्यों के नाम ये हैं—१ 'माध्यमिक कारिका व्याख्या'—इस अन्य में नागार्जुन के अन्य की व्याख्या को गई है। इसका तिब्बतीय अनुवाद ही मिलता है। २. 'मध्यमद्धदयकारिका'—डा० विद्याभूषण ने इनके नाम से इस अन्य का उल्लेख किया है । सम्भवत: यह माध्यमिक दर्शन पर कोई मौलिक अन्य होगा। ३. 'मध्यमार्थसंग्रह'—इस अन्य का तिब्बतीय भाषा में अनुवाद मिलता है। ४. 'इस्तरत्न' या 'करमिण'—इस अन्य का चीनी भाषा में अनुवाद मिलता है। इसमें इन आचार्य ने यह सिद्ध किया है कि वस्तुओं का वास्तविक रूप, जिसे 'तथता' या 'धर्मता' कहते हैं, सत्ता-विहीन है। इसी प्रकार इसमें अत्मा को भी मिथ्या सिद्ध किया गया है।

डा० पुसें ने इस विषय को समभाने का बड़ा प्रयत्न किया है कि 'भावविवेक' का 'स्वातन्त्र' मत से क्या ग्राभिप्राय था और इसके विषय में उन (भावविवेक) के विचार क्या थे।

#### ३ चन्द्रकीर्ति

इन दोनों श्राचार्यों के प्रशिष्य चन्द्रकीर्ति ने इनके श्रानन्तर माध्यमिक सम्प्रदाय की प्रगति की श्रानुएण रक्खा तथा छुठी शताब्दी में आप ही इसके प्रतिनिधि थे। माध्यमिक मत के सुप्रसिद्ध आठ आनार्यों में से एक श्राप भी हैं। तारानाथ के कथनानुसार ये दिन्तण भारत के समन्त नामक किसी स्थान में पैदा हुए थे । लड़क-पन में ही ये बड़े बुद्धिमान् थे। श्रापने भिन्नु बनकर अति शीघ्र समस्त पिटकों का श्रान प्राप्त कर लिया। बुद्धपालित तथा भाविवविक के प्रसिद्ध शिष्य कमलबुद्धि नामक आचार्य से इन्होंने नागार्जन के समस्त ग्रन्थों का श्रध्ययन किया । पीछे आप धर्मपाल के भी शिष्य थे। महायान दर्शन में श्रापने प्रगाढ़ विद्वत्ता प्राप्त की। श्रध्ययन समप्त करने पर इन्होंने नालन्दा महाविहार में श्रध्यापक का पद स्वीकार किया। येगाचार सम्प्रदाय के विख्यात श्राचार्य चन्द्रगोमिन् के साथ इनकी बड़ी स्पर्दी थी। इन दोनों श्राचार्यों की पारस्परिक स्पर्दी तथा मैत्री का उल्लेख श्रागे विस्तार के साथ किया जावगा। श्रापने निम्नलिखित ग्रन्थों की रचना की थी।

१. डा॰ विंटरनित्स — हिस्ट्रो माग २ ५० ३४५ ।

२. डा० विद्याभूषण - नागार्जुन, प्रो० फ० ओ० का० भाग २, पृ० १२६।

३. डा॰ पुसे — दी माध्यमिक्स एण्ड दी तथता इ० हि॰ का॰ भाग ६, (१६३३) ६० ३०—३१ । इन्होंने भावविवेक के चीनी अनुवादवाले ग्रन्थ के नाम का अँगरेजों में 'जेम इन हैंड' या 'जेवेल इन हैंड' ऐसा अनुवाद किया है।

४. डा० पुसे —दी मिलिल पाथ-इ० हि० का० भाग ४, (१६२८) ए० १६४ ।

५— ६. डा० विण्टरनित्स हिस्ट्री—भाग २, पृ० ३६३।

१-माध्यमिकावतार-इसका तिब्बतीय अनुवाद मिलता है। यह एक मौलिक ग्रन्थ है जिसमें 'शून्यवाद' की विशद व्याख्या की गई है। २ - प्रसन्नपदा - यह नागार्ज न की माध्यमिक कारिका की सुप्रसिद्ध टीका है जो मूल संस्कृत में उपलब्ध हुई है तथा प्रकाशित हुई है । यह टीका बड़ी ही प्रामाणिक मानी जाती है। इसका गद्य दार्शनिक होते हुए भी अत्यन्त सरस है, प्रसाद-गुण-विशिष्ट और गम्भीर है। इसके विना नागार्ज न का भाग ठीक-ठीक समभ्तना कठिन है। ३-चतु:शतक टीका - यह अन्थ आर्यदेव के चतुःशतक नामक अन्थ की व्याख्या है। चतुःशतक का कुछ ही त्रारम्भिक भाग संस्कृत मूल में मिला है। पं विधुशेखर शास्त्री ने चतुःशतक के से लेकर १६ परिच्छेदों तक का तिब्बतीय भाषा से संस्कृत में पुनर्निर्माण किया है। उसके साथ ही साथ उन्होंने चन्द्रकीर्ति की व्याख्या (चतुःशतक के ऊपर) के महत्त्वपूर्ण श्रंशों का भी तिब्बतीय भाषा से संस्कृत में श्रमवाद किया है । इसके अतिरिक्त इस ग्रन्थ के अगरिम्भक परिच्छेदों की चन्द्रकीर्ति की टीका मूल संस्कृत में भी मिली है। मूल तथा टीका का पता डा० हरपसाद शास्त्री ने ही नेपाल से लगाया तथा उन्हीं ने उसे सम्पादित किया है । यह टीका 'प्रसन्नपदा' से भी अधिक महत्त्व की मानी जाती है: क्योंकि इस ग्रन्थ में सिद्धान्तों के स्पर्शकरण के लिए अनेक सुन्दर श्राख्यान तथा उदाहरण दिये गये हैं।

ये प्रासंगिक मत के प्रधान प्रतिनिधि थे तथा ऋपने समय के माध्यमिक सम्प्रदाय के सबसे बड़े निद्वान् तथा व्याख्याता थे। डा० शेरवास्की ने भी इनके। व्यतिरेकी प्रमाणों से अद्वेत के। सिद्ध करनेवाला महनीय आचार्य माना है।

## वैभाषिक सम्प्रदाय के आचार्य

इस युग में हीनयान के वैभाषिक सम्प्रदाय के साहित्य की वृद्धि भी हुई। चीन-देशीय प्रन्थों से हमें इस सम्प्रदाय के दो बड़े-बड़े आचार्यों के स्त्राविर्भाव का पता लगता है।

#### १ मनारथ

वैभाषिक सम्प्रदाय के ये पहले ऋाचार्य थे ऋौर बड़े बिद्वान् थे। ये ऋाचार्य वसुबन्धु के मित्र थे। ऋतएव यह निश्चित है कि ये ईसा की चौथी शताब्दी के उत्तरार्ध में हुए और इस प्रकार सम्राट् समुद्रगुप्त के समकालीन थे ।

१. यह अन्य विब्लोथिका बुद्धिका (रूस) नामक प्रसिद्ध अन्यमाला में छपा है।

२. पं० विधुरोखाः शास्त्री—चतुःशतक आफ् आर्यदेव, विश्वभारतीः सीरीज नं० २ (कलकत्ता) १६३१।

रे. मेग्वायर्स आफ. पशियाटिक सेासाइटी आफ. वंगाल भाग २, नं ० ८, पृष्ठ ४४६—५१४ (कलकत्ता), १६१४।

४. "A mighty Champion of the purely negative method of establishing monism."। डा॰ शेरवास्की—दी से ट्रल कंसेप्शन आफ निर्वाण प् ० ६६।

५. डा॰ विद्याभूषण—हिस्ट्री पृ० २६६।

## २ संघमद्र

आप 'मनेारथ' के समकालीन ही थे। परन्तु वसुबन्धु के मित्र न होकर उनके बड़े भारी प्रतिस्पद्धीं थे। वसुबन्धु के साथ आपका घार विरोध था, जिसका कारण यह था कि आपकी सम्मति में वसुबन्धु ने अपने 'अभिधर्मकेशा' में, जा वैभाषिक सिद्धान्त के प्रतिपादन करने के लिए लिखा गया था, बहुत से ऐसे सिद्धान्तों का प्रतिपादन किया है जा इस सम्प्रदाय (वैभाषिक) के मूल-ग्रन्थ 'विभाषा' में हैं ही नहीं। अतएव संघभद्र ने 'अभिधर्मकोश' का खराडन करने में अपने जीवन के अमूल्य लम्बे बारह वर्ष लगाये तथा इसके फल-स्वरूप केाशकरका व नामक ग्रन्थ की रचना हुई। इसके अनन्तर उन्होंने वसुबन्धु के। शास्त्रार्थ करने के लिए ललकारा। वसुबन्धु उनका मध्यदेश में बुलाकर शास्त्रार्थं करना चाहते थे। इसी बीच 'संघभद्र' की मृत्यु हे। गई। स्रतः दे।ने। श्राचार्यों में शास्त्रार्थ न हा सका। इस घटना से संघमद्र की मृत्यु के समय का ठीक ठीक पता लग सकता है। यह उस समय की घटना है जब वसुबन्धु वैभाषिक मत के मानने-वाले थे और उन्हें ने अभी तक यागाचार मत का स्वीकार नहीं किया था। ऐसा प्रसिद्ध है कि स्त्राचार्य वसुबन्धु स्रपनी मृत्यु के केवल दस वर्ष पहले अपने ज्येष्ठ भ्राता श्रसंग के द्वारा यागाचार मत में दीचित हुए। श्रतएव वसुवन्धु की मृत्यु के दस वर्ष पहले 'संघमद्र' की मृत्यु हुई थी। वसुबन्धु की मृत्यु ३६० ई० में हुई। ऋतएव संवमद्र की मृत्यु दस वर्ष पहले ऋर्थात् ३५० ई॰ में हुई होगी। अतः इनका समय २८० ई० से लेकर ३५० ई० है । इसी नाम के एक दूसरे त्राचार्य भी थे जिन्होंने ४८६ ई॰ में चीन में जाकर विभाषाविनय नामक ग्रन्थ का चीनी भाषा में अनुवाद किया । इनके देा प्रन्थों का चीनी भाषा में ऋनुवाद मिलता है। संस्कृत मूल का बिलकुल पता नहीं चलता। १—'केश्यकरका'—यह वही ग्रन्थ है जिसे संघमद्र ने बारह वर्ष तक सतत परिश्रम कर, वसुबन्धु के 'स्त्रिभिधर्मकाश' के खरडन में, लिखा था। वसुवन्धु के साथ शास्त्रार्थ न हा सकने के कारण संघभद्र ने ऋपनी मृत्यु के समय इस ग्रन्थ का उनके पास भेज दिया। वसुवन्धु ने इसका नाम बदलकर 'न्यायानुसार शास्त्र' रख दिया। यह ग्रन्थ अब इसी नाम से प्रसिद्ध है। इस ग्रन्थ में एक लाख बाईस हज़ार श्लाक हैं। यह ग्रन्थ साधारण पाठकों के लिए अस्यन्त ही कठिन है तथा अत्यन्त विस्तृत भी है। संघमद्र ने स्वयं लिखा है कि यह प्रन्थ उन लोगों के काम के लिए है जा दर्शन-सिद्धान्तों के विशेषज्ञ हैं। इसी लिए साधारण पाठकों को विभाषा शास्त्र की जानकारी प्राप्त कराने के लिए आपने एक दूसरा प्रन्थ बनाया जिसमें इस ग्रन्थ का सार संकलित किया गया। इस ग्रन्थ का नाम २-- 'समय-प्रदीपिका' है। इसमें 'विभाषा' दर्शन के समस्त सिद्धान्तों का बड़ी ही सुन्दर रीति

१. करका शब्द का अर्थ संस्कृत में हिमबृष्टि है। चूँ कि यह अन्थ 'अभिधर्मकोश' के खण्डन में लिखा गया था, इसी लिए अन्धकार ने इसका नाम 'कोशकरका' (अभिधर्मकोश के लिए हिमबृष्टि) रख दिया।

२. डा० विनयतोष मट्टाचाय°——तत्त्वसंग्रहः मूमिका, ए० ६४-६५ ।

३. डा० नैजिया--कै० चा० त्रि० नं० ६५।

से प्रतिपादन किया गया है। इस ग्रन्थ में १०,००० श्लोक हैं। ह्वेन्सॉग ने सप्तम शताब्दी के मध्य में इन दोनों ग्रन्थों का चीनी भाषा में श्रमुवाद किया। ये ग्रन्थ आज भी उपलब्ध हैं।

जिस प्रकार वसुबन्धु ऋयोध्या में रहते थे उसी प्रकार संघमद्र का भी कार्यचेत्र ऋयोध्या ही था। यहीं पर आपने इन दोनों प्रन्थों की रचना की।

## स्थविरवाद सम्प्रदाय के श्राचार्य

हीनयान का सबसे प्राचीन सम्प्रदाय थेरवाद या स्थिवरवाद है। विद्वानों का मत है कि बौद्ध-धर्म के चारों सम्प्रदायों में यही सबसे प्राचीन है तथा बुद्ध ने इसी की शिचा दी थी। इस सम्प्रदाय के सब प्रन्थ पाली भाषा में लिखे गये हैं। ऋत्यधिक प्राचीन होने के कारण पाली प्रन्थों की रचना ऋशों के पहले ही हो चुकी थी। परन्तु गुप्त-काल में ही इन प्रन्थों पर ऋनेक प्रामाणिक टीकाएँ, पाली में, लिखी गई। ऋतः पाली-साहित्य की उन्नति को दृष्टि से भी गुप्त-काल ऋत्यन्त महत्त्वपूर्ण था। इसी युग में मूल पाली-धर्मप्रन्थों के सबसे प्रामाणिक टीकाकार उत्पन्न हुए जिनकी टीकाएँ साहित्य तथा धर्म दोनों की दृष्टि से ऋमूल्य हैं। इस काल में तीन सुप्रसिद्ध टीकाकार हुए जिनका वर्णन नीचे दिया जाता है।

## १ श्राचार्य बुद्धघाष

इनका जन्म मगध में बुद्ध-गया के बेाधिवृत्त के पास ही एक ब्राह्मण-वंश में हुआ या। इन्होंने वेदादिक समस्त हिन्दू धर्मशास्त्रों का अच्छी तरह अध्ययन किया। इनसे किसी विहार में एक बैाद थेर (स्थविर) से परिचय हुआ जिन्होंने इनको बौद्ध धर्म में दीचित किया। इनके गुरु का नाम रैवत था। इनकी वाग्मिता भगवान बुद्ध के ही समान थी, इसी कारण लाग इन्हें बुद्धघोष कहने लगे । सिंहाली भाषा में लिखे गये 'श्रद्रकथा' नामक विख्यात टीका-प्रनथों के अध्ययन के लिए आप सिंहल द्वीप (लंका) में गये। उस समय वहाँ महानाम नामक राजा राज्य कर रहा था। अनुराधपुर के महाविहार में इन्होंने 'श्रद्रकथात्रों' का अनुशीलन किया श्रीर वहाँ के भिद्धओं से इन्होंने उनका पाली भाषा में अनुवाद करने की सम्मति माँगी। इनकी योग्यता की परीचा करने के लिए भिन्नस्त्रों ने इनका अनेक गाथाओं पर टीकाएँ लिखने का काम दिया। आप इतने बड़े अगाध विद्वान तथा शास्त्रज्ञ थे कि त्रापने इन गाथात्रों में से केवल दो गाथात्रों का चुनकर उनके ऊपर एक अत्यन्त महत्त्व तथा विद्वत्ता से पूर्ण प्रत्थ की रचना ही कर डाली। इस प्रत्थ का नाम विशुद्धिमगा है। भिद्धओं ने त्रापकी प्रचएड विद्वत्ता देखकर अत्यन्त आश्चर्य प्रकट किया तथा प्रसन्न होकर आपका इन अट्ठकथाओं का पालीमाषा में अनुवाद करने की आज्ञा दे दी। आजा के मिल जाने पर आप अपने कार्य में, परिश्रम के साथ, जुट गये और वहीं श्रनुराधपुर के महाविहार में रहकर आपने उन श्रद्रकथाश्रों का पाली भाषा में श्रनुवाद

१. इन अनुवादों के लिए देखिए—प्रभातकुमार मुकर्जी— इंडियन लिटरेचर एबाड; इ० हि० क्वा० भाग २, (१६२६) १० ७७१-७२।

कर डाला । इस प्रकार ऋपना कार्य सफलतापूर्वक समाप्त कर आप लंका द्वीप से विदा होकर वोधगया में ऋाये। यहाँ ऋाकर आपने ऋादर तथा श्रद्धा के साथ बोधिवृद्ध की पूजा की । फिर वे ऋपना शेष जीवन यहीं रहकर विताने लगे ।

बुद्धियोष का समय निश्चित रूप से निर्धारित किया जा सकता है। बुद्धियोष का समकालीन लंका द्वीप का राजा 'महानाम' पाँचवीं शताब्दी के पूर्वार्द्ध में राज्य करता था। ४२८ ई० में चीन देश के राजा ने इसके पास अपना दूत मेजा था। इसलिए महानाम का समय ४१३—४३५ ई० तक माना जाता है। बुद्धघोष का भी यही समय है। इसकी पुष्टि इस घटना से होती है कि इनकी समन्तपासादिका नामक टीका का चीनी भाषा में अनुवाद ४८६ ई० में हुआ थारे। अत: निश्चय है कि आचार्य बुद्धघोष पाँचवीं शताब्दी के आरम्भ में हुए थे।

स्रापके नाम से बहुत से प्रन्थ हैं। ये सब प्रन्थ स्रापही की कृति हैं, इसमें विद्वानों के। बड़ा सन्देह है, तथापि निम्नलिखित ग्रन्थ निश्चित रूप से आपकी ही रचना बताये जाते हैं। १-- 'विशुद्धिमग्ग'-- मंघपाल नामक बौद्ध थेर की प्रार्थना पर आपने यह प्रन्थ बनाया था। विशुद्धि प्राप्त करने के मार्ग-शील, समाधि श्रौर प्रज्ञा का इसमें बहुत ही सुन्दर वर्णन है। एक प्रकार से यह ग्रन्थ तीनों त्रिपि-टकों का सारांश है। डा० विमलचरण ला ने इस ग्रन्थ का बौद्ध-धर्म का 'ज्ञान-केाश' बतलाया है । २. 'समन्तपासादिका'-विनयपिटक के समस्त ग्रन्थों की यह टीका है। इस ग्रन्थ में भौगोलिक तथा ऐतिहासिक जानकारी के लिए भी बहुत सी बातें हैं। ३- 'कंखा वितरणी'-यह विनय-सम्बन्धी पातिमाख्ख नामक ग्रन्थ की टीका है। ४—'सुमंगल विलासिनी'—यह 'दीवनिकाय' की सुप्रसिद्ध टीका है। इसमें इतिहास की बहुत सी सामग्री भरी पड़ी है ऋौर बहुत से ऋाख्यान भी हैं जिनसे बौद्ध-कालीन भारत के सामाजिक, राजनैतिक तथा घार्मिक इतिहास पर अत्यधिक प्रकाश पड़ता है। ५—'पपंचसूदनी'—यह 'मजिभमनिकाय' की सुवि-स्तृत टीका है जो बुद्धमित्त नामक थेर के प्रार्थना करने पर लिखी गई थी। 'सारत्थपकासिनी'-यह 'ज्योतिपाल' थेर के प्रार्थना पर लिखी गई थी। यह 'संयुक्त-निकाय' की टीका है। ७—'मनेारथपूरणी'—यह भदन्त नामक थेर की प्रार्थना पर लिखी 'अङ्ग त्तरनिकाय' की टीका है। इनके अतिरिक्त 'गन्धवंश' ने 'अभिधर्मपिटक' की ८—'परमत्थंकथा' नामक टीका तथा ६—'खुद्दकपाठ', १० -'सुत्तनिपात',

१. इनके विस्तृत जीवन-चरित के लिए देखिए — डा॰ विमलचरण ला - लाइफ आफ बुद्ध-घोष, (कलकत्ता) श्रीर ए हिस्ट्री आफ पाली लिटरेचर भाग २, पृ० ३८७-६१। डा० विटरनित्स — हिस्ट्री भाग २, पृ० १६०-६२ तथा ६०६-११।

२. डा० विंटरनित्स - हिस्ट्रो भाग २, ५० १६०।

३. बुद्धबोप के समस्त प्रन्थों के विस्तृत विवरण के लिए देखिए — डा० विमलचरण ला — प हिस्री आफ. पाली लिटरेचर (१६३३ ई०) भाग २, पृ० ३६६ — ४८१।

११— 'जातक', १२— 'श्रापदान' पर भी इनकी टीकाओं का उल्लेख किया है। १२— 'धम्मपद' के ऊपर विस्तृत टीका भी इन्हीं की बतलाई जाती है। परन्तु 'जातक' तथा 'धम्मपद' की टीकाओं के विषय में विद्वानों के। बड़ा सन्देह है कि ये इनकी रचनाएँ नहीं हैं।

आचार्य बुद्धघोष का नाम तब तक ब्रादर तथा सम्मान के साथ लिया जायगा जब तक भगवान् बुद्ध के चलाये मार्ग का एक भी पिथक इस भूतल पर बचा रहेगा। इनकी प्रकारड विद्वत्ता, श्रपूर्व उत्साह, अदम्य अध्यवसाय तथा ब्राश्नान्त परिश्रम को देखकर कौन ऐसा विद्वान् होगा जो ब्राश्चर्य में न डूब जाय। संस्कृत के गम्भीर विद्वान् होते हुए भी ये पाली भाषा के मर्मज्ञ विद्वान् थे। इनके प्रन्थ इनकी सर्वतोमुखी प्रतिमा तथा व्यापक पाण्डित्य के जाज्वल्यमान उदाहरण हैं। वे केवल बौद्ध-धम के लिए हो उपयोगी नहीं हैं प्रत्युत भारतीय राजनीतिक, सामाजिक, दार्शनिक तथा आर्थिक इतिहास के ज्ञान के अमूल्य भारडार हैं। इसमें तिनक भी सन्देह नहीं। पाली भाषा के सर्वप्रथम सब से उत्कृष्ट प्रामाणिक टीकाकार बुद्धघोष ही हैं।

२ बुद्धदत्त

आचार्य बुद्धदत्त बुद्धघोष के ही समकालीन थे। इनका जन्म उरगपुर ( आधुनिक नाम उरियाउर ) नामक प्रसिद्ध नगर में हुआ था। आप भी पाली-साहित्य के ऋष्ययन के लिए लंका द्वीप गये थे। जब ऋाप वहाँ से लौट रहे थे तब रास्ते में आपकी बुद्धघोष से भेट हुई, जब वे भारतीय बौद्ध भिन्नुओं की प्रार्थना पर सिंहली 'अट्टकथा' के अध्ययन तथा अनुवाद करने के लिए सिहल द्वीप जा रहे थे। बुद्धघोष के उदात्त कार्य से बुद्धदत्त ग्रत्यन्त प्रसन्न हुए ग्रीर उनसे स्पष्ट शब्दों में कहा कि जब आप ग्रपनी टीका लिख चुकिएगा तब, संचेप करने के लिए, उसको मेरे पास मेजिएगा। बुद्ध शेष ने ऐसा ही किया तथा ऋपनी प्रतिज्ञा के अनुसार बुद्धदत्त ने कई ग्रन्थों में उन ग्रन्थों का निचोड़ संद्वेप में लिखार। ये कुमारगुप्त प्रथम के समकालीन थे। स्रत: स्रापका समय पाँचवीं शताब्दी का पूर्वार्ध है। स्रापने अनेक प्रन्थों की रचना की है जिनका यहाँ उल्लेख किया जाता है। १. 'अभिधम्मावतार'-यह प्रन्थ बौद्ध ििद्धान्त के जिज्ञासुत्रों के लिए बड़े काम का है। इसमें बुद्धदत्त ने बुद्धघोष के द्वारा 'अभिधर्म' के ऊपर की गई टीका का सारांश उपस्थित किया है। यह ग्रन्थ गद्य-पद्य-मिश्रित है। २. 'रूपारूपविभाग'-यह प्रनथ गद्य में है। इन दोनों को लंदन की पाली टेक्स्ट सोसाइटी ने प्रकाशित किया है। ३. 'विनयविनिश्चय', ४. 'उत्तर विनिश्चय'-इन दोनों प्रन्थों में 'विनयपिटक' के सिद्धान्त का सारांश दिया गया है। ये दोनों प्रन्थ पद्य में हैं स्त्रीर बुद्धघोष की 'समन्तपासादिका' के, एक प्रकार से, संचिप्त संस्करण हैं। नं०३ में ३१ स्त्रीर नं०४ में २३ परिच्छेद हैं। पहले प्रन्थ में ३१८३ श्लोक हैं तथा दूसरे में ६६६। ये दोनों प्रन्थ बड़ी ही

१. हा॰ विटरनित्स – हिस्ट्री-भाग २, पृ० १६२ ।

२. डा॰ विमलचरण ला — हिस्ट्री आफ पालां लिटरेचर भाग २, ए० ३८४—८७। डा॰ विटरिनत्स — हिस्ट्री भाग २, पृ० २२०।

लिलत भाषा में लिखे गये हैं। ५. 'मधुरत्थिविलासिनी' –यह 'बुद्धवंश' की टीका है। बुद्धदत्त ने इन सब ग्रन्थों की, कावेरी नदी के किनारे कृष्णदास के द्वारा बनाये गये विहार में रहते हुए, रचना की १।

#### ३ धम्मपाल र

ये पाली त्रिपिटकों के ग्रान्तिम प्रसिद्ध टीकाकार हैं। इनका समय बद्धशोष के कुछ ही पीछे पड़ता है अतः आप पाँचवीं शताब्दी के मध्य भाग (लगभग) में आविभूत हुए। इनका जन्म काञ्ची में हुन्ना था। सातवीं शताब्दी में जब ह्वेनसाँग ने काञ्ची की यात्रा की थी तब वहाँ के भिन्नुत्रों ने उससे कहा था कि धम्मपाल का जन्म यहीं हुआ था। धम्मपाल बड़े ही विद्वान् टीकाकार थे। पारिभाषिक शब्दों की उनकी व्याख्या बड़ी ही सरस तथा सरल है। उनका व्याख्या करने का ढङ्ग मा अनूढा है। धम्मपाल की व्याख्या बुद्ध्योष की व्याख्या से बड़ी समानता रखती है। अत: सिंहल-द्वीप में इन्होंने भी सिंहली 'अट्टकथात्रों' का, अनुराधपुर में रहकर, अवश्य अनुशीलन किया होगा। इनकी टीकाएँ धर्म के अतिरिक्त भारतीय इतिहास के लिए भी बड़ी महत्त्वपूर्ण हैं। 'खुइकनिकाय' के जिन अन्थों के ऊपर बद्धधोष ने टीका नहीं लिखी थी उनके ऊपर इन्होंने टीकाएँ लिखीं श्रीर इस प्रकार बुद्धधीय के कार्य की श्रापने पूर्ति की। स्रापके टीकाग्रन्थ का नाम 'परमत्थदीपनी' है। इन्होंने निम्नलिखित ग्रन्थों पर ये टीकाएँ लिखी हैं । १—'विमानवत्थु टीका'—इस टीका में लगभग ६८ कहानियों का संग्रह है जिनके द्वारा बुद्ध-धर्म में स्वर्ग तथा नरक की कल्पना के भाव को हम स्त्रासानी से समभ सकते हैं। २- 'पेतवत्थु टीका'-इस टीका में प्रेतों के विषय की कहानियों का संग्रह किया गया है। इनमें से कुछ सिंहली अट्टकथा श्रों से ली गई हैं और कुछ परम्परागत हैं। ३-- 'थेरीगाथा टीका'-इसमें सुप्रसिद्ध 'थेरीगाथा' की टीका है स्त्रीर इनकी लेखिका थेरियों का पूरा ऐतिहासिक परिचय दिया है। ४—'थेरगाथा टीका'—इस ग्रन्थ में इन गाथात्रों के। लिखनेवाले जितने थेर थे उनका ऐतिहासिक विवरण दिया गया है। ५—इतिवुत्तक, ६—उदान टीका, ७—चरियापिटक टीका—ये तीनों ग्रन्थ अभी तक अप्रकाशित हैं अतः इनके सम्बन्ध में कुछ विवरण प्राप्त नहीं है।

## श्राचार्य चन्द्रगोमिन्

चान्द्र व्याकरण के कर्ता, सुप्रसिद्ध वैाद्ध वैयाकरण, श्राचार्य चन्द्रगोमिन् भी गुप्त-युग की ही एक जाज्वल्यमान विभूति थे। श्रापकी प्रतिभा सर्वतोमुखी थी तथा श्रापका

१. इन ग्रन्थों के विशेष विवरण के लिए देखिए - डा॰ ला - हिस्ट्री भाग २, ५० ३६६ - ६६ ।

२. वही पृ० ३६१-३६३।

३. इन टीकाओं की अन्तर ग परीचा के लिए देखिए - डा॰ ला —िहस्ट्री भाग २, पृ० ४८१-५१६। डा॰ विंटरनित्स —िहस्ट्री भाग २, पृ० २०५-७।

पारिहत्य अगाध था। वावद्कता में भी आप अदितीय थे। व्याकरण जैसे नीरस तथा किंदन विषय में आपकी बुद्धि जितनो पैनी थी, साहित्य जैसे सरस विषय में भी उतनी ही तीव थी। व्याकरण के तो आप आचार्य हैं। आपने एक नये व्याकरण सम्प्रदाय को सृष्टि की है जो आपके नाम से, चान्द्र व्याकरण के नाम से, प्रसिद्ध है। पाणिनीय व्याकरण पर भी आपके व्याकरण का कम प्रभाव नहीं पड़ा है। वामन और जयादित्य ने काशिकादृत्ति में चन्द्रगोमिन के अनेक सूत्रों को अपनाकर पाणिनीय व्याकरण के द्वारा असिद्ध प्रयोगों का, आपके सूत्रों की सहायता से, सिद्ध किया है। आपने न केवल एक नये व्याकरण-सम्प्रदाय को जन्म दिया प्रत्युत उत्तर भारत में, दुर्दें से लुप्तप्राय होनेवाले, पतञ्जिल के महाभाष्य को दिया भारत से लाकर तथा उसका पुनरुद्धार कर पुनरुजीवित भी किया। इस कारण पाणिनीय व्याकरण के ऊपर भी आपका कुळ कम ऋण नहीं है। नूतन व्याकरण सम्प्रदाय की स्थापना करने के साथ साथ आपने इस प्रकार पाणिनीय व्याकरण के पुनरुद्धार तथा पत्नितित करने का भी शलाघनीय प्रयत्न किया। इसका उल्लेख वाक्यपदीयकार भर्तृहरि ने अपने प्रन्थ में इस प्रकार किया है "—

यः पतञ्जलिशिष्येभ्या भ्रशे व्याकरणागमः। काले स दान्तिणात्येषु ग्रन्थमात्रे व्यवस्थितः॥ पर्वतादागमं र लब्ध्वा भाष्यवीजानुसारिभिः। स नीतो बहुशाखत्व चन्द्र।चार्यादिभिः पुनः॥

चन्द्रगोमिन् वैयाकरण होने के ऋतिरिक्त एक विदग्ध साहित्यिक तथा कुशल नाटककार भी थे।

आचार्य चन्द्रगोमिन् का संबंध उत्तर भारत से ही था। ये श्राचार्य स्थिरमित के पट्टशिष्य थे। सुनते हैं, ये लंका द्वीप भी गये थे। वहाँ से लौटते समय दिन्त्ण भारत में वरहिंच नामक पण्डित के घर इन्हें महिंच पतिञ्जलि का महाभाष्य प्राप्त हुआ । श्रापने इसका उद्धार किया तथा इसमें त्रुटियाँ देख चान्द्र व्याकरण बनाया। इस प्रकार प्रचुर प्रसिद्धि प्राप्त करने पर ये एक बार नालन्दा प्रचारे जहाँ पर माध्यमिक दर्शन के विख्यात व्याख्याता आचार्य चन्द्रकीर्ति रहते थे। वहीं पर इन दोनों आचार्यों में दार्शनिक विषय पर गहरा शास्त्रार्थ हुआ। आचार्य चन्द्रगोमिन् योगाचार-सम्प्रदाय के आचार्य थे तथा आचार्य चन्द्रकीर्ति माध्यमिक मत के अगाध विद्वान् थे। इस प्रचण्ड शास्त्रार्थ में आचार्य

१. वाक्यपदीय द्वितीयकायड कारिका नं० ४८८-८१।

रं. पुण्यराज ने 'वाक्यपदीय' की अपनी टीका में पर्वंत शब्द की व्याख्या यें को हैं — 'पर्वंतात्— त्रिक्टैकर शवितित्रिलिंक के करेशात्।' इससे ज्ञान होता है कि इस शब्द (पर्वंत ) से मर्व्हिर को तैलक्क (त्रिलिंक ) देश अभीष्ट है। उत्तरीय भारत में जब व्याकरण महामाष्य नष्ट हे। गया तब तैलक्क देश में ही उसका पठन-पाठन होता था। वहीं से चन्द्राचार्य (चन्द्रगोमिन; गोमिन् = पूज्य: — आचार्य: 'गोमिन् पूज्ये') तथा मर्व्हिर के गुरु वसुरात ने इसका उद्धार कर उत्तरीय भारत में प्रचार किया।

३. डा० विद्याभूषण — हिस्ट्री० पृ० ३३४।

चन्द्रगोमिन् माध्यमिक मत का खरडन तथा श्रपने योगाचार मत का मरडन इतनी सन्दरता से करते थे कि श्रोता लोग मन्त्रमुख से होकर आनन्दाल्लास में चिल्ला उठतें कि "श्रहा ! स्त्रार्थ नागार्जुन का मत ( नाव्यिमक ) किसी के लिए स्त्रीपध है परन्तु किसी के लिए विष है, लेकिन आर्य ब्रासंग (योगाचार ) का सिद्धान्त तो समस्त जन के लिए अमृतरूप ही है"। इस प्रकार इन्होंने नालन्दा में बड़ी प्रसिद्धि प्राप्त की। एक बार विमनस्क होकर इन्होंने अपने चान्द्र व्याकरण की मूल प्रति का व्यर्थ समभक्तर कुएँ में फेंक दिया। लेकिन उसी समय इनके सामने तारा और अवलोकितेश्वर प्रकट हुए और कहा कि "यद्यपि चन्द्रकीर्ति घमएड में चूर है, परन्तु आगे चलकर अन्त में तुम्हारा ही व्याकरण संसार के लिए ऋधिक उपयोगी होगा।" यह कहकर उन्होंने उस ग्रन्थ को कुएँ से बाहर निकाला । उसी दिन से वह कुआँ भी चन्द्रकृप के नाम से प्रसिद्ध हो गया। इस प्रकार यद्यपि चन्द्रकीर्ति इनके प्रतिस्पद्धीं थे तथापि वे इनके अलौकिक गुणों के नितान्त प्रशंसक थे। जब नालन्दा-महाविहार के भित्तुत्रों ने चन्द्र-गोमिन का स्वागत करने से इन्कार कर दिया तब चन्द्रकोर्ति ने ही बड़े कौशल से इनके स्वागत का स्रायोजन किया स्त्रीर बड़े ठाट-बाट स्त्रीर शान से इन्हें नालन्दा-महाविहार में ले आये। इस प्रकार ग्राचार्य चन्द्रगोमिन और चन्द्रकीर्ति परस्पर प्रतिस्पद्धीं होते हुए भी एक दूसरे के प्रशांसक तथा गुण्याही थे तथा आपस में मैत्री-भाव रखते थे।

डा॰ विद्याभूषण ने चन्द्रगोमिन् का समय वामन तथा जयादित्य के बाद इसी लिए माना है कि काशिका वृत्ति में इनका कहीं उल्लेख नहीं मिलता । परन्तु यह कथन ठीक नहीं है। काशिकावृत्ति के लेखकों ने चन्द्रगोमिन् के व्याकरण सूत्रों के। अपने प्रन्थ में स्थान दिया है। श्रुत: श्राप काशिकाकार (६५० ई०) से श्रुवश्य पहले के हैं। चान्द्र व्याकरण के एक सूत्र की वृत्ति में इन्होंने 'श्रुजयत् गुप्तो हूणान्' वाक्य श्रुनद्यतनभूत के उदाहरण में दिया है। स्कन्दगुप्त विक्रमादित्य ने ४५५ ई० में हूणों के। पराजित किया था । अतः चन्द्रगोमिन् का श्राविभीव-काल पञ्चम शताब्दी के मध्यभाग के बाद ही है। वसुबन्ध के प्रशिष्य होने के कारण भी इनका इस काल में श्राविभीव मानना उचित ही है। डा० लिविश तथा विटरनित्स भी इनका समय पाँचवीं शताब्दी का उत्तरार्ध तथा छुठी शताब्दी का पूर्वार्ध मानते हैं।

त्र्यापके काव्य, नाटक तथा व्याकरण प्रन्थों का संचित्त विवरण इस प्रकार है — १—'शिष्यलेख-धर्मकाव्य' —यह काव्य-प्रन्थ किसी शिष्य को पत्र रूप में लिखा गया

१ डा० विद्याभूषण — हिस्ट्री पृ० ३३४-३५। तिब्बतीय ऐतिहासिक तारानाथ ने चन्द्रगोमिन् का जीवन-चरित तिब्बतीय भाषा में लिखा है। उसी के आधार पर डा० विद्याभूषण ने अपनी विद्वत्तापूर्ण पुरत्तक में आपका विस्तृत चरित्र दिया है। अतः अधिक जानकारी के लिए उपर्युक्त पृष्ठों के देखना चाहिए।

२. डा० विद्याभूषण--हिस्ट्री पृ० ३३५ ।

३. डा० बेल्वेल्कर--सिस्टम्स् आव संस्कृत ग्रामर, १० ५८।

४. डा० स्मिथ—अर्ली हिस्ट्री आव इस्डिया पृ० ३०६ ( तृतीय संस्करण )।

५. डा० विएटरनित्स -- हिस्ट्री इ० लि० भाग २ पृ० ३६५ नेाट ४।

है। इसमें बोद्ध सिद्धान्तों का विवेचन सुन्दर कविता में किया गया है। वक्कभ-देव की 'सुभाषितावली' में यही चन्द्रगोमिन कवि चन्द्रगोपिन के नाम से स्मरण किये गये हैं। वस्त्रभदेव ने इनके चार श्लोकों को उद्धृत किया है जो सांसारिक विषयों की निन्दा में लिखे गये हैं १। इन्हीं में से एक एलोक शिष्यलेख में भी मिलता है। २—'त्रार्य-साधत-शतक रे। १ ३ — 'त्रार्य तारान्तरविश्विधि ।' चन्द्रगोमिन भगवती तारा के अनन्य उपासक थे। उन्हीं की स्तुति में इस शतक तथा स्तात्र की रचना हुई है। ४—'लोकानन्द'-यह एक बौद्ध नाटक है। इसका मूल संस्कृत नहीं मिलता, परन्त तिब्बतीय भाषा में इसका ऋनुवाद श्राज भी उपलब्ध है। इस ग्रन्थ के नायक मणिचुड़ ने दया-परवश होकर अपनी स्त्री तथा लड़कों के। एक ब्राह्मए के। दे दिया था। इसी श्राख्यान का वर्णन नाटक रूप में हैं। ५-(चान्द्र व्याकरण' चन्द्रगीमिन का सबसे विशिष्ट तथा महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ है। अब तक यह ग्रन्थ केवल तिब्बतीय भाषा में मिलता था परन्तु जर्मनी के त्राजकल के संबसे बड़े संस्कृत वैयाकरण डा॰ बना लाइबिश (Bruno Leibich) ने सत्त परिश्रम कर इस चान्द्र न्याकरण के पूरे सम्प्रदाय-प्रन्थों का मूल संस्कृत में खोज निकाला है तथा उन्हें प्रकाशित भी किया है । चान्द्र व्याकरण के मूल सूत्र छ: ग्रथ्यायों में हैं जिनके ऊपर प्रन्थकार की श्रपनी वृत्ति है। इसके अतिरिक्त धातुपाठ, लिङ्गानुशासन, गर्णपाठ, उपसर्गवृत्ति, वर्णास्त्र, उर्णादि शब्दसूची आदि व्याकररण के अवश्यक अंग भी चन्द्रगोमिन् के बनाये हुए मिलते हैं। इनमें से कुछ प्रकाशित हुए हैं तथा कुछ अप्रकाशित हैं ।

१. चन्द्रगोपिन् ( चन्द्रगोमिन् ) के नाम से 'सुमाषितावित' में उद्धृत चारों पद्य यहाँ दिये जाते हैं । इसी से पाठक चन्द्रगोमिन् की सरसहृदयता, विदग्धता तथा काव्य-चातुरी का ब्रनुमान कर सकते हैं । श्लोक के अन्त में 'सुभाषितावित' का नम्बर दिया गया है ।

विषस्य विषयाणां च, दूरमत्यन्तमन्तरम् । उपभुक्तं विषं हन्ति, विषयाः स्मरणादिष ॥ नं० ३३६८ कामं विषं च विषयाश्च निरीद्यमाणाः, श्रेया विषं न विषयाः परिसेव्यमानाः ।

एकत्र जन्मनि विषं विनिङ्गन्ति पीतं, जन्मान्तरेषु विषयाः परितापयन्ति ॥ नं० ३ ३ ८४ दुर्गन्थिपृतिविज्ञतेररिवन्दिमिन्दुमिन्दीवरं च तुलयन्ति यदङ्गनाङ्गेः ।

तस्यानपायि फलमुमिनदं कवीनां, तास्वेव गर्भनिलयं यदमी विशन्ति ॥ नं० ३४४८

केचित भयेन हि भजन्ति विनीतभावमन्ये जना विभवलोभक्तप्रयत्नाः।

केंचिच साधुजनसंसदि की विलोमात् सन्द्राववाक्षगति काऽपि न साधुरस्ति ॥ नं० ३४४६

२. डा० विंटरनित्स---हि० इ० लि० माग २ पृ० ३७६ नेाट १ ।

३. डा० विद्याभूषण--सम्बर्ग स्तोत्र--भूमिका प् ० २०-२१।

४. डा॰ कीथ--संस्कृत ड्रामा-पृ० १६ = ।

प्र. डा० लाइविश ने चान्द्र व्याकरण को १६०२ ई॰ में लाइपिजग (जर्मनी) से प्रकाशित किया था। उसके बाद उन्होंने उणादिसूची और धातुषाठ वे। भी वहीं से प्रकाशित किया है।

६. डा० बेल्वेस्कर--सिस्टम्स आफ संस्कृत ग्रामर पृ० ५६-६१।

## चीन देश में बैाद्ध-साहित्य का प्रसार

अब तक जो बैद्ध-साहित्य की वृद्धि का वर्षान किया है वह इस भारतभूमि में ही किये गये बैद्धों के परिश्रम का फल था। गुप्तों का काल बैद्ध-साहित्य के लिए सुवर्षा-युग था और इसकी अभिवृद्धि में भारत के उत्तर तथा दिल्ल के दोनों भागों ने मिलकर सहयोग किया था। इसका पता अब तक प्रस्तुत किये गये विवरण से अच्छी तरह लग सकता है। उत्साही बौद्ध भिन्नुगण भारतभूमि में ही अपने धर्म तथा साहित्य की वृद्धि कर शान्त होकर चुपचाप नहीं बैठ गये, प्रत्युत राष्ट्रीयता की जो लहर गुप्त-काल में बह रही थी उससे प्रभावित होकर इन लोगों ने समस्त एशिया की बौद्ध बनाने तथा धार्मिक और सांस्कृतिक सत्ता सुदूर देशों में जमाने के लिए वह कार्य कर दिखाया जो भारतीय इतिहास में सुवर्णाचरों में लिखने योग्य है। इस कार्य में न तो सूर्य की किरणों से भी अभेद्य हिमाचल के तुङ्ग शिखरों ने उनके मार्ग में किसी प्रकार की बाधा पहुँचाई और न अगाध, अगम्य भारतीय समुद्र ने ही उनके उत्साह के। मंग करने का साहस किया। इन उत्साही बौद्धों ने इसी काल में चीनी तुर्किस्तान, चीन, जापान, सुमात्रा, जावा तथा बाली आदि देशों एवं द्वीपों में अपनो सम्यता फैलाई, बौद्ध-धर्म का प्रचार किया, बौद्ध प्रन्थों का अनुवाद प्रस्तुत किया और अपने धर्म की अभिवृद्धि करने के लिए किसी भी उपाय के। उदा नहीं रक्खा।

गुत-काल में भारत का चीन देश के साथ विशेष सम्पर्क हुआ। बौद्ध-धर्म का ज्ञान प्राप्त करने के लिए अनेक चीनी यात्रियों ने कष्ट सहकर इस देश की यात्रा की ख्रीर इसी समय में भारतीय बौद्ध भिच्छुत्रों ने चीन देश में जाकर अपने धर्म का भरण्डा फहराया तथा अनेक संस्कृत प्रन्यों का चीनी भाषा में प्रामाणिक अनुवाद प्रस्तुत किया। ऐसे अध्यवधायी भिच्छुत्रों में कुमारजीव, बुद्धभद्र, बुद्धयश, धर्मरच्च, गुण्यवर्मन, गुण्यमद्र, वोधिधम, संवपाल, परमार्थ, उपश्र्म्य, बोधिधच्च और बुद्धशान्त का नाम अत्यन्त प्रसिद्ध है जो इस विशाल भारत के भिन्न-भिन्न प्रान्तों से समुद्र और हिमालय के। पार कर सुदूर चीन देश पहुँचे तथा जिन्होंने बौद्ध प्रन्यों का चीनी भाषा में अनुवाद किया और जिनकी कीर्ति अपनी मातृभूमि में संस्मरण्याय हो जाने पर भी आज भी चीन की कर्मभूमि में लहरा रही है। इन सभी बौद्धों के कार्यों का संच्चित्त परिचय तक देना यहाँ स्थानाभाव के कारण असंभव है, परन्तु कुमारजीव और परमार्थ जैसे विद्वानों के अतीकिक कार्यों का परिचय न देना इन विद्वानों के प्रति अनादर दिखलाना है। अत: यहाँ पर केवल इन्हीं दो बौद्ध आचार्यों का संच्चित्त विवरण प्रस्तुत किया जाता है।

#### १ कुमारजीव

आपके पूर्वज भारत में किसी राजा के मन्त्री थे। इनके पिता ने इस पद के। छे। इने के साथ ही भारत के। भी छे। इ दिया और चीनी तुर्किस्तान के कूचा नामक स्थान में चले गये। वहीं पर वहाँ के राजा की भगिनी जीवा के साथ उनका विवाह हुआ। कुमारजीव इन्हीं के पुत्र हैं। अपने जन्म के सातवें वर्ष में कुमारजीव भिद्धु बन गये तथा इनकी माता भी भिद्धुणी बन गई। वे अपने पुत्र के। कुभा में ले गई जहाँ ये

बन्धुदत्त के शिष्य हो गये। ३५२ ई० में ये स्रपने जनम-स्थान के। लीट स्राये जहाँ पर ये तीस वर्ष तक रहे। पहले ये सर्वास्तिवादी थे परन्तु सूर्यसाम की शिच्हा से ये महा-यान सम्प्रदाय में दीचित हुए। ३८३ ई० में चीनी जनरल ने कूचा पर आक्रमण कर उस पर अधिकार कर लिया। ये भी कैदी बनाकर चीन देश में लाये गये। परन्तु इनके पहुँचने के पहले ही इनकी कीर्ति चीन देश में पहुँच चुकी थी। राजा ने आपका स्वागत किया श्रीर श्राप राज-गुरु बनाये गये। यहीं रहकर इन्होंने बुद्ध के धर्म पर व्याख्यान देना प्रारम्भ किया । अत्र तक चीनी भाषा में चीनी भाषानभिज्ञ भारतीय पिंडतों के द्वारा संस्कृत-ग्रन्थों के जा अनुवाद हुए थे, वे केवल शाब्दिक अनुवाद थे। न तो वे ठीक थे और न सरस ही। चीनी भाषा तथा संस्कृत से अभिज्ञ होने से आपने जा अनुवाद किये वे ही प्रामाणिक सिद्ध हुए अप्रौर इतनी शताब्दियों के व्यतीत है। जाने पर भी आज भी वर्तमान हैं। आपकी सहायता के लिए ८०० भिन्न नियुक्त किये गये थे श्रीर स्वयं चीन देश का राजा भी उस विद्वनमण्डली में उपस्थित हेाकर इस्तिलिखित प्रतियों के मिलाया करता था। इन्होंने ६८ संस्कृत ग्रन्थों का ग्रनुवाद चीनी भाषा में किया है जिनमें 'सुखावती व्यूह', 'सद्धर्मपुग्डरीक', 'सर्वास्तिवाद प्रातिमाच', 'स्त्रालंकार', 'शतशास्त्र', 'द्वादश-निकाय-शास्त्र', 'ब्रह्मजालसूत्र', 'सुराङ्गामसमाधि' श्रादि प्रन्थेां के अनुवाद श्रात्यन्त प्रसिद्ध हैं। इसके अतिरिक्त आपही ने सर्वप्रथम बैद्धिम के श्राचार्य अश्वघोष, नागार्जुन, त्रार्यदेव तथा वसुवन्धु का चरित्र लिखकर इनकी कीर्ति का चीन देश में चिर-स्थायी बनाया। विपुत्त कीर्ति ऋर्जन कर, ४१५ ई० के लगभग, कुमारजीव ने निर्वाण पद के। प्राप्त किया १।

### २ परमार्थ र

श्राप दूसरे बैाद्ध विद्वान् हैं जिनका नाम संस्कृत पुस्तकों के चीनी भाषा में अनुवाद के साथ सम्बद्ध है। चीन के धार्मिक नरेश 'चीनी अशोक' सम्राट् उटी (Wuti) ने ५०२—५४९ ई० तक राज्य किया। वे बैाद्ध-धर्म के बहुत बड़े पद्मपाती थे। चीन देश में उन्होंने मैार्थ्य सम्राट् अशोक के समान ही कीर्ति तथा यश प्राप्त किया। ५३६ ई० में उन्होंने भारत से संस्कृत पुस्तकों के। लाने के लिए विद्वानों का एक दल भेजा। यह दल ५४६ ई० में बहुत सी पुस्तकों के। लेकर चीन पहुँचा। इसी दल के साथ परमार्थ चीन देश के। गये। ये उज्जैन के रहनेवाले बैाद्ध-भिद्धु थे। ५४८ ई० में ये राजधानी नैन्किङ्ग में पहुँचे और बीस वर्ष तक लगातार संस्कृत-अन्थों का चीनी भाषा में अनुवाद करते रहे। इन्होंने ५० संस्कृत अन्थों का अनुवाद किया जिनमें ३२ अन्थों का अनुवाद आज भी उपलब्ध है। परमार्थ अभिधर्म के विशेष ज्ञाता थे। क्येंकि पाँच के। छोड़कर इनके अन्य अन्य अभिधर्म से ही सम्बन्ध रखते हैं। इनकी महत्ता इसी कारण है कि मूल

१. इनकी जीवनी तथा प्रन्थों के विस्तृत विवरण के लिए दिखए—प्रभातकुमार मुकर्जी, इंडियन लिटरेचर प्रवाड (कलकता)।

२. परमार्थ के जीवन तथा अन्थों के विशेष विवरण के लिए देखिए-वही।

संस्कृत प्रन्थों के नष्ट हो जाने पर भी इनके द्वारा अनूदित चीनी भाषा के प्रन्थों से ही अनेक प्रन्थों तथा प्रन्थकारों का पता इमें चलता है। यदि इनके ये अनुवाद न रहते तो अनेक वैद्ध विद्वानों का कोई नाम तक नहीं जानता तथा वे सर्वदा के लिए अज्ञान के गहरे गर्त में विलीन हो जाते। इनके अनुवादित प्रन्थों में से कुछ महत्त्वपूर्ण प्रन्थों के नाम ये हैं— १. अश्वधोष का 'महायानश्रद्धोत्पादशास्त्र', २—असंगकृत 'महायानसम्परिग्रह शास्त्र', ३—वसुवन्धु-कृत 'विज्ञतिमातृतासिद्धि', ४—'मध्यान्तियमंग सूत्र', ५—'तर्क-शास्त्र', ६—'बुद्धगोत्र-शास्त्र', ७—'अभिधर्मकोश व्याख्या', द—वसुवर्मनकृत 'चतुःसत्यशास्त्र', ६—गुण्मितकृत 'लच्चणानुसार शास्त्र'।

इन बौद्ध प्रन्थों के अतिरिक्त 'सुवर्णंसतिशास्त्र' के नाम से इन्होंने ईश्वरकृष्ण की सांख्यकारिका का, (सम्भवत: माढराचार्य की) वृत्ति के साथ, चीनी भाषा में अनुवाद किया। इन अनुवाद-प्रन्थों के स्रितिरिक्त इन्होंने वसुवन्धु का जीवन-चरित भी लिखा था। ५६६ ई० में लगभग २० वर्ष तक साहित्यिक कार्य कर, विपुल कीर्ति-सम्पादन करके, परमार्थ ने अपनी जन्मभूमि से सुदूर चीन देश में अपनी ऐहिक लीला संवरण की।

इस प्रकार गुप्त-काल में बौद्ध-धर्म का प्रचुर प्रचार हुआ तथा उसके साहित्य का विशेष अभ्युदय हुआ। भारत के बाहर भी इस धर्म के शान्ति-सन्देश पहुँचे और मानव-समाज को सांसारिक प्रपञ्चों से हटकर विशुद्धि के—शील तथा समाधि के—मार्ग पर चलने का अमृतमय उपदेश दिया गया। अतएव जिस प्रकार गुप्त-काल हिन्दू-धर्म तथा संस्कृत-साहित्य के विपुल अभ्युदय के कारण इनके लिए सुवर्ण-युग था उसी प्रकार वह बौद्ध-धर्म और साहित्य की अभिवृद्धि तथा प्रसार के कारण यदि उनके लिए सुवर्ण-युग कहा जाय तो इसमें कुछ भी अत्युक्ति नहीं होगी।

# (३) जैन-साहित्य

गुप्त-काल जैन-साहित्य के हितहास के लिए विशेष महत्त्व रखता है। यें तो शहरण तथा बैाद्ध-साहित्य के लिए भी गुप्त-काल कुछ कम महत्त्व का नहीं है परन्तु जैन-साहित्य के लिए उसे कुछ ऐसी विशेषता प्राप्त है जिससे यह काल जैन साहित्य के हितहास में सुवर्ण-युग कहलाने थाग्य है। ब्राह्मण-साहित्य की उत्पत्ति तो बहुत पहले हो चुकी थी; किवयों तथा लेखकों द्वारा पहले से ही अनेक माननीय प्रन्थों की रचना की जा चुकी थी। गुप्त-काल में उसे केवल प्रोत्साहन सा मिला जिससे उसकी आश्चर्यजनक उन्नति तथा सर्वाङ्गीण विकास हुआ। बौद्ध-साहित्य की भी ठीक ऐसी ही अवस्था थी। गुप्त-काल के पहले भी बौद्ध-दर्शन के अनेक प्रामाणिक अन्थों की रचना हो चुकी थी; किवयों तथा दार्शनिकों ने, संस्कृत-भाषा का आश्चय लेकर, बुद्ध के जीवन, सिद्धान्त एवं उपदेशों को पहले से श्रद्धान्त जनता के सामने लाकर उपस्थित कर दिया था। गुप्त-काल में परिस्थिति अनुकूल थी; चारों तरफ शान्ति का वातावरण विद्यमान था। गुप्तों की धार्मिक सहिष्णुता ने लोगों के मन में एक धर्म के प्रति अन्धिसास तथा दूसरे धर्म के प्रति अकारण विद्येष के भाव को जड़ से नष्ट कर दिया था, इस कारण

गुप्त-काल में बौद्ध-साहित्य को प्रचुर प्रोत्साहन मिला। उसमें बहुमूल्य प्रन्थ रचे गये तथा चारों तरफ उसका समधिक प्रसार हुआ। इस प्रकार, गुप्त-काल ब्राह्मण तथा बैाद्ध-साहित्य के लिए प्रसार का युग था। परन्तु जैन-साहित्य के लिए यह प्रसार का ही काल नहीं प्रत्युत इससे भी बढ़कर किसी ख्रंश में लिखित साहित्य के आविर्भाव का युग था। गुप्त-काल में यदि ब्राह्मण और वैद्ध साहित्यरूपी दृच्च फूला-फला तो जैन-साहित्य, अनेक अंशों में, पल्लवित हुआ।

जैन-साहित्य का काल-क्रम निर्धारित करने में अनेक किंठनाइयाँ उपस्थित होती हैं। जैन लोग इतिहास के बड़े प्रेमी थे। विज्ञ पाठक इस बात को भली माँति जानते हैं कि जैनों ने अपने प्राचीन श्राचायों की जीवन घटनाओं को पट्टावलियों में लिपिबद्ध कर रक्खा है। परन्तु अपने धर्म तथा साहित्य के प्रति विशेष श्रद्धामाव के कारण उनमें कुछ ऐसी ऐतिहासिक असंबद्धता सी है जो भारतवर्ष के ज्ञात तथा प्रचलित इतिहास के साथ उन घटनाओं का समुचित मेल नहीं होने देती। अतएव प्रन्थकारों का काल-निर्णय करने में बड़ी किंठनाइयों का सामना करना पड़ता है। श्राज-कल के यूरोपीय विद्वानों ने जैन-साहित्य की बहुत कुछ छानबीन की है। उन्होंने बड़े परिश्रम से उसका काल-क्रम निश्चित करने का प्रशंसनीय उद्योग किया है। परन्तु उनके मत में तथा जैनियों के परम्परागत मत में बहुत अन्तर प्रतीत होता है। श्राजकल की खोज जिन जैन-श्रन्थ-कर्ताओं के। बहुत ही आधुनिक मान रही है उन्हों के। जैन परम्परा ने विशेष प्राचीनता दे रक्खी है। इस परिच्छेद में जैन-लेखकां का काल-क्रम नूतन श्रनुसन्धान के श्रनुसार ही माना गया है, यद्यि प्राचीन परम्परा की भी अवहेलना नहीं की गई है श्रीर स्थान-स्थान पर उसका भी निर्देश कर दिया गया है।

इस काल की सर्वप्रथम विशेषता यह है कि इसी समय में जैन आगम लिपिबड़ हुआ। इसकी दूसरी विशेषता यह है कि इसी काल में जैन न्याय, कमबद्ध रूप में, संकलित किया गया। इससे पहले जैन न्याय का आविर्भाव अवश्य हो चुका था लेकिन उसका सिलसिलेवार निर्माण नहीं हुआ था। अतः जैन न्याय का कमबद्ध करने का अय इस गुप्त-काल के। ही प्राप्त है। इस युग में जो लेखक पैदा हुए उन्होंने कर्कश न्याय तथा मधुर काव्य दोनों पर, समान शक्ति के साथ, अपनी लेखनी चलाई। एक ही व्यक्ति ने न्याय और काव्य दोनों विषयों पर अन्य लिखे, एक ही व्यक्ति दार्शनिक तथा किव दोनों था। इस कारण जैन किवयों और जैन दार्शनिकों का अलग-अलग परिचय देना किवन है। यहाँ उनका सम्मिलत परिचय, काल-कम के अनुसार, दिया जाता है।

जैन-धर्म के मूल प्रन्थ भगवान् महावीर के उपदेशों के संग्रह माने जाते हैं। ये प्रन्थ श्रागम के नाम से प्रसिद्ध हैं। महावीर के निर्वाण के श्रनन्तर उनके उपदेशों को जैन आगमों का प्रामाणिक रूप देने तथा उनका ठीक-ठीक निर्धारित करने की आवश्यकता प्रतीत होने लगी। चौथी शताब्दी ई० पू० में पाटिलपुत्र में इसी कार्य के लिए एक सभा हुई परन्तु उसका निर्णाय श्रन्तिम नहीं माना गया। जैन श्रागमों का अन्तिम रूप-निर्धारण इसी ग्रुप्त-युग में हुआ। वीर संवत् ६८० (सन् ४५३ ई०) में गुजरात की राजधानी वलभी नगरी में

'देविधिंगणि' (जिनका दूसरा नाम स्माश्रमण भी था) के सभापितत्व में एक महती सभा हुई। इसी सभा में जैन आगमों के ठीक ठीक स्वरूप और संख्या का अन्तिम तथा मान्य निर्णय किया गया। जो आगम अब तक केवल विद्वानों के स्मृति-पट पर ही त्रांकित रहते थे वहीं इस समय लिपिबद्ध कर दिये गये। इस घटना का उल्लेख विनय विजयगणि ने कल्प-सूत्र की श्रपनी सुखबोधिका टीका में इस प्रकार किया है—

> बलहिपुरंमि नयरे । देविट्ठ पमुह सयल संघेहिं। पुज्बे ऋागम लिहिङ । नवसय असी ऋान वीराङ ॥

इस सभा में यह निर्ण्य किया गया कि मूल जैन आगम के चौरासी ग्रन्थ ही प्रामाणिक हैं जिनमें ४१ सूत्र-प्रन्थ हैं, बहुत से प्रकीर्ण्क, १२ निर्यु कि (टीका) तथा एक महाभाष्य है। इकतालीस सूत्र-प्रन्थों में ११ अंग, १२ उपाङ्ग, ५ छेद, ५ मूल तथा ८ विविध ग्रन्थ माने जाते हैं। इस प्रकार गुप्तों का राज्य-काल जैन आगमों के स्थिर तथा निर्धारित किये जाने के कारण जैन-साहित्य और धर्म के इतिहास में अत्यन्त महस्वपूर्ण स्थान रखता है।

गुप्त-काल के पहले जैन-साहित्य के इतिहास में न्याय-शास्त्र ने अपना स्वतन्त्र रूप धारण नहीं किया था। तत्त्वज्ञान और धर्म की पुस्तकों के अंतर्गत ही न्याय के सिद्धान्तों

का भी समावेश कर दिया गया था। परन्तु वलभी की सभा के स्थर-सथ कर रचना स्थर-सथ उत्पन्न होनेवाले ऐतिहासिक युग ने जैन-न्याय को एक स्थर-सथ उत्पन्न होनेवाले ऐतिहासिक युग ने जैन-न्याय को एक स्थर-स सत्ता प्रदान की। इस काल में जैन धर्म के दोनों सम्प्रदायों (श्वेताम्बर तथा दिगम्बर) के स्थ्रनेक विद्वान् न्याय के अध्ययन की ओर, बड़े स्थ्रनुराग तथा उत्साह से, दत्तचित्त हुए। उन्होंने न्याय-शास्त्र पर स्वतन्त्र तथा प्रामाणिक प्रन्थ रचे। इस काल में लिखे गये प्रन्थ ही जैन न्याय के सबसे मौलिक प्रन्थ माने जाते हैं जिन पर पीछे के लेखकों ने स्थनेक छोटी-बड़ी टीकाएँ लिखकर न्याय-शास्त्र का विशेष रूप से प्रसार किया। बौद्ध न्याय स्थ्रीर इस जैन न्याय को भारतीय न्याय-शास्त्र का मध्य युग (Mediæval School of Indian logic) कहा जाता है।

श्चव उन जैन दार्शनिकों का वर्णन किया जायगा जो जैन-न्याय-शास्त्र को जन्म देकर सर्वदा उसके परिवर्धन तथा प्रचार में लगे रहे।

## १ श्राचार्य सिद्धसेन दिवाकर

इन आचारों में सर्वप्रथम विद्वान् सिद्धसेन दिवाकर हुए। आप ही जैन-न्याय के जन्मदाता हैं। इनके गुरु का नाम वृद्धवादिस्हिर था। दीचा ग्रह्ण कर लेने पर इनका नाम कुमुदचन्द्र रक्खा गया। इनकी अलौकिक शक्तियों के विषय में जैनियों में एक अह्मदचन्द्र रक्खा गया। इनकी अलौकिक शक्तियों के विषय में जैनियों में एक अह्मदचन प्रसिद्ध आख्यायिका प्रचलित है। सुनते हैं, इन्होंने एक बार अपनी प्रार्थना के प्रभाव से उज्जयिनी के महाकाल के मन्दिर में शिवजी के लिङ्ग को विल्कुल भग्न कर दिया या तथा अपने कल्याण्यमन्दिर नामक स्तोत्र का पाठ कर इन्होंने उसी स्थान पर जैन तीर्थें कुर पाश्वनाथ की मूर्ति उत्पन्न कर दी थी। जैनी लोग राजा विक्रमादित्य के साथ भी इनका सम्बन्ध मानते हैं। उनका विश्वास है कि विक्रमादित्य को आचार्य सिद्ध-सेन दिवाकर ने अपने सदुपदेशों के बल पर ब्राह्मण-धर्म से जैन-धर्म में दीच्चित किया था।

इस विषय में बड़ा मतभेद है कि यह उज्जियनों का राजा विक्रमादित्य कौन था। डा॰ विद्याभूषण का कहना है कि ये विक्रमादित्य मालवा के यशोधमंदेव ही हैं श्रौर विक्रमादित्य की सभा के नवरलों में जिन च्याणक के नाम का उल्लेख है वे सिद्धसेन दिवाकर ही हैं। श्रतः सिद्धसेन दिवाकर का समय पाँचवीं शताब्दी का उत्तरार्ध श्रौर छुठी शताब्दी का पूर्वार्ध माना गया है। इसी काल में रहकर सिद्धसेन ने उन बहुमूल्य ग्रन्थों की रचना की जिनका संचित्त वर्णन यहाँ प्रस्तुत किया जायगा।

सिद्धसेन दिवाकर को श्वेताम्बर तथा दिगम्बर दोनों ही ऋपने-ऋपने सम्प्रदाय का मानते हैं। इस बात से इनके गौरव का कुछ-कुछ अनुमान किया जा सकता है। इनके रचे ३२ प्रन्थ कहे जाते हैं जिनमें से २१ प्रन्थ श्राज भी उपलब्ध हैं। इनमें से कतिपय प्रसिद्ध ग्रन्थों का संचिप्त विवरण यहाँ दिया जाता है-१-(न्यायावतार)-इस ग्रन्थ में, संस्कृत में, ३२ कारिकाएँ हैं जिनमें प्रमाण श्रीर नय का विशद तथा सुसम्बद्ध विवेचन किया गया है। जैन-न्याय का यही सर्वप्रथम ग्रन्थ माना जाता है। इसी प्रन्थ की सुदृढ़ भित्ति पर जैन न्याय का विशाल प्रासाद खड़ा है। यह प्रन्थ द्वात्रिंशत्-द्वातिशिका नामक बृहत्काय ग्रन्थ का एक भाग माना जाता है। २—'सम्मतितर्कसूत्र'— इस अन्य में जैन दर्शन के मूल सिद्धान्तों का, बड़ी प्रामाणिकता से, वर्णन किया गया है। प्रसङ्गानुसार न्याय का भी थोड़ा-बहुत वर्णान है। इस पर अनेक टीकाएँ हैं। अभयदेव की 'तरवबोधनी' टीका के साथ यह प्रन्थ काशी की यशोविजय जैन-प्रन्थमाला में तथा 'तत्त्वार्थविधायिनी' टीका के साथ पूना की आईतमतप्रभाकर सीरीज़ में प्रकाशित हुआ है। विद्वत्ता की दृष्टि से यह प्रनथ बड़ा गम्भीर माना जाता है। ३— 'तत्त्वानु-सारिणी तत्त्वार्थ टीका' मौलिक प्रन्थ लिखने के ब्रितिरिक्त इन्होंने उमास्वामी के ( अथवा रवेताम्बरों के अनुसार उमास्वाति के ), जिनका आविर्भाव-काल दिगम्बर पद्दाविलयों के आधार पर सन् १३५-२१६ ई० है, सर्वप्रसिद्ध प्रन्थ 'तत्त्वार्थाधिगमसूत्र' पर एक प्रामाणिक टीका भी लिखी जिसे 'तत्त्वार्थटीका' कहते हैं। ४- 'कल्याग-मन्दिरस्तोत्र'—सिद्धसेन दिवाकर न्याय जैसे नीरस विषय पर लिखनेवाले शुष्क दार्शनिक ही नहीं थे बल्कि सरस स्कियों के निर्माता भी थे। इनके नाम से कई स्तोत्र मिलते हैं। उनमें सबसे प्रसिद्ध यही कल्याण्मन्दिरस्तोत्र है जिसका पाठ करने से शिव-लिङ्ग के स्थान पर पांर्र्वनाथ की मूर्ति का आविर्माव कर इन्होंने अपनी अलौकिक शक्तियों का परिचय दिया था। जैनियों में इस स्तोत्र की खूब प्रसिद्ध है। यह ग्रन्थ काव्यमाला के सप्तम गुच्छक में प्रकाशित हुआ है। इसमें सब मिलाकर ४४ एलोक हैं। स्तोत्र वास्तव में भक्तिभाव से त्र्रोत-प्रोत है। माधुर्य्य और प्रसाद गुण की भी कमी नहीं है। सीचे-सादे शब्दों के द्वारा की गई पाश्वंनाथ की स्तुति, अपनी सरलता तथा मधुरता के कारण, श्रद्धालु जनों के हृदय को स्पर्श करती हुई भक्तिभाव का उद्रोक करती है। यहाँ, नमूने के तौर पर, दो उदाहरण दिये जाते हैं-

स्रिस्चिपारभववारिनिधा मुनीश मन्ये न मे अवण्गाचरतां गताऽिस । आकर्णिते तु तव गोत्रपवित्रमन्त्रे किंवा विपद्विषधरी सविधं समेति ॥

१. विद्याभूषण — हिस्ट्री — पृ० १७३ – ७४।

जन्मान्तरेऽपि तव पादयुगं न देव मन्ये मया महितमीहितदानदच्चम्। तेनेह जन्मनि मुनीश पराभवानां जाता निकेतनमहं मथिताशयानाम्॥

५—'द्वात्रिंशिकास्तेत्र'—इस स्तेत्र का दूसरा नाम वर्धमानद्वात्रिंशिका है; क्येंकि इसमें भगवान् महावीर की स्तुति, संस्कृत के ३२ पद्यों में, विशद रूप से की गई है। इन पद्यों में जैन-धर्म के अनुसार 'जिन' के समस्त गुर्गों का वर्णन किया गया है तथा हिन्दू देवताओं के गुर्गों एवं नामों का भी उनके ऊपर आरोग किया गया है।

इन स्तात्रों की परीचा करने से यही फल निकलता है कि सिद्धसेन दिवाकर संस्कृत भाषा के विशेष मर्भज्ञ थे। इसके अतिरिक्त इनके दार्शनिक पाण्डित्य के विषय में कुछ अधिक कहना व्यर्थ सा है। जिन्होंने 'सम्मतितर्क' जैसे दार्शनिक प्रत्थ की रचना की, 'तत्त्वार्थटीका' का निर्माण कर 'उमास्वाति' के प्रत्य के। साधारण जनों के लिए भी बोधगम्य बनाया, श्रीर 'न्यायावतार' की रचना कर जिन्होंने जैन न्याय को जन्म दिया, उन श्राचार्थ के दार्शनिक पाण्डित्य के विषय में कुछ कहना कोरी विडम्बना है।

## २ जिनभद्रगणि

इनका जन्म संवत् ५४१ वि०, अर्थात् ४८४ ई०, में हुआ था। ये विशेषतः 'च्ना-श्रमण' नाम से विख्यात थे तथा ५२८-५८८ ई० तक अपने सम्प्रदाय के आचार्य रहे। इन्होंने अपने ग्रन्थ में सिद्धसेन दिवाकर के द्वात्रिंशत्द्वात्रिंशिका नामक ग्रन्थ की (जिसका एक अंश 'न्यायावतार' है) यत्र-तत्र आलोचना की है। इनका प्रधान ग्रन्थ आवश्यक निर्युक्ति की टीका है जिसका नाम 'विशेषावश्यक भाष्य' है।

### ३ सिद्धसेनगणि

ये श्वेताम्बर सम्प्रदाय के थे। ये भास्वामी के शिष्य थे जो दिन्नगिण के शिष्य सिंहसूरि के पीछे सम्प्रदाय के आचार्य हुए। ये उन देविर्धिगिण के समसामियक थे जो महावीर के निर्वाण के ६८० वर्ष पश्चात् ४५३ ई० के लगभग हुए तथा, जैसा ऊपर कहा गया है, जिनकी अध्यत्तता में जैन स्नागमों का स्नित्तम बार रूप-निर्धारण किया गया था । देविर्धिगिण के समसामियक होने के कारण सिद्धसेनगिण का स्नाविर्भाव-काल छुठी शताब्दी का मध्य-भाग माना जा सकता है। इन्होंने उमास्वाति के प्रसिद्ध प्रन्थ तत्त्वार्थाधिगमसूत्र पर तत्त्वार्थिका नाम की एक प्रामाणिक टीका लिखो है। इस टीका में सिद्धसेन दिवाकर के स्ननेक उल्लेख मिलते हैं। इस टीका में प्रमाण तथा नय के विषय बहुत ही विशद रूप से विस्तार के साथ वर्णित हैं। नेमिचन्द्र के प्रवचनसारोद्धार नामक प्रन्थ पर टीका लिखनेवाले सिद्धसेन सूरि, सिद्धसेन दिवाकर तथा सिद्धसेनगिण से बिलकुल भिन्न व्यक्ति हैं। ये गुप्त-काल के प्रन्थकार नहीं हैं प्रत्युत बहुत ही पीछे, १२वीं शताब्दी के उत्तरार्थ में, इनका स्नाविर्माव हुस्ना था ।

१. डा० विद्याभूषण — हिस्ट्री — १० १४२ ।

२. डा० विंटरनित्स--हिस्ट्री - भाग २, पृ० ५ ५० टि० १।

#### ४ समन्तभद्र

इनके समय के विषय में विद्वानों में बड़ा मतभेद हैं। श्री के० बि॰ पाठक ने इनका समय धर्मकीर्ति के बाद श्रीर कुमारिल के पहले, श्रर्थात् आठवीं शताब्दी के अन्त में, माना है । डा॰ विद्याभूषणा ने इनका समय ६०० ई० के लगभग माना है । परन्तु, हाल ही में, श्री युगलिकशोर मुख्तार ने इन मतों का खण्डन किया है । उन्होंने, किसी प्रामाणिक वंशावली के श्राधार पर, इनका समय ४१६ ई० में स्थिर किया है । यह मत न केवल जैन-परम्परा के श्रानुकूल है श्रिपित अनेक साधक प्रमाण मी इसके पन्न में हैं। इसी मत के श्रनुसार हम भी समन्तभद्र के। गुत-काल ही में आविभूत मानते हैं ।

ये अपने समय के बड़े प्रिट्ड जैन दार्शनिक माने जाते हैं। पीछे के जैन-साहित्य में, विद्वत्ता तथा प्रगाढ़ पारिडत्य के लिए, इनके नाम का उल्लेख विशेष आदर के साथ किया गया है। विद्यानन्द ने आप्तमीमांसा की अपनी टीका के अन्त में इनकी प्रशस्त प्रशंसा इन शब्दों में की है—

येनाशेषकुनीतिवृत्तिसरितः प्रेच्वावतां शोषिताः

सद्वाच्येप्यकलङ्कनीतिरुचिरास्तत्त्वार्थसार्थद्युतः।

स श्रीस्वामिसमन्तभद्रयतिभृत् भूयाद्विभुभीनुमान्

विद्यानन्दफलप्रदोऽनघिषयां स्याद्वादमार्गाऽप्रणीः ॥

इसी प्रकार प्रभाचन्द्र ने भी इनके 'रत्नकरएडक' की टीका में इनकी सविशेष प्रशास की है—

> येनाज्ञानतमो विनाश्य निखिलं भव्यात्मचेतोगतं सम्यक्जानमहांशुभिः प्रकटितः सागारमार्गोऽखिलः । स श्रीरत्नकरगडकामलरिवः संस्त्त्सरिच्छोषको जीयादेव समन्तभद्रसुनिपः श्रीमत्प्रभेन्दुर्जिनः ॥

ये दिस्सि भारत के रहनेवाले थे और दिगम्बर सम्प्रदाय को मानते थे। इन्होंने अनेक प्रन्थों की रचना की है। १. 'युत्त्यनुशासन'—यह प्रन्थ जैन-दर्शन-विषयक है। २. 'रत-कार्य क्ष्मांवकाचार'—इस प्रन्थ का दूसरा नाम उपासकाध्ययन है। इसमें श्रावकों के बतों तथा नियमों का विशद रूप से वर्णन किया गया है। ३. 'स्वयंभूस्तोत्र'—इसका दूसरा नाम चतुर्विशति जिनस्तवन है। इसमें चौबीसों जिनों या तीर्थं इसों की स्तुति है। पहले 'जिन' से स्तोत्र का श्रारम्भ किया गया है। जिन को यहाँ पर 'स्वयम्भू' नाम दिया गया है।

१. पाठक-जे बी वी वी वार प० एस वर्ष १८६२ पृ० २२७।

२. विद्याभूषण-हिस्ट्री - पृ० १८३।

३. एनाल्स त्राफ भण्डारकर इन्स्टिट्यूट भाग १५ (१६३३-३४) प्रथम + द्वितीय संख्या ।

४. जैनी लोग इनका समय और भी प्राचीन मानते हैं तथा इनका काल दूसरी शताब्दी के आसपास बतलाते हैं।

इसी कारण इस स्तोत्र का नाम 'स्वयम्भू-स्तोत्र' रक्खा गया है। इनका सब से प्रसिद्ध प्रन्थ, जो इनकी कीर्ति को सदैव अमर बनाये हुए है, उमास्वाित के 'तत्त्वार्था- िष्णमस्त्र' की प्रसिद्ध टीका है जिसका नाम ४. 'गन्धहस्तिमहाभाष्य' है। इस टीका का भूमिका-भाग 'देवागमस्तोत्र' अथवा 'आप्तमीमांखा' है। यह प्रन्थ न्याय-संबंधी सिद्धान्तों के विवेचन से भरा पड़ा है। इतना ही नहीं, समन्तभद्र ने तात्कालिक समस्त दर्शनों के सिद्धान्तों की आलोचना तथा प्रत्यालोचना की है। पीछे के ब्राह्मण दार्शनिकों ने भी आप्तमीमांसा का अपने प्रन्थों में यत्र-तत्र उल्लेख किया है। वाचस्पित मिश्र ने 'भामती' में, स्याद्वाद के खरडन के प्रसङ्घ में, शाङ्करभाष्य के ऊपर टीका लिखते समय आप्तमीमांसा का श्लोक उद्धृत किया है। कुमारिलभट्ट ने भी समन्तभद्र के मत तथा सिद्धान्त का खरडन किया है। 'आप्तमीमांसा' में संस्कृत के ११५ श्लोक हैं। यह १० परिच्छेदों में विभक्त है। इस प्रन्थ में स्याद्वाद का विस्तृत तथा प्रामाणिक विवरण दिया गया है। प्रसङ्गवश 'भाव', 'अभाव', 'अस्ति' तथा 'नास्ति' जैसे नैयायिक सिद्धान्तों के विषय में बहुत ही महत्त्वपूर्ण सिद्धान्तों का वर्णन किया गया है।

ऊपर की पंक्तियों के पढ़ने से पाठकों के। स्पष्ट विदित हो गया होगा कि समन्त-भद्र का स्थान जैन दर्शन के इतिहास में कितना महत्त्वपूर्ण है। इन्होंने जैन दर्शन के सिद्धान्तों की मार्मिक विवेचना तो की ही है, साथ ही साथ सरस स्तेत्रों की रचना कर तथा श्रावकों के श्राचारों का विस्तृत विवरण लिखकर इन्होंने साधारण जैन जनता के ऊपर भी बड़ा भारी उपकार किया है। यही कारण है कि दार्शनिक होने पर भी इनकी उपाध 'कवि' है।

## ४ देवनन्दि

ये जैन-दर्शन के एक विख्यात आचार्य थे। इन्होंने उमास्वाति के ग्रन्थ पर सर्वार्थिसिद्ध नाम की टीका लिखी है। परन्तु जैन दर्शन के इतिहास में इसी कारण इनका इतना नाम नहीं है। 'देवनन्दि' की कीर्ति का स्तम्भ 'जैनेन्द्रव्याकरण' है जिसकी रचना कर इन्होंने जैनियों के लिए वही कार्य किया है जो पाणिनि ने ब्राह्मणधर्मवालों के लिए तथा चन्द्राचार्य ने वैद्धधर्मावलिम्बयों के लिए किया। यद्यपि जैनी लोग, आदर दिखलाने के लिए, महावीर का ही 'जैनेन्द्रव्याकरण' का कर्ता मानते हैं पर वास्तव में इसके कर्ता 'पूज्यपाद' हो थे। 'पूज्यपाद' देवनन्दि का ही दूसरा नाम था । गुप्तों के समृद्ध युग में ही इस व्याकरण की उत्पत्ति हुई। प्रोफ्तसर के बी पाठक ने इस विषय के अनेक प्रमाण दिये हैं जिन्हें आजकल के सब विद्वान मानते हैं ।

काशिका के कर्ता वामन श्रीर जयादित्य के। जैनेन्द्रव्याकरण का पता था। बोपदेव ने भी इस व्याकरण का उल्लेख किया है। ऐसा प्रतीत होता है कि इस व्याकरण के दो संस्करण किये गये थे। पहला बड़ा संस्करण था तथा दूसरा छोटा।

१. यशःकोर्तिर्यशोनन्दी देवनन्दी महायतिः । श्रीपूच्यपादापराख्या गुणनन्दी गुणाकरः ॥

२. इ० ए० अक्टूबर १६१४।

३. बेल्वेक्कर-सिस्टम्स आफ संस्कृत ग्रामर, पृ० ६४-६५ ।

छोटे संस्करण में लगभग ३००० सूत्र हैं जिस पर श्रभयनन्दी ने टीका लिखी है। बड़ें संस्करण में ७०० सूत्र अधिक हैं जिनपर सेमिदेव ने शब्दार्णवचिन्द्रका नामक टीका लिखी है। प्रो० पाठक का कहना है कि बड़ा संस्करण ही प्रामाणिक तथा प्राचीन है। जान पड़ता है, इस व्याकरण पर पाणिनि की श्रष्टाध्यायी की विशेष छाया पड़ी है। एक प्रकार से यह व्याकरण-सम्प्रदाय पाणिनि-व्याकरण का ही एक संचिष्त संस्करण है। श्रपने सम्प्रदायवालों के लिए एक स्वतन्त्र व्याकरण प्रस्तुत करने के साम्प्रदायिक विचार से ही इसकी रचना हुई थी। 'पूज्यपाद' ने इस व्याकरण के श्रितिरक्त, प्राचीन श्राचायों की परिपाटी का अनुसरण कर, दो नीतिमय काव्यग्रन्थों की भी रचना की थीर । इनमें से एक है इष्टोपदेश और दूसरे का नाम है समाधिशतक। ये दोनों ग्रन्थ दिगम्बर जैन ग्रन्थ-भण्डार, काशी से प्रकाशित हैं।

इस प्रकार 'पूज्यपाद' देवनन्दि का नाम जैन साहित्य में एक नवीन तथा स्वतन्त्र जैन व्याकरण की रचना करने के लिए ऋत्यन्त प्रसिद्ध है।

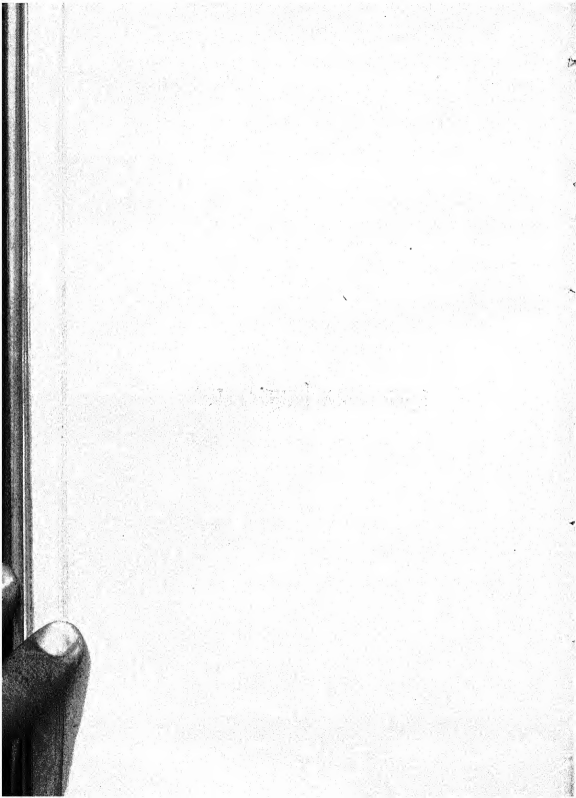
गुप्त-कालीन जैन दर्शन के इतिहास का ऋध्ययन करने से तीन ऐसी विशेष घटनाएँ हमारे सामने ऋाती हैं जिनसे यह गुप्त-काल जैन धर्म तथा साहित्य के इतिहास में सदा

स्मरणीय रहेगा। पहली घटना ता यह है कि इसी काल में जैन त्रागमों के त्रान्तिम संस्करण हुए अथवा त्रान्तिम बार उनके रूप निर्धारित कर लिपिबद्ध किये गये। सहज ही अनुमान किया जा सकता है कि धार्मिक दृष्टि से यह घटना कितने महत्त्व की है। दूसरी घटना है, जैन न्याय के व्यवस्थित स्वरूप प्राप्त करने की । न्याय-संबंधी कतिपय सिद्धान्तों के दर्शन तो हमें गुप्त-युग के पूर्ववर्ती जैन-साहित्य के कुछ प्रन्थों में भी होते हैं, परन्तु जैन-न्याय का एक स्वतन्त्र शास्त्र के रूप में त्राविर्माव इसी गुप्त-काल में हुत्रा, जिसका श्रेय आचार्य सिद्धसेन दिवाकर के। प्राप्त है। तीसरा महत्त्वपूर्ण घटना जैनेन्द्र व्याकरण की रचना है। घटना जैन-साहित्य के लिए अभूतपूर्व है। जैनियों के लिए उनके स्वतन्त्र दर्शन के अनुरूप ही एक स्वतन्त्र व्याकरण की आवश्यकता तत्कालीन जैन आचार्यों के। प्रतीत हुई । 'पूज्यपाद' देवनन्दि ने इस आवश्यकता की पृति कर उस मार्ग का प्रदर्शन किया जिसका, नवीं शताब्दी में शाकटायन ने और ११वीं शताब्दी में हेमचन्द्र ने अनुसरम् किया। जैन धर्म तथा साहित्य के इस अध्युदय पर दृष्टिपात करते हुए इस गुप्त-काल के। जैन दर्शन का सुवर्श-युग कहना कदापि अनुचित न होगा। जिस काल में जैन आगमें। के। लिपिनद्ध स्वरूप प्राप्त हुआ, जिस काल ने जैन न्याय के। जन्म देकर भारतीय दर्शन में स्याद्वाद की एक नई विचारधारा प्रवर्तित की, जिस काल के। संस्कृत व्याकरण के इतिहास में एक नवीन व्याकरण सम्प्रदाय उत्पन्न करने का गौरव प्राप्त है, उस काल का जैन-साहित्य के लिए भी 'सुवर्ण युग' की उपाध देना हो समीचीन हागा।

१. डा॰ बेल्वेल्कर—सिस्टम्स आव संस्कृत ग्रामर, पृ॰ ६५।

२. विंटरनित्स — हिस्ट्री — भाग २ पृ० ५६१।

गुप्त-कालीन शिक्षा-प्रणाली



भारत में शिद्धा का प्रारम्भ ऋत्यन्त प्राचीन काल से पाया जाता है। भारतीय हिन्दु ऋों में सर्वत्र धार्मिक भाव विस्तृत है। कोई भी कार्य, चाहे वह सांसारिक हो या पार- मार्थिक, धार्मिकता से पृथक् नहीं हो सकता। शिद्धा का प्रारम्भ भी धार्मिक भावना के साथ किया जाता था। ऋतएव सहसा शिद्धा-सम्बन्धी कार्य का विवेचन न कर प्रथम इसके धार्मिक कृत्य का वर्धान करना युक्तिसंगत होगा।

अप्रधिनिक काल में 'अत्तरारम्भ' से शिशुत्रों की शिला त्रारम्भ होती है। यह कार्य बालक की छोटी अवस्था में ही किया जाता है। प्रारम्भिक पूजन-विधि के साथ

विद्यारम्भ वालक के अद्धर लिखने के समय से ही शिद्धा-सम्बन्धी संस्कार समाप्त हो जाते हैं। दूसरे धर्म-प्रन्थों में इसे 'विद्यारम्म संस्कार' भी कहा गया है। परन्तु प्राचीन काल में इस विद्यारम्भ संस्कार की प्रथा पीछे प्रचलित हुई, जिस समय कि भारत में लेखन-कला का प्रादुर्भाव हुन्नारे। लेखन-कला के प्रादुर्भाव से पहले भारत में वैदिक शिद्धा का स्वरूप मौखिक था। गुइ शिष्य के। वेद-मंत्र उच्चारण करने की विधि वतलाता तथा शिष्य अपने शिष्य को। इस प्रकार वैदिक शिद्धा कंठगत रूप में परम्परा से चलती आ रही थी। उस समय 'विद्यारम्भ संस्कार' का अस्तित्व नहीं था। वालक छोटी अवस्था में ही गुइ के समीप जाकर शिद्धा प्रहण करता था। पहले कहा जा चुका है, हिन्दुओं में कोई प्रारम्भिक कार्य धार्मिक भाव से पृथक् नहीं था। अतएव प्राचीन भारत में, शिद्धा प्रहण करने के समय, एक धार्मिक कृत्य का सम्पादन किया जाता था जिसका उल्लेख समस्त प्रन्थों में 'उपनयन' नाम से किया गया है । उपनयन से यह ताल्पर्य समभा जाता था कि उस संस्कार के प्रचात्

उपनयन वह बालक गुरु के साथ या गुरु द्वारा ब्रह्मचर्य जीवन में लाया जाता था<sup>8</sup>। स्मृति-ग्रन्थों में उपनयन से दूसरा जन्म माना जाता था<sup>4</sup>। इसी लिए ब्राह्मण, च्तिय तथा वैश्य का (जिनको उपनयन के योग्य बतलाया गया है) द्विज नाम से उल्लेख मिलता है। वेदों में उपनयन का क्या सिद्धान्त था,

संप्राप्ते पंचमे वर्षे अप्रसुप्ते जनादंने ।
 एवं सुनिश्चिते काले विद्यारं मं तु कारयेत् ।—विष्णुधर्मोत्तर ।

२. डा० बूलर का मत था कि भारतीय लेखन-कला की उत्पत्ति ई० पू० ८०० वर्ष में हुई। परन्तु इनके मत का खण्डन करते हुए महामहोपाध्याय गौरीशंकर ओका जी ने सिद्धान्त स्थिर किया है कि लिखने की कला संहिता-काल (ईसा पूर्व १६००-१२०० वर्ष) में ज्ञात थी।—प्राचीन लिपिमाला पृ० १-१६।

३. दास — दी पडुकेशनल सिस्टम आफ एं शेंट हिन्दू, पृ० ६६ और ७१।

४. मालवीय कामेमोरेशन वाल्यूम, ए० २२४।

५, मनु० २।१४६; वशिष्ठ० २।३; विष्णु० ३०।४४-४६; बीधायन १।२।३।६।

यह निश्चित रूप से नहीं कहा जा सकता । केवल ब्रह्मचारियों के जीवन तथा कार्य का विवेचन पाया जाता है। पीछे, के स्मृति-प्रत्थों में उपनयन से गुरू के समीप जाने का तात्पर्य प्रकट होता है। ऋतएव प्रत्येक समय जय विद्यार्थों गुरू के समीप जाता तो उपनयन कर्म करता था। यहाँ तक कि विवाहित पुरूष के भी उपनयन करने का वर्णन मिलता है । इससे जात होता है कि भारत में लेखन-कला के साथ-साथ अन्य निरूक्त तथा व्याकरण ऋादि शास्त्रों का विकास हुआ और वेद के कंढस्थ करने के पूर्व कुछ प्रारम्भिक शिचा श्रनिवार्य समभी जाने लगी। उसी समय से, उपनयन से प्रारम्भिक शिचा क्रिनवार्य समभी जाने लगी। उसी समय से, उपनयन से प्रारम्भिक शिचा न होकर, विद्यारम्भ संस्कार का जन्म हुआ और तभी से बालक शिचा श्रारम्भ करने लगा। इन सब कारणों तथा आश्रम-सिद्धान्त के प्रचार से उपनयन संस्कार, एक शारीरिक संस्कार रह गया। इसमें प्रथम तीनों वर्णों के लिए उपनयन कर्म आवश्यक कर्तव्य समभा गया। इस उपनयन-काल से उनका दूसरा जन्म समभा जाता था। इन बातों पर विचार करते हुए स्मृतिकारों ने पूर्व उपनयन के समय को हटाकर वर्णानुसार बालक के कुछ अवस्था प्राप्त कर लेने पर इस काल को स्थिर किया है ।

मनु स्रादि स्मृति प्रन्थों में उल्लेख मिलता है कि जो द्विज उपनयन संस्कार से वंचित रहता था वह 'व्रात्य' कहलाता था । इससे छुटकारा पाने के लिए 'व्रात्य' को प्राजापत्य प्रायश्चित्त स्रादि करने की आवश्यकता पड़ती थी । इस प्रकार धार्मिक कृत्यों को समाप्त कर ब्रह्मचारी विद्याभ्यास करने गुरू यह में जाता था।

विद्यार्थीं गुरु के प्रति श्रद्धा तथा श्रादर का भाव रखता था। उपनयन से द्विजमात्र का दूसरा जन्म माना जाता है, श्रतएव गुरु को धार्मिक पिता कहा जाता था। गुरु-शिष्य का सम्बन्ध गुरु अपना समस्त ज्ञान शिष्यों को बतलाता था। प्राचीन काल में दो प्रकार के गुरु वर्तमान थे। एक को श्राचार्य कहते थे जो नि:शुल्क शिद्धा देता था। विद्यार्थीं सुख से श्राचार्य के घर में निवास करते हुए विद्योपार्जन करते थे। शिष्यों की उत्कट भक्ति के कारण श्राचार्य उनको श्रपने पुत्र के सहरा मानता था । दूसरे प्रकार के शिद्धक का नाम उपाध्याय था। वह विद्यार्थियों से शुल्क (फीस) लेकर उन्हें शास्त्रों का ज्ञान कराता था । वह शिष्य के निवासस्थान, भोजन तथा अन्य श्रावश्यक वस्तुश्रों का प्रवन्ध करता था। इन निवमों

१. अलटेकर-एडुकेशन इन एंशेंट इंडिया, पृ० ७।

२. वही, १० ८।

३. मालवीय कामेमोरेशन वाल्यूम, पृ० २२०।

४. मनु० २।३९-४०: याज्ञ० ३७-३८ )

प्र विष्णु० ५७।२।

६. दास- पद्धकेशन सिस्टम आफ एंशेंट हिन्दू, पृ० १०४-४।

७. पुत्रमिवैनमनुकांत्रन । आप० धर्मे । सू० १।२। ।

पकदेशं तु वेदस्य वेदाङ्गान्यिप वा पुनः ।
 योऽध्यापयित वृत्त्यर्थं चपाध्यायः स उच्यते ॥ — मनु० १।१४१ ।

के होते हुए भी उपाध्याय को नियमित रूप से शुल्क नहीं मिलता था। निर्धन विद्यार्थी गुरु के यह कार्य करना स्वीकार कर उपाध्याय के पास शिक्षा प्राप्त करने के लिए आता था । इस प्रकार विद्यार्थी को शिक्षा दी जाती थी। प्राचीन प्रन्थों में कहीं भी गुरु के वेतन का उल्लेख नहीं मिलता। इसी लिए उपाध्याय कुछ फ़ीस लिया करते थे। इतना होते हुए भी बृहस्पति ने तीव बुद्धिवाले विद्यार्थी को शिक्षा देना श्रानवार्य बतलाया है । प्राचीन भारत में श्राधिकतर ब्राह्मण ही शिक्षक का कार्य करते थे। परन्तु यह कोई निरपवाद नियम नहीं था; क्योंकि जनक, प्रवाहन, जैविल श्रीर अश्वपति सरीखे चित्रय नरेश भी गुरु का कार्य करते थे। उस समय द्विज के। ही वैदिक शिक्षा दी जाती थी। शुद्ध इस शिक्षा से वंचित थे; परन्तु पता चलता है कि उन्हें श्रन्य धार्मिक प्रन्थ—स्मृति, पुराण तथा रामायण व महाभारत—पढ़ने का अधिकार था । इस प्रकार समस्त वर्णों की शिक्षा होती थी। ईसा से पहले की शताब्दियों में हिन्दु श्रों की शिक्षा-प्रणाली में गुरु श्रौर शिष्य का साक्षात् सम्यन्थ रहा। श्रर्थात् शिष्य गुरु-गृह में जाकर विद्याम्यास करता था। वह किसी शिक्षण संस्था में जाकर श्रध्ययन नहीं करता था।

स्मृति-प्रन्थों में वर्णन मिलता है कि उपनयन के बाद विद्यार्थों के। गुरु-गृह में निवास करना चाहिए। उसे अन्तेवासिन कहा जाता था। दूसरे धर्मप्रन्थों में ऐसे विद्यार्थियों के। 'श्राचार्य कुलवासिन' कहा गया है । प्राचीन श्राश्रम काल में शांतिमय स्थान में विद्याभ्यास किया जाता था। इसके लिए नगरों से दूर जंगल में भी कुछ स्थान थे। परन्तु श्रधिकतर गुरु नगरों में रहते थे जहाँ की जनता उनके विद्यार्थियों की सहायता कर सके तथा उसकी उपयोगिता समभे । विद्यार्थीं गुरु के साथ रहते थे; इसलिए प्रत्येक गृहस्थ-शिद्यक अपने घर में १० या १५ से श्रधिक शिष्य नहीं रख सकता था । जातकों में धनवान विद्यार्थीं के निमित्त गुरु-गृह में प्रवन्ध का वर्णन मिलता है ; परन्तु निर्धन सर्वथा त्याज्य नहीं होते थे। इस प्रकार गुरु के श्राश्रम में रहकर विद्योगार्जन किया जाता था।

१. अलटेकर — एडुकेशन इन एंशेंट इंडिया, पृ० ६६ व ७६। धमंतेशसिका आचरियस्स कम्मं कृत्वा रित्त सिप्पपुग्गएइंति आचरिय भागदायका गेहे जेट्ठपुत्ता विय हुन्ता सिप्पमेव उग्गएइंति (तिलप्पुः) जातक नं० २५२)।

२. स्मृतिचिन्द्रिका पृ० १४५।

३. बृहदा० उपनिषद् २।१।१४ तथा झान्दोग्य उप० ५।४१ ।

४. शांतिपव - ५०, ४०:३२८, ४६।

५ छान्दोग्य उपनिषद् २।२३।२ ।

६. जातक नं० ४३८।

७. अलटेकर — एडुकेशन इन एंशेंट इंडिया, पृ० १००।

प. तिलमुह जातक, न**ं**० २३२।

श्राधुनिक काल में प्राय: सभी मनुष्य प्राचीन प्रणाली की शिचा-संस्थाओं से परिचित होंगे। विद्यार्थी ब्राह्म मुहुर्च में उठते थे। शौच तथा स्नान ऋादि नित्य-क्रिया से निवृत्त होकर संध्यापासन करते थे। उस समय अग्निहोत्र करना विद्यार्थी की दिनचर्या को विद्यार्थी की दिनचर्या की विद्यार्थी की व भी विद्यार्थी का नित्य-कर्म समभा जाता था। इन समस्त कार्यों से निवृत्त होकर शिष्य गुरु से पाठ पढ़ता तथा उसका अभ्यास करता था। सबेरे के समय केवल शुल्क देनेवाले (Paying) शिष्य पाठ पढ़ते थे। निर्धन विद्यार्थी दिन के समय गुरु के गृह-कार्य में संलग्न रहता था। उसके पठन-पाठन में किसी प्रकार की कमी न होने देने के लिए उपाध्याय उसकी रात्रि में शास्त्र का अभ्यास कराते थे। दिन में विद्यार्थी भिजान का प्रहण करता था जिसका विधान स्मृतियों में मिलता है । परन्तु वह मिल्लाटन एक बार करे या दो बार, इस विषय में मतभेद है । समस्त विद्यार्थी भिन्नान ही नहीं ग्रहण करते । यह श्राचार्य तथा उसके शिष्यों के लिए श्रावश्यक प्रतीत होता है। धनवान शिष्य तो कभी भिचाटन नहीं करते थे। परन्तु श्चन्य विद्यार्थियों के लिए श्राचार्यान या भिन्नान के ग्रहण करने का वर्णन मिलता है । विद्यार्थी के दैनिक जीवन में संध्या-समय समिधा लाने का काम भी ऋावश्यक समभा जाता था। शिष्य गुरु के साथ निवास कर, पूर्वोक्त दैनिक कार्य करता हुन्ना, विद्याभ्यास करता था। प्राचीन काल में साधारण जीवन तथा उच्च विचार ही विद्या का त्रादर्श समभा जाता था। अतएव ब्रह्मचारी के। जूता पहनने, छाता लगाने, सुगन्धित पदार्थों व विषय-भोग की वस्तुओं का उपयोग करने, वाल रखने आदि बातों का निषेध किया गया है। इस प्रकार विद्यार्थी के। तपस्वी का जीवन व्यतीत करना पड़ता था।

प्रत्येक वर्ष के श्रावण मास से शिष्य श्रपना पठन-पाठन प्रारम्भ करता था जिसे 'उपाकर्म' कहा जाता था। प्राचीन काल में केवल छ: मास तक वेद का श्रध्ययन किया जाता था। इस प्रकार विद्यार्थी श्रावण से श्रारम्भ कर माध वा पौष के श्रन्त में 'उत्सर्जन' करता था। परन्तु ब्राह्मण्-काल तथा उपनिषदों के समय में जब वेद के साथ वेदांगी — व्याकरण्, छंद, निरुक्त, कल्प, शिद्धा तथा ज्योतिष—का भी पढ़ना श्रावश्यक हो गया, तब छ: मास का पठन-काल पर्याप्त नहीं था। श्रवण्व शिद्धा एक वर्ष तक दी जाने लगी। श्रावण् से पौष तक वेद तथा दूसरे षणमास में वेदांग का श्रध्ययन होने लगा। इस विद्याम्यास-काल में शिष्य को प्रत्येक मास की पूर्णिमा, प्रतिपद तथा अष्टमी के। अवकाश मिलता था जिसका उल्लेख वेदीत्तर साहित्य में पूर्ण रूप से मिलता है भे। दुर्दिन में भी गुरू

शिच्चण का कार्य बन्द कर देता। यदि गुरु-गृह में केाई अतिथि आता तो अतिथि-पूजा

१. गोभिल गृ० सू० २।१०; मनु० २।६४ ।

२. जैमिनि गृ० सू० १।१८; आप० धर्म सू० ११।३,२४-२५ ।

३. भैचाचार्यवृत्तिः स्यात्—मानव गृ० सू० १।१ २।

४. मालवीय कामेमीरेशन वाल्यूम, पृ० २३२।

५. गौतम ४० सू० २।७; वैशियन ४० सू० १।११।

को महत्ता के। ध्यान में रखकर समस्त विद्यार्थियों के। छुट्टी दे दी जाती थी । आधुनिक काल की तरह प्राचीन भारत में कोई वार्षिक लम्बी छुट्टी (गर्मी का अवकाश) होती थी या नहीं, इसके विषय में कुछ निश्चित रूप से ज्ञात नहीं है। यदि छुट्टी होती रही हो तो भी इसमें संदेह ही है कि इस वार्षिक अवकाश में शिष्य गुरु-गृह से अपनी मातृ-भूमि के। जाता था। उस समय गुरु का आश्रम बहुत दूर होता था और मार्ग भी सुरिच्तित नहीं थे। समस्त स्मृतिग्रन्थों में इस आश्रय का उल्लेख मिलता है कि शिष्य १२ वर्ष तक वेद का अध्ययन करता था। परन्तु यही अंतिम अविध नहीं थी। विद्यार्थी इससे अधिक समय तक भी विद्याभ्यास कर सकता था। तैत्तिरीय ब्राह्मण में वर्णान मिलता है कि विद्या-भाण्डार अधिक होने के कारण भारद्वाज लगातार तीन जन्म तक पठन पाठन करते रहे । बैाधायन ने उल्लेख किया है कि मनुष्य के। युवावस्था में विवाह अवस्थ कर लेना चाहिए । इन सबका तात्पर्य यह है कि प्राय: २५ वर्ष की अवस्था तक ही ब्रह्मचारी गुरु से शिच्या ग्रहण करता था।

कपर कहा गया है कि ब्रह्मचारी श्रावण में उपाकर्म तथा पौत्र में उत्सर्जन करता था। उस समय अधिकतर वेदाध्ययन ही किया जाता था परन्तु वेदों में अन्य प्रकार के साहित्य का भी उल्लेख मिलता है, जिसमें इतिहास, पुराण श्रौर नाराशंसिगाथा का नाम सिम्मिलत है । इससे जात होता है कि तत्कालीन समाज में इतिहास, पुराण आदि के लोग श्रवश्य सुनते व पढ़ते रहे होंगे । ब्राह्मण तथा उपनिषद्-काल में पूर्वोक्त हित्तास-पुराण के साथ-साथ वेदांग का भी श्रध्ययन प्रारम्भ हो गया। श्रतपथ ब्राह्मण तथा छान्दोग्य उपनिषद् में इस पाठ्य-क्रम का वर्णन मिलता है जिससे ज्ञात होता है कि श्रुष्टि नारद वेद व वेदांग के श्रितिरक्त राशि, धनुष-कला, सर्प-विद्या तथा निधिक्ला में भी निपुण थे। इस समय दर्शन, धर्मशास्त्र, श्रायुर्वेद तथा कला-कौशल का विकास हुश्रा श्रौर इनका पर्याप्त रूप से श्रम्यास भी किया जाता था । इन सबका मुख्य कारण यही था कि वेद के श्रर्थ समभने, यज्ञ-वेदि तथा नचत्रों के ज्ञान के लिए वेदांग का पठन श्रावश्यक हो गया । इसके सिवा यज्ञ-यागदि में, सूद्म विचार के कारण, वेदाध्ययन ब्राह्मण जाति तक ही सीमित हो गया। श्रतएव श्रन्य वर्णों का ध्यान धनुष-विद्या, धर्मशास्त्र, सर्पविद्या तथा कला-कौशल की श्रोर श्राकृष्ट हुश्रा। इसी कारण वेदोत्तर काल में पूर्वोक्त विषय के पठन-पाठन का प्रारम्भ श्रौर विकास हुश्रा।

१. अलटेकर- पडुकेशन इन एंशेंट इंडिया, पृ० १०४।

२. ३।१०।११।३ ।

३. कृष्णकेशो ह्यानादधीतेतिश्रुतेः। — बै। धर्म० सू० १।२।३१।

४. अथव वेद १५।६।१० ।

४. तैतिरीय आरएयक २.६।

६. ११।३।नाम ।

७. ७१११२ ।

८. अलटेकर-एडुकेशन इन एंशेंट इंडिया पृ० १२६।

दास—दी पडुकेशनल सिस्टम आफ एशेंट हिन्दू, १० ४६-५०।

गुरु के आश्रम में शिक्षा समाप्त कर ब्रह्मचारी चार मास से अधिक समय नहीं ब्यतीत करता था । उस समय आधुनिक ढंग की परीचा न होती थी। प्रत्येक दिन गुर पढित पाढ के। सुनकर ही अगला पाढ प्रारम्भ करता था । वर्ष के अंत में, या गुर-गृह छोड़ने के समय, ब्रह्मचारी के। किसी प्रकार की परीचा नहीं देनी पड़ती थी। शिचा समाप्त होने पर गुरु शिष्य को श्रंतिम शिचायुक्त श्राशीर्वाद देता था जिसे 'समावर्तन संस्कार' कहते थे। समावर्तन में ब्रह्मचारी के। निम्नलिखित शिक्षा दी जाती थी - "सत्यं वद । धर्मी चर । स्वाध्यानमा प्रमदः । श्राचार्याय प्रियं धनमाहृत्य प्रजातन्तुं मा व्यवच्छेत्सीः । सत्यान्न प्रमदितव्यम् । धर्मान प्रमदितन्यम् । कुशलान प्रमदितन्यम् । भूत्ये न प्रमदितन्यम् । स्वा-ध्यायप्रवचनाभ्यां न प्रमदितव्यम् । देविपतृकार्याभ्यां न प्रमदितव्यम् । मातृदेवो भव । पितृदेवो भव । स्राचार्यदेवो भव । अतिथिदेवो भव । यान्यनवद्यानि कम्मांशि तानि सेवितव्यानि ने। इतराणि। यान्यस्माकं सुचिरतानि तानि त्वयापास्यानि ना इतराणि । ये के चारमच्छे यांसा ब्राह्मणाः तेषां त्वयाऽऽसने न प्रश्वसितव्यम् । श्रद्धया देयम्। अश्रद्धयाऽदेयम्। श्रिया देयम्। हिया देयम्। भिया देयम्। संविदा देयम्। अय यदि ते कर्मविचिकित्सा वा वृत्तविचिकित्सा वा स्यात् ते तत्र ब्राह्मणाः सम्मर्शिनः युक्ता त्रायुक्ता अलूका धर्माकामाः स्यः यथा ते तत्र वर्तेरन् तथा तत्र वर्तेथाः । श्रयाभ्याक्यातेषु ये तत्र ब्राह्मणाः सम्मर्शिनः युक्ता आयुक्ता श्रल् वा धर्माकामाः स्युः यथा ते तेषु वर्तेरन् तथा तेषु वर्तेथाः। एष त्रादेशः। एष उपदेशः। एषा वेदो-पनिषत्। एतदनुशासनम्। एवमुपासितव्यम्। एवमु चैतदुपास्यम्।"

यह शिचा प्राप्त कर ब्रह्मचारी अपनी मातृभूमि को लौटता तथा ग्रहस्थाश्रम में प्रवेश करता था। प्राचीन काल में आचार्य को गुरु-दिच्चिणा देने की भी प्रथा थी। समावर्तन के बाद ब्रह्मचारी, धन के रूप में, कुछ दिच्चिणा अवश्य देता था। ग्रहस्थाश्रम में प्रवेश करने पर भी वह, गुरु के आज्ञानुसार, स्वाध्याय नहीं छोड़ता था, वरन् प्रति वर्ष आचार्य के समीप जाकर दो मास तक अपने ज्ञान की वृद्धि करता था।

बौद्ध धर्म के अभ्युदय के साथ-साथ प्राचीन हिन्दू शिच्चा-पद्धति में भी परिवर्तन हुआ। बौद्ध-कालीन शिच्चा गुरु के आश्रम या गृह में न होती थी वरन् भिच्चुगण मठों

१. अथागुचिकराणि समावृतस्य मैद्धवर्या तस्य चैव गुरुकुले वात कर्व्व चतुम्यी मासेम्यः ।
 —वै।० ४० सू० २।१।४६ ।

२. ऋक्-प्रातिशाख्य पटल १५।

३. वेदमनूच्याचार्योऽन्तेवासिनमनुशासित ।—तैत्ति० उपनि० १।११ ।

४. बृहदा० उपनि० ४।१ |

५. निवेशे वृत्ते संवत्सरे संवत्सरे द्वौ द्वौ मासौ समाहित आचार्यक्वले वसेद्वभूयः श्रुतमिच्छिति श्वेतकेतुः । तच्छारत्रै विंपतिषिद्धम् । निवेशे वृत्ते नैयामिकानि श्रूयन्ते ।—आप० ४० सू० १।४।१३ (१६-२१) ।

ब्रीर विहारों में शिक्ता देते तथा शास्त्रों का प्रतिपादन करते थे। संघ में प्रविष्ट होने के पूर्व प्रत्येक व्यक्ति प्रत्रक्या और उपसम्पदा ग्रहण करता तथा प्रवेश कर लेने पर किसी एक उपाध्याय (भिन्तु शिन्तक) के समीप स्थिर रूप से विद्या-बौद्ध शिचा-प्रणाली भ्यास करता था। इन मठों में केवल भिन्न ही पठन-पाठन नहीं करते थे. बल्कि बौद्धधर्मावलम्बी धनी-मानी लोगों के पुत्रों को भी शिचा दी जाती थी। इनको केवल साहित्य, व्याकरण तथा कोष की शिचा दी जाती थी। तिलमुट्टी जातक में उल्लेख मिलता है कि तचशिला में बनारस, राजगृह, मिथिला तथा उज्जयिनी आदि नगरों के बालक शिक्ता प्राप्त करने के निमित्त जाते थे । कालान्तर में ये विहार बौद्ध-शिक्ता-संस्था के रूप में परिवर्तित हो गये। प्रायः १३ वर्ष की अवस्था में ये विद्यार्थी अध्ययन प्रारम्भ करते थे परन्त इनके पठन-काल की अवधि निश्चित रूप से ज्ञात नहीं है। नये छात्रों को सर्वप्रथम पाली तथा संस्कृत पढना ऋत्यावश्यक होता था। तत्पश्चात उन्हें विनय, सूत्त, पातिमोख तथा अन्य शास्त्रों का अध्ययन करना पड़ता था। अध्ययन-काल में विद्यार्थी का समस्त प्रवन्ध गुरु को करना पड़ता था। जातकों में धनवान् बालक के लिए शिचक द्वारा भोजन तथा निवास के प्रबन्ध किये जाने का वर्णन मिलता है । भगवान् बुद्ध ने भी शिष्यों के समस्त भार उपाध्याय के सिर रखने का आदेश दिया है । मिलिन्द-पन्हों में भी इन वालों का समर्थन किया गया है । चीनी यात्री इत्सिंग ने वर्णन किया है कि बौद्ध शिक्तक रुग्ण विद्यार्थी की शुश्रुषा करते थे । कथन से साहित्यिक प्रमाणों की पृष्टि होती है।

बैद्ध संस्थाओं में धार्मिक मतानुसार सब वर्षों के। एक-सी शिच्चा दी जाती थी। हिन्दू-शास्त्रों की तरह पढन-क्रम में 'वर्षा'गत मेद-भाव का सर्वथा अभाव था। बैद्धि शिच्चक त्रिपिटक का अध्ययन कराते थे। इसके अतिरिक्त जातकों में १८ शिल्पों का उल्लेख मिलता है जिनकी शिच्चा का प्रवन्ध तच्चशिला में किया गया था। इन शिल्पों में मुख्यत: धनुष-कला , आयुर्वेद , मन्त्र-विद्या , सर्प-विद्या और निधि-कला ' के नाम मिलते हैं। मिष्फम निकाय में भी १८ शिल्पों के नामों का उल्लेख मिलता है ।

१. नं ० २५२, ३७८, ४८६ और ई३६।

२. तिलमुद्र जातक नं ० २५२।

३. दीवनिकाय ३ ५० १८६।

४. मा० १ पृ० १४२।

प्. टाकाकुसु—इरिसङ्ग पृ० १२० I

६. भीमसेन जातक नं ० ८०।

७. महावग्ग ७।१।६ ।

द, अनभिरति जा॰ न<sup>°</sup>० १८५।

ह. कम्पेय जा० नं ० ४, २५६।

१०. परन्तप जातक नं० ४१६।

११. मा० ४ ५० २८१ व ८२; अंगुत्तरनिकाय १ ५० ८५।

इनमें व्यवहार, गणित, कृषि-कला, व्यापार-कला, नृत्य, गान तथा चित्र-कला आदि के नाम विशेष उल्लेखनीय हैं। वैद्धि शिक्षक और विद्यार्थी इतने से ही सन्तुष्ट न होते से वरन् धार्मिक वाद-विवाद तथा खरडन-मर्गडन के लिए हिन्दूधर्म प्रन्थों का भी अञ्छा अभ्यास करते थे । इस प्रकार वैदिक या हिन्दू शिक्षा के पश्चात् बाद्धों ने कुछ नवीनता के साथ अपनी पृथक् परिपाटी चलाई। इनके यहाँ भी हिन्दू ढंग पर मौखिक शिक्षा ही दी जाती थी । वौद्धों की शिक्षा-प्रगाली तथा उसकी संस्थाओं का विस्तृत विवेचन कर यहाँ गुप्त-कालीन शिक्षा-प्रगाली पर विचार करने का प्रयत्न किया जायगा।

गुप्त-नरेशों ने धार्मिक अभ्युदय के साथ-साथ, शिज्ञा-प्रचार के लिए प्रचुर प्रयत किया। इन्होंने प्राचीन संस्कृत भाषा का अपनाया। इनके समय के समस्त लेख तथा साहित्यिक प्रनथ संस्कृत ही में लिखे गये जिनका वर्णन ग्रप्त-कालीन शिचा श्रन्यत्र किया जा चुका है। उस समय भारतवर्ष संसार के समस्त देशों से अधिक शिच्तित था। चीन, जापान तथा सुदूर देशों से विद्याभ्यास के निमित्त यात्री भारत में आया करते थे। बाद्ध भिन्नु और हिन्दू आचार्यगण शिन्नुग में विशेष भाग लेते थे। प्रत्येक मढ या संवाराम शिचालय का कार्य करता था। चीनी यात्री फ़ाहियान तथा ह्रे नसाँग ने सहस्रों 'संथागारें।' का वर्णन किया है जिनमें शिचा दी जाती थी। गुप्तों की राजधानी पाटलिपुत्र तो विद्या का केन्द्र है। गया था। फ़ाहि-यान लिखता है, 'सब में सात-आठ सौ भिद्ध रहते हैं। श्राचार-विचार, पठन-पाठन की विधि दर्शनीय है। चारीं स्त्रोर से महात्मा श्रमण विद्यार्थी—सत्य स्त्रोर हेतु के जिज्ञास--इस स्थान का स्राअय लेते हैं। यहाँ एक ब्राह्मण-कुमार स्राचार्य हैं. नाम मंजुश्री है । ' फ़ाहियान यहाँ तीन वर्ष रहा । वह संस्कृत भाषा और संस्कृत प्रन्थें। का अभ्यास करता तथा विनयपिटक लिखता था। इसी प्रकार ह्वेनसाँग ने भी ग्रानेक विद्यालयां का सुन्दर वर्णन किया है।

प्राचीन काल की तरह गुष्त-काल में भी गुरु ( आचाय ) ही शिष्य की शिचा का भार प्रह्रण करता था। वह शिचा इहलौकिक तथा पारलौकिक विषय सम्बन्धी होती थी। आचार्य केवल विद्यार्थियों को कोई विशिष्ट बात न शिचा का ढंग वतलाकर उनके मानसिक विकास के लिए उद्योग करता था। किविद कालिदास ने ठीक ही कहा है कि विद्या के कारण ज्ञान तथा नम्रता आती है , जो मानसिक विकास के परिणाम हैं। गुरु के सम्पर्क से मूख तो गुणवान क्रौर स्त्रालसी उद्योगी हो जाता था । यदि विद्यार्थी किसी कारणवश असावधानी करता तो स्नाचार्य उसे

१. मिलिन्द पन्हो १ पृ० ३४ ।

२. वही पृ० २१।

३. फाहियान का यात्रा-विवरण, पृ० ५६।

४. सम्यगागमिता विद्या प्रदेशिवनयाविव । — रघु० १०।७१।

५. वाटर, भा० १ ए० १५६; बील मा० १ ए० ७८ ।

साधारण ताड़ना भी देता था<sup>1</sup>। ब्रह्मचारी, प्राचीन परिपाटी के अनुसार, शिचा प्रारम्भ करने तथा समाप्त करने के समय क्रमशः उपाकर्म र तथा उत्सर्जन र संस्कार करता था। विद्याभ्यास के लिए प्रायः बारह वर्ष व्यतीत करने पड़ते थे। परन्तु यह अवधि कोई निश्चित नहीं थी। सातवीं सदी के चीनी यात्री इतिसग ने लिखा है कि ब्रह्मचारी सोलह व तक पढता था । आधुनिक काल की तरह एक साथ सैकड़ों विद्यार्थियों को शिचा नहीं दी जाती थी परन्तु अल्प संख्या में शिष्य गुरु के समीप जाकर पठन-पाठन करते थे। विद्यार्थियों को गुरु के स्राश्रम में रहते हुए अनेक कठिन कर्तव्यों का पालन करना पड़ता था। याज्ञवल्क्य ने लिखा है कि ब्रह्मचारी को निकलते हुए सूर्य तथा नग्न स्त्री को नहीं देखना चाहिए । विद्यार्थी अंजलि से जल न पिये, सोते हुए को न जगाये, जुआ न खेले तथा धर्मद्रोही दुष्ट पुरुषों के साथ न रहे । इस प्रकार याज्ञवल्क्य-स्मृति में स्नातक के धर्म का सविस्तर विवरण मिलता है । प्राय: बारह वर्ष तक विद्याध्ययन करने के पश्चात ब्रह्मचारी समावर्तन संस्कार करता था। आचार्य सुन्दर शब्दों में शिष्य को उपदेश देकर उसे गृहस्थाश्रम में प्रवेश करने का आदेश देता था । यद्यपि ब्रह्मचारी आचार्य के यह में निवास करता था, तथापि ह्वेन्सांग ( छुठी सदी ) के कथनानुसार उसे भोजन. वस्त्र अग्रादि के लिए चिन्तित नहीं होना पड़ता था। परन्तु शिच्चा समाप्त करने के पश्चात् शिष्य, गुर-दिच्या के रूप में, कुछ द्रव्य देता था। कालिदास के वर्णन से ज्ञात होता है कि कीत्स ने, निर्धन होने पर भी, गुरु की दिल्ला चुकाने के निमित्त महाराज रघु से याचना की थी १०। इस पूर्वोक्त कथन से गुप्त-समय में शिद्धा के स्वरूप का आभास मिलता है। गुप्त-काल में शिक्षा प्राय: दो मुख्य भाषाश्रों में होती थी। शिक्ति समाज के लिए संस्कृत तथा साधारण जनता के लिए प्राकृत का उपयोग होता था। गुप्तों से

१. अन्यत्र पुत्राच्छिष्याद्वा शिष्टवर्थं ताडयेतु तौ । — मनु० ४।१६४ । न निन्दा ताडने कुर्यात् पुत्रं शिष्यं च ताडयेत् । — याञ्च० १-१५५ ।

२. अध्यायानामुपाकर्म श्रावण्यां श्रवणेन वा ।— याञ्च० १११४२ । श्रावण्यां प्रोष्ठपयां वाष्युपाङ्कत्य यथाविधि ।—मनु० ४।६५ ।

जलान्ते छन्दमां कुर्यादुत्सर्गं विधिवद्विः ।— याज्ञ० ११४४३ ।
 पुष्ये तु छन्दमां कुर्याद्वविहरुसर्जनं दिजः ।—मनु० ४।६६ ।

४. प्रतिवेदं महाचर्यं दादशाब्दानि पच वा । - याज्ञ० १।३६ ।

५. ताकाकुसु - इत्सिग् पृ० १७०।७।

६. नेचे तार्कं न नग्नां स्त्रीं न च संसुष्टमैथुनाम्। — याज्ञ १।१३५।

जलं पिवेन्नाञ्जलिना न शयानं प्रवोधयेत् ।
 नाचै: क्षीडेन्न धर्मद्मै व्योधितैर्वा न संविशेत् । वही १।१३८ ।

८. स्नातकथर्मप्रकरणम् (१।१२६-१६६)।

E. मुकर्जी—सिलवर जुबिली वाल्यूम जि० ३ मा० १ पृ० २३०-३१।

१०. बील — लाइफ पृ० ११३।

पहले प्राकृत की प्रधानता थी परन्तु गुप्त-नरेशों ने संस्कृत को अपनाया। लेख तथा प्रम्थ प्राकृत के बदले संस्कृत में लिखे जाने लगे। गुप्त-काल में समस्त राजकीय कार्य इसी शुद्ध भाषा (संस्कृत) में होता था। इस प्रकार उस समय मनुष्य संस्कृत तथा प्राकृत (शौरसेनी + मागधी) के द्वारा समाज में अपने भावों को अपिन्यक्त करता था । गुप्तों के शासन काल में प्रचलित लिपि 'गुप्त-लिपि' कही जाती है, जो प्राचीनतम ब्राह्मी लिपि का ही एक रूप है। इसी प्रकार अंकों की लिखावट में भी पहले से भिन्नता वर्तमान थी।

गुप्त-काल में प्राचीन परिपाटी से वेदाध्ययन करने का प्रचार था; परन्तु वेदार्थ समक्ते विना पठन-पाठन करनेवाला द्विज शूद्ध के सहश समक्ता जाता थारे। पिछले लेखों में कई व्यक्तियों के लिए 'वेदार्थद' (वेद के अर्थ की व्याख्या करनेवाला) उपनाम मिलते हैं । इस समय विभिन्न व्यक्ति वेदों की शाखाओं का अध्ययन करते थे। गुप्त-लेखों में तैत्तिरीय, बह्बूच शाखा आदि का उल्लेख मिलता है ; परन्तु रमृतिकारों ने इस बात का आदेश किया है कि अपनी शाखा का अध्ययन किये बिना दूसरी शाखा नहीं पढ़नी चाहिए । गुप्त-कालीन लेखों में उपाध्याय तथा चतुर्वेदी नाम मिलते हैं जिससे प्रकट होता है कि एक व्यक्ति कई वेदों का पठन-पाठन करता था। प्रत्येक शाखा तथा वेद के आचार्य अलग-अलग थे, जो अध्यपन का कार्य करते थे। वेदाध्ययन सर्वदा नहीं किया जाता था वरन् कुछ विशिष्ट अवसरों पर अनध्याय मनाया जाता था । याज्ञवल्क्य ने ब्रह्मचारी के लिए सन्ध्या समय, मेव-गर्जन, विद्युत्-दर्शन, भूकम्प-काल, अशीच, अर्धरात्रि आदि समयों में वेद के अनध्याय का आदेश किया है । दौड़ते हुए, दुर्गन्धित स्थान में तथा आश्रम में किसी शिष्ट पुरुष के आ जाने पर वेदाध्ययन करने का निषेध किया है ।

<sup>₹.</sup> इ० हि॰ का० मा० ५ ए० ३०८-१।

२. वेाऽभीत्य विभिवद्देदं वेदाय<sup>°</sup>ं न विचारवेत । स संमृदः ग्रद्रकल्पः पात्रतां न प्रपवते ॥ — पद्मपुराण आदिकाण्डः प्र३।८६ ।

३. इ० ए० भा० १४ ए० ६६।

४. का॰ इ० इ० मा॰ ३ नं ० ५६, ६०।

प्. एकवेदेऽपि शाखानां मध्ये वाऽन्यतमां श्रयेत् । स्वशाखां तु परित्यज्य शाखारं डः स उच्चते ॥ — वशिष्ठ०

६ फ्लीट — गुप्त-लेख न ० १६, ३७ व ५५।

७. दास - पडुकेशनल सिस्टम आफ. एशेंट हिन्दू, पृ० ११०-१३।

संध्यागिर्जितिनिर्घातम्कम्पोल्कानिपातने ।
 समाप्य वेदं बुनिशमारण्यकमधीत्य च ।—याञ्च० १।१४५ ।
 देशेऽशुचावात्मिन च विधु तस्तिनितसंप्लवे ।
 अक्तवाद्रपाणिरम्भोन्तराधरावेऽतिमास्ते ।
 १।१४६ ।

E. धावतः पूर्तिगन्धे च शिष्टे च गृहमागते। ", १११५०।

पूर्वीक बातों से ज्ञात है। कि गुप्तों के शासन-काल में वेद पढ़ने को प्रणाली का सचार रूप से प्रचार था। वेद के साथ-साथ ग्रन्य विद्याओं का भी ग्रम्यास किया जाता था। गुप्त-लेखों में चौदह प्रकार के विद्यास्थान का उल्लेख मिलता है । जिसका वर्णन स्मृति में भी मिलता है। इसमें चारों वेद, छ: वेदांग (छन्द, शिचा, निरुक्त, कल्प, व्याकरण तथा ज्यातिष), पुराण, न्याय, मीमांसा तथा धर्मशास्त्र की गणना की गई है । गुप्त-काल में गुरु (जिनके लिए लेखें। में आचार्य तथा उपाध्याय शब्द मिलते हैं ") इन शास्त्रों के स्रतिरिक्त दर्शन स्रादि के भी गम्भीर विद्वान् होते थे। तुसम के लेख में यागदर्शन के आचार्य यशस्नात तथा वसदत्त के नामों का उल्लेख मिलता है । लेखों के स्राधार पर ज्ञात होता है कि स्मृति तथा पुराणों के अतिरिक्त लोग इतिहास का भी श्रध्ययन करते थे। कई ताम्रपत्रों में 'महाभारते शतसहरूयां संहितायां... व्यासेन' उिल्लाखित मिलता है जिससे उपयुक्त कथन की पृष्टि होती है। उस समय प्रारम्भ में व्याकरण की शिचा दी जाती थी जिसमें काशिका तथा पतञ्जलि-कृत महाभाष्य विशेष उल्लेखनीय हैं। होनसाँग के वर्णन से ज्ञात होता है कि व्याकरण के अतिरिक्त हस्त-कला, प्रस्तर, त्र्रायुर्वेद, ज्यातिष तथा तर्क-विद्या का भी श्रभ्यास कराया जाता था-(जिसका वर्णन ऊपर किया गया है) । गुप्त-काल में आयुर्वेदिक शिचा का विकास पर्याप्त मात्रा में पाया जाता है। डा॰ राय ने लिखा है कि छठी शताब्दी में हिन्दू भस्म, वाष्पी-करण तथा उद्धनन की रीति से पूर्ण परिचित थे । इस आयुर्वेदीय शिका का विकास पूर्या रूप से हुआ जिसका प्रभाव भारत से बाहर भी दिखलाई पड़ता है। 'बावर' साहब ने मध्य एशिया से त्रायुर्वेद-सम्बन्धी एक पुस्तक खोज निकाली है जिसकी तिथि ईसा की चौथी शताब्दी मानी जाती है। इस वैद्यक-ग्रन्थ में औषध तथा अस्त्र-चिकित्सा का पूर्णतया वर्णन मिलता है। यह पुस्तक संस्कृत-भाषा तथा गुप्त-लिपि में लिखी गई है १०।

वेदा: स्थानानि विद्यानां धर्मस्य च चतुर्दश ।।— दाज्ञ० १।३ ।

१. चतुर शविद्यास्थानविदित—(गु० ले० नं० २५)।

२. पुराणन्यायमीमांसाधर्मशास्त्राङ्गिमिश्रता ।

३. उपाध्याय प्रायः शुल्क लेकर श्रध्यापन का कार्य करता था ( मनु० १।१४१, विष्णु० २६।२)। पर•तु कालिदास ने उस गुरु को निन्दा की है जो विद्यादान से ही धने।पार्जन करता है (मालवि-का० १।५)१७)— 'यस्यागमः केवलजीविकायै तं ज्ञानपण्यं विश्वजो वदन्ति'।

४. का०इ०इ० मा० ३ नं ० ७६; सहानी — सारनाथ कैटलाग ६० २३६ । नं ० D (f) 2 |

५, का० इ० इ० मा० ३ न ० ६७।

६. ग्रप्त-काल में स्मृति तथा पुराणों के निर्माण का वर्णन अन्यत्र देखिए, जिससे तत्कालीन मनुष्यों के ज्ञान का परिचय मिलता है।

७. फ्लीट गु॰ ले० नं० ३१।

**८**, बाटर मा॰ १, पृ० १५५।

६. सर पी० सी० राय — हिस्ट्री आ फ हिन्दू केमिस्ट्री भा० २।

१०. इंडिया एंड से ट्रल एशिया, पृ० ६-७ |

वैद्यक के अतिरिक्त शिल्प-सम्बन्धी प्रन्थों के निर्माण से शिल्प-कला के प्रचार का भी आभास मिलता है । इन सबके ब्रितिरक्त साहित्य, नाटक तथा काव्य-शास्त्र ने भी बहुत ऊँचा स्थान प्राप्त कर लिया था । इन्हीं की प्रचुरता का परिणाम है कि गुन्त-काल में सर्वत्र इनका पठन-पाठन होता था। बाण ने लिखा है कि दिवाकरसेन के ब्राप्तम में धर्मशास्त्र ब्रीर दर्शन का शिद्यण होता था । अन्य धर्मों के विचारों का खरडन करने के लिए उस समय हिन्दू बौद्ध तर्क तथा दर्शन का भी ब्रध्ययन करते थे जब कि प्राचीन काल में केवल वेदों के पठन-पाठन का प्रचार था तथा शिष्य छः मास तक (उपाकर्म से उत्सर्जन पर्यन्त) वेदाम्यास करते थे। वेदांगों तथा ब्रम्य शास्त्रों के पाठ्य विषय होने के कारण ब्रह्मचारियों के ब्रध्ययन-काल में ब्रह्मविधा उत्पन्न होने लगी कि किस विषय को किस समय पढ़ना चाहिए। ऐसी परिस्थिति में वेदों को शुक्क पन्त, वेदांग को कृष्ण पन्त्र तथा अन्य शास्त्रों को ब्रावकाश में पढ़ने का समय निर्धारित किया गया । इस प्रकार समस्त शास्त्रों का विधिपूर्वक ब्रध्ययन होता था।

गुप्त-पूर्व-काल में प्रारम्भिक तथा उच्च शिक्षा में कुछ विशेष अन्तर नहीं हिंगोचर होता था। वैदिक शिक्षा के कंडगत होने के कारण समस्त लोगों को मौखिक शिक्षा-प्रणाली की ही शरण लेनी पड़ती थी। परन्तु विद्यारम्भ

प्राथमिक शिक्षा संस्कार की उत्पत्ति से तथा लिखने की प्रथा के प्रादुर्भाव के कारण बालकों को ५ या ६ वर्ष की अवस्था में ही अक्र-ज्ञान कराया जाने लगा। उस समय वैदिक शिक्षा देने से पहले बालकों को उच्चारण तथा व्याकरण का बोध कराया जाता था। इस प्रकार प्रारम्भिक शिक्षा चूड़ाकरण से लेकर प्राय: आठ वर्ष की अवस्था तक होती थी। एक जातक कथा में काशी के सेठ के पुत्र का वर्णन मिलता है जो लकड़ी को तख़्ती लेकर अक्रर-ज्ञान करने जाता था। परन्तु बालकों की प्रारम्भिक शिक्षा के प्रमाण पर्याप्त मात्रा में नहीं मिलते हैं।

गुत-काल में अच्चर-स्वीकरण या विद्यारम्भ संस्कार का प्रचार प्रचुर मात्रा में था। प्रायः बालक को, ६ वर्ष की अवस्था से, अच्चर-ज्ञान कराया जाता था। गुत-कला तथा तत्कालीन साहित्य से इसका पर्यात प्रमाण मिलता है। सारनाथ के मूर्ति-संग्रहालय में सुन्त-कालीन भारतीय वेष में लकड़ी की त ख्ती (लिपि-फलक) धारण किये एक बालक

१. जे० बी० ओ० आर० एस० ११२३, पृ० ३०।

२. अलटेकर — एडुकेशन इन एंशेंट इंडिया, पृ० १४०।

२. हर्षचिरत-- उच्छ्वास म ।

४. अत कथ्वं तु झन्दांसि शुक्केषु नियतः पठेत्। वेदाङ्गानि च सर्वांखि कृष्णपद्मेषु संपठेत् ॥—मनु० ४।६८ ।

प्र. वेदोपकरणे चैव स्वाध्याये चैव नैत्यिके । नानुरोधोऽस्त्यनध्याये होममंत्रेषु चैव हि ॥ वही २।१०५ ।

६. वृतचौलकर्मा लिपि संख्यानं चेापयुजीत । — अर्थशास्त्र १।२।

७. कठाहक जातक नं ० १२५ ।

की मूर्त्ति सुरिच्चत है जिससे छोटे वच्चे के अन्तर ज्ञान करने का तात्पर्य ज्ञात होता है । कालिदास ने भी वर्णन किया है कि रघु को पाँच वर्ष की उम्र में ही, जिस समय उसका चूड़ाकरण समाप्त हो चुका था, लिपि-ज्ञान कराया गया?। ऊपर बतलाया जा चुका है कि गुप्त-समय में प्राकृत का स्थान संस्कृत ने ले लिया । इससे यह प्रकट होता है कि ईसा की तीसरी शताब्दी के पश्चात् बालकों को संस्कृत का ही ज्ञान कराया जाता होगा। इस प्रकार, प्रारम्भिक शिद्धा में, संस्कृत व्याकरण और कोष का आवश्यक रूप से ज्ञान कराया जाता था जिससे उच्च शिचा में सरलता तथा प्रवेश सुगम हो जाता था। ललितविस्तर नामक बौद्ध यन्थ में प्रारम्भिक पाठशाला के लिए 'लिपिशाला' तथा उसके शिचक के लिए 'दारका चार्य' नाम मिलते हैं । स्मृति ग्रन्थों में प्रारम्भिक शिक्ता-विषयक वर्णन प्राय: नहीं है। मनु का कथन है कि ब्राह्मण-बालक, ब्रापत्काल के सिवा , ब्राब्ह्मण गुरु से विद्या न पढें । इससे स्पष्ट प्रकट होता है कि ब्राह्मण तथा अन्य वर्णी के भी गुरु बालकों को शिद्धा देते थे। प्राचीन काल में जब उपनयन से विद्या का प्रारम्भ होता था तो विद्याभ्यामी मनुष्यों की संख्या प्रायः पचहत्तर की सदी थी परन्त उपनयन के शारीरिक संस्कार हो जाने पर इस संख्या में न्यूनता होने लगी। गुप्त-काल में ऐसे मनुष्यां की संख्या पचास फ़ी सदी तक वर्तमान थी। इं छोटी अवस्था के बालकों में नीति का पालन थाड़ी मात्रा में भी होना ऋस्वाभाविक है। उस समय थाड़ी उम्र के बचों को स्वंतत्रता के साथ अन्तर-ज्ञान कराया जाता था। पढ़ने, न पढ़ने, खेलने-कृदने तथा भोजन आदि में उन्हें पूरी स्वतंत्रता दी जाती थी। गुप्त-कालीन इस विवरण से प्रारम्भिक शिचा-प्रणाली का स्त्रामास मिलता है। चीनी यात्री ह्वेन्सॉग तथा इस्सिंग ने लिखा है कि ६ वर्ष की अवस्था में प्रारम्भिक शिचा आरम्भ की जाती थी। सर्व-प्रथम लिपि का ज्ञान कराया जाता था। उसके बाद कुछ समय तक श्रीपक्रम ढंग से गिर्णत की शिद्धा दी जाती थी। इस प्रकार ६ वर्ष की अवस्था तक बालक अभ्यास करता था । गुप्त-काल के अनुगमन समय की वार्ता से पाठक स्वयं अनुमान कर सकते हैं कि गुप्तों के शासन-काल में कैसी अवस्था रही होगी।

१. सहानी - सारनाथ कैलाग पृ० १६३-६४ नं o C(a) 12।

२. स वृत्तचूलश्चलकाकपत्तकैरमात्यपुत्रैः सवयोभिरन्वितः । लिपेर्यथाबद्ध्यहर्णेन वाङ्मयं नदीमुखेनेव समुद्रमाविशत् ॥—रष्ठ० ३।२८ ।

३. लिपिशालामुपनीयते सम कुमारः । तत्र विश्वामित्रः नाम दारकाचार्यः ।—लिलतिवस्तर, अध्याय १०।

४. अब्राह्मणादध्ययनमाप्रकाले विधीयते ।---मनु० २।२४१।

५. नाबाइयो गुरी शिष्यो वासमात्यन्तिकं वसेत् । ब्राह्मयो चा ननूचाने काङ्चन्यतिमनुत्तमाम् ।—मनु० २।२४२ ।

६. अलटेकर - एड्केशन इन एंशेंट इंडिया पृ० २१६।

७. इत्सिंग अध्याय ३४; वाटर मा० १ ५० १५४

गुमों के शिचा-क्रम के वर्णन से ज्ञात होता है कि समस्त शास्त्रों (चौदह विद्याओं) का अभ्यास कराया जाता था। इस प्रकार शिचा समाप्त कर ब्रह्मचारी गृहस्थ-त्राश्रम में प्रवेश करता था। समावर्तन-संस्कार के समय ब्रह्मचारी की काई विशेष परीचा नहीं ली जाती थी। उस समय दशवरा परिषद् नामक एक संस्था थी । जो संकट के समय धर्म- अधर्म-विषयक बातों के। निश्चित करती थी। प्रायः इसी संस्था के द्वारा ब्रह्मचारी की विद्वत्ता की परीना की जाती थी: परन्त यह काई नियमित कार्य न था। इस रीति से भारतवर्ष में शिक्वा-प्रणाली का पचुर प्रचार था। शिक्वा के प्रचार का विशेष श्रेय जंगलों में स्थित ऋषियों के। या जिनके आश्रमों में ब्रह्मचारी श्राश्रय पाते थे। डा० रवीन्द्रनाथ टैगोर का कथन है कि भारतीय सभ्यता का मूल-स्रोत जंगलों से ही प्रारम्भ हन्नार। डा० एनी बेसेंट ने भी, सुंदर शब्दों में, इन्हीं बातों का वर्णन किया है। उनका कथन है कि भारतीय शिद्धा के लिए जंगल ही अत्यन्त उपयुक्त थे जहाँ ऋषियों तथा आचार्यों ने विद्याभ्यास का पाठ पढाया। वहाँ जीवन की सकटमय स्थितियों से निवृत्ति प्राप्त करने का ज्ञान कराया जाता तथा अज्ञान के अन्धकार में छिपी हुई सचाई का प्राप्त करने का मार्ग बतलाया जाता था । इन सब वर्णानों के आधार पर यह प्रकट होता है कि प्राचीन काल में शिक्षा का समुचित प्रचार था। जंगलों के स्प्रतिरिक्त नगरों में भी शिक्षा-सम्पादन होता था। गुप्त-काल में पाटलिपुत्र शिचा का प्रधान केन्द्र था जिसका वर्णन फ़ाहियान ने किया है।

प्राचीन भारत में स्त्री-शिक्ता के विकास की तुलना श्राधुनिक प्रगति से करने पर हमारे श्राश्चर्य की सीमा नहीं रहती। प्राचीन समय में पुरुष तथा स्त्री दोनों के। समान रूप से शिक्ता-कार्य सम्पादन करना पड़ता था। बालिकाएँ स्त्री-शिक्ता भी विद्याभ्यास के निमित्त ब्रह्मचर्य धारण करती थीं। ब्रह्मचर्य की विशिष्ट श्रविध समाप्त है। जाने पर ही उनकी शादी की जाती थीं । तत्कालीन स्त्री-समाज में शिक्ता का पूर्ण प्रचार था। बोषा तथा लापामुद्रा नामक स्त्रियाँ इतनी विदुषी थीं कि उनके बनाये वैदिक मन्त्र उनकी विद्वत्ता की स्वना देते हैं । उस समय स्त्री और पुरुष दोनों मिलकर समस्त यज्ञ-कार्य करते थे। पुरुष तथा स्त्री श्रपने-श्रपने स्थल सम्बन्धी वैदिक श्रवाश्रों का उच्चारण स्वयं करते थे। रामायण में भी

१. यात्र ० १।६; पराशरं वा ३५। श्रुते चो विकल्पी च श्रंगविह्यर्मेषाठकः। भयश्चाश्रमिरोा मुख्याः पर्वदेषा दशावरा।

२. विश्वमारती कार्टरली ११२४ पृ० ६४।

३. कमला लेक्चर्स १६२५ १० २६-२७।

४. ब्रह्मचरेंग कन्या युवानं विन्दते पतिम् ।-- अथव ० ११।५।१८ ।

प. ऋग्वेद सीहता १०।३६ ; ४०।१।१७६।

६. संहोत्रं स्म पुरा नारी समनं वाव गुच्छति । — ऋक्० १०। स्पू।१०।

कैशिल्या तथा तारा के यज्ञ-सम्बन्धी कार्य का वर्शन मिलता है । इन सब बातों से स्पष्ट ज्ञात होता है कि प्राचीन भारत की स्त्रियाँ पूर्श शिचिता थीं स्त्रौर उनकी शिचा का भी पुरुषों जैसा ही प्रबन्ध किया जाता था।

प्राचीन परम्परा चीए होते हुए भी कुछ न कुछ उस प्रणाली पर चली आती थी। मनु के समय में भी स्त्री-शिद्धा की प्रथा थी। उनके कथनानुसार स्त्रियों का उपनयन होना चाहिए। परन्तु उसकी कार्य-प्रणाली में वैदिक मंत्रों के उचारण का निषेध किया है । मनु ने वर्णन किया है कि जिस यज्ञ में स्त्री का सहयोग रहे, उसके उत्सव में ब्राह्मणों को भोजन न करना चाहिए । इस कथन से प्रकट होता है कि ईसवी सन् के अनन्तर कई शताब्दियों तक स्त्रियों को वैदिक शिचा नहीं दी जाती थी। परन्तु ऋत्य प्रकार के विद्याध्ययन से स्त्रियाँ वंचित नहीं रहती थीं। बौद्ध-ग्रन्थ ललित विस्तर से ज्ञात होता है कि सभ्य स्त्रियों में लिखने-पढ़ने, कविता करने तथा शास्त्राध्ययन का प्रचार था। गुप्त-काल में स्त्रियों का उपनयन नहीं होता था परन्तु विद्याभ्यास के पूर्व उनके लिए कुछ प्रारम्भिक संस्कार अवश्य किये जाते थे। याज्ञवल्क्य तथा नारद-स्मृति में इसका वर्णन मिलता है । वात्स्यायन के वर्णन से प्रकट होता है कि गुप्त-कालीन स्त्री-समाज को, साधारण शिद्धा के ऋतिरिक्त, शिल्य-शास्त्र की भी शिद्धा दी जाती थी। उचकुल की स्त्रियाँ गान श्रीर नृत्यकला, चित्रकला तथा गृह को सुसजित करने का भी ज्ञान प्राप्त करती थीं । कालिदास ने लिखा है कि यत्त की स्त्री पति के नाम-संयोजक अन्तरों के साथ पद्यमय गीतों का निर्माण करती थी । शकुन्तला के द्वारा कमल-पत्र पर प्रेम-पत्र लिखे जाने का उल्लेख मिलता है। वात्स्यायन ने भी ऐसे अनेक प्रेम-पत्रों का वर्णन किया है । मालविकाग्निमित्र नाटक में स्पष्ट उल्लेख है कि माल-विका गणदास से गान और नृत्य भीखती थी तथा अग्निमित्र को दो कला-निपुर्ण युवितयाँ उपहार में देने का वर्शन मिलता है । इन्द्रमती की मृत्य के समय अज

१. सा चौमवसना दृष्टा नित्यं व्रतपरायणा। अग्नि जुहोति सम तदा मंत्रवित्कृतमंगला।।——अयो ० का ० २०।१५। ततः स्वस्त्ययनं कृत्वा मंत्रविद्विजये पिणी।—किष्कित्या का ० १६।१२।

२. त्रमंत्रिका तु कार्येयं स्त्रीणामावृदशेषतः । संस्कारार्थः शरीरस्य यथाकालं यथाक्रमम् ॥ -- मनु० २।६६ ।

३. नाश्रोत्रियतते यज्ञे प्रामयानि हुते तथा । स्त्रिया स्त्रोवेन च हुते मुझीत ब्राह्मणः क्रचित् ॥ — वही ४।२०५ ।

४. याज्ञ १।१३ । येषां न तु इताः पित्रा संस्कारविधयः क्रमात् । — नारद० १३।३३ ।

५. कामशास्त्र १।३।१६।

६. मह्गात्रांकं विरचितपदं गेयमुद्गातुकामा । - मेघ० ।

७ कामशास पार्धाप्रश्-पर।

न. मालविका० (काले अनु०) पृ० ५५-५६ ।

का विलाप कम हृदयग्राही नहीं है; जब कि उसने अपनी पत्नी को, सचिव तथा गृहिणी के अतिरिक्त, कला-मर्मज बतलाया है १। यदि कालिदास के पहले अज्ञ होने की कथा में कुछ तथ्य है तो उनकी स्त्री के परम विदुषी होने का पता लगता है। इस प्रकार शिचा का विकास चरम सीमा को पहुँच गया था। स्त्रियाँ विदुषी तथा समस्त शास्त्रों की जाता होती थीं इस कारण राज्य का शासन करने में भी उन्हें कठिनाई न पड़ती थी। ऐसी अनेक स्त्रियों के उदाहरण मिलते हैं जिन्होंने शासन की बागडोर अपने हाथ में ली थी। गुष्त-सम्राट् चन्द्रगुष्त द्वितीय की पुत्रो प्रभावती गुष्ता ने, अपने पित के देहावसान के पश्चात्, सुचाह रूप से राज्य का शासन किया था। इन समस्त विवरणों से गुष्त-कालीन स्त्री-शिचा की आदर्श उच्च प्रणाली का आभास मिलता है।

राज्य-शासन का सुचार रूप से संचालन करने के लिए यह परम श्रावश्यक है कि राजकुमारों का प्रारम्भ से ही विशिष्ट रूप से शिचा दी जाय। गुप्त-शासन श्रादर्श होने के कारण उसमें राजकुमारों की शिचा तथा राजाशों के गुणों का वर्णान पर्याप्त मात्रा में उपलब्ध होता है। धर्मशास्त्र-विषयक ग्रन्थों से राजकुमारों की शिचा पर पूर्ण प्रकाश पड़ता है। प्रारम्भिक शिचा वे (लिपि, गिणित) समाप्त करने के पश्चात् राजकुमारों को शासन-सम्बन्धी तथा नीति-विषयक शिचा दी जाती थी। मागवत पुराण में लिखा है कि कृष्णचन्द्र को—वेद, वेदांग के श्रातिरक्त—धनुवेंद, आन्वीचिकी तथा राजनीति की शिचा दी गई थी । याज्ञवल्क्य ने राजकुमारों के लिए श्रान्वीचिकी तथा राजनीति की शिचा दी गई थी । याज्ञवल्क्य ने राजकुमारों के लिए श्रान्वीचिकी, दण्डनीति, वार्ता विश्वा श्री (तीनों वेदों) को श्रध्येतव्य बतलाया है । बृहस्पित ने, श्रनावश्यक विषयों को हटाकर, केवल वार्ता तथा नीति को ही उनके लिए उपयोगी बतलाया है । कामन्दकीय नीतिसार में चारों विद्याश्रों को राजनीति की चार मूल कहा गया है । कालिदास के वर्णन से ज्ञात होता है कि इन चारों विद्याशों को राजाश्रों ने कुलविद्या का नाम दिया था। प्रत्येक राजकुमार को कुलविद्या में निपुण होने पर ही पिता विवाह करने की श्राज्ञा देता था । ईसा की

१. गृहिणीसचिवः सखी मिथः प्रियशिष्या ललिते कलाविनौ ।—रघु० ८।६७।

२. ए० इ० मा० १५ ए० ४१।

३. रघुवंश सर्ग ३।२ ≈ ।

४. १०१४५१२५ २७ १

प्र. वायुपुराण (प्र.।१०।२८) में वाणिज्य, कृषि, पशु-पालन आदि विषयों को 'वार्ता' कहा गया है।

६. स्वरन्ध्रगे।प्ताऽऽन्वी च्चक्यां दण्डनीत्यां तथैव च ।

विनीतस्त्वथ वार्तायां त्रय्यां चैव नराधिपः ॥ — याज्ञ० १।३११।

७. दास-दि एडुकेशनल सिस्टम आर एंशेंट हिन्दू पृ० २८१।

कामन्दकीय नीतिसार ५।४२ ा

ह. तमादौ कुलविद्यानामर्थमर्थ विदां वर: ।
 पश्चात् पाथिवकन्यानां पाणिमग्राहयिक्ता | -- रघु० १७।३ ।

छडी सदी के पूर्वार्ड में वर्तमान पंचतंत्र के वर्णन से स्पष्ट प्रकट होता है कि विष्णुशम्मी ने राजकुमारों को पाँच तंत्रों या तंत्राख्यायिका की शिचा दी थी। परन्तु इन तंत्रों का जनम कई शताब्दी पहले ही हो चुका था । इन उपयु क विवरणों से गुप्त-कालीन राजकुमारों के शिक्ता-क्रम का पूर्ण ज्ञान होता है। इन सिद्धान्तों की पृष्टि करनेवाले साहित्यिक तथा ऐतिहासिक प्रमाण भी मिलते हैं जिनसे पता चलता है कि गुप्त-नरेशों के शासन-काल में राजकुमारों की शिक्षा का विकास हो गया था। मुच्छकटिक के वर्णन से ज्ञात होता है कि शूद्रक एक बहुत विद्वान् राजा था तथा वेद, गिणत, कला और हस्ति-विद्या का जाता था । गुप्त-लेखों से इन साहित्यिक प्रमाणों की पृष्टि होती है। गुप्त-काल से पूर्व ईसा की दूसरी शताब्दी का शासक, संस्कृत का पुनरुत्थानकर्त्ता रद्रदामन शब्द, ऋर्थ, गान्धर्व तथा न्याय आदि विद्यात्रों का ज्ञाता था । गुप्त-सम्राट समुद्रगुप्त की प्रयागवाली प्रशस्ति में उस शासनकर्ता के अनेक गुणों का उल्लेख मिलता है। प्रशस्ति-लेखक हरिषेण ने समुद्रगुप्त को सब शास्त्रों का ज्ञाता बतलाया है। उसे 'कबि-राज' की उपाधि मिली थी । तथा उसकी कविता विद्वानों के लिए अनुकरणोय थी। कविता के स्प्रतिरिक्त वह गायन और वादन कलाओं का पूर्ण ज्ञाता था। इन विषयों में उसने नारद को नीचा दिखलाया था । उसको इस कला का समर्थक एक सोने का सिका भी मिला है जिसमें वी ए। बजाते हुए समुद्रगुष्त का चित्र श्रांकित है । इन समस्त गुणों से युक्त होकर समुद्रगुप्त शासन करता थाः । गुप्त-शासन में दग्रहनीति को विशेष स्थान प्राप्त था। समुद्रगुप्त तथा चन्द्रगुप्त द्वितीय ने विभिन्न नीति का त्राश्रय लेकर गुप्त-साम्राज्य के। इतना सुविशाल तथा सम्पन्न बनाया था। बागा के वर्णन से ज्ञात होता है कि मागध गुप्तों का कुमारगुप्त नामक नरेश धनुष-विद्या में पूर्ण अभ्यस्त था । प्राचीन भारत में राजा, शासन प्रबन्ध करते हुए, प्रजा के मानसिक विकास पर भी

पर्याप्त ध्यान रखता था। उस समय किसी राजकीय शिक्षालय का वर्णन नहीं मिलता.

'समरव्यसनी प्रमादश्रन्य: ककुद' वेदविदां तपोधनश्च। परवारणबाहुयुद्धलुब्यः चितिपालः किल शहको वभूव ॥'—अ० १. श्लो० ४-५ ।

१. जे० आर० ए० एस० १६१० पृ० ६६६।

२. 'ऋक्वेदं सामवेदं गिणतमथ कलां वैशिकी हस्तिशिचां शात्वा रात्र प्रसादात् व्यपगतितिमरे चत्तुषी चीपलभ्य।

३. शब्दार्थ गान्यव न्यायाधानां विद्यानां महतीनां । — गिरनार का लेख (ए० इ० भा० = ५० ४७)

४. शास्त्रतत्त्वाथ भर्तः ।

५. विद्वत्जनोपजीन्यकान्यकियामिः प्रतिष्ठितकविराजशब्दस्य ।

६. प्रयाग की प्रशस्ति ।

७. वीणा अंकित मुद्रा ( Lyrist type of Coin )।

कोतिराज्यं भनकि ।

६. हर्षंचिरत (कावेल व टामस अनु० ) पृ० १२० ।

परन्तु तत्कालीन जितने शिचालय वर्तमान थे, उन सबकेा शासकें से सहायता मिलती थी। इन विद्यालयों केा प्रत्येक प्रकार की सहायता देकर राजा शिचा के प्रचार में सहयोग करता

शार्थिक पहायता

था। गुप्त-नरेशों ने तत्कालीन शिचालयों की सहायता करते

हुए एक विद्यालय की भी स्थापना की थी जिसका नाम
'नालंदा-विहार' था। इस स्थान पर नालंदा के नाम से ही संतुष्ट होकर ( ग्रागे इसका
वर्णान करने का प्रयत्न किया जायगा ) गुप्त-शासकों की ग्रार्थिक सहायता का विचार करना
समुचित है। गुप्त लेखों में राजाश्रों द्वारा, शिचा-प्रचार के लिए, श्रामों के श्रग्रहारदान
का वर्णान मिलता है। ये दान श्राचार्थों तथा शिचा प्राप्त करनेवाले ब्रह्मचारियों के
निमित्त दिये जाते थे। गुप्त-सम्राट् समुद्रगुप्त के गया ताम्रपत्र में ब्रह्मचारी गोपदेव
स्वामिन् के लिए अग्रहार का उल्लेख मिलता है । सिवानी लेख में श्राचार्य देवशर्मा
के। ब्रह्मपूरक नामक श्राम दान में देने का वर्णन मिलता है । इन सब उदार दानों के
श्रितिरिक्त विद्वान ब्राह्मण के। आर्थिक सहायता देने का भी श्रादेश स्मृतिकारों ने किया है ।

आर्थिक सहायता देकर ही गुप्त-नरेश शांत नहीं बैठ जाते थे, प्रत्युत स्राचारों तथा शिचालयों के सुचार प्रबंध तथा उनके कल्याण का सर्वदा चिंतन किया करते थे। कालिदास ने राजा की शुभिचितना तथा विद्यालय में गुरु-शिष्य सम्बन्धी अनेक बातों का सुंदर वर्णान किया है । गुप्त-नरेश सर्वदा विद्वानों का सम्मान करते तथा विद्वन्मग्रङली से समागम रखते थे। पिष्डत भी इनकी राजसभा के सदस्य थे। राजा सादर उनका स्वागत करता था। इस प्रकार गुप्त-नरेश शिचालयों की सहायता कर, विद्वानों का समादर कर तथा स्वयं विद्यानुरागी होकर शिचा-प्रचार में स्रथक परिश्रम स्रौर उत्साह दिखलाते थे। इन्हीं कारणों से कालिदास ने वर्णान किया है कि राजा स्राश्रमवासियों के प्रधांश पुष्य के पाता था । इस संचित्र विवरण से ही गुप्त-नरेशों के शिचापचार-सम्बन्धी कार्य का स्रान्त किया जा सकता है। शासक के अतिरिक्त स्त्रन्य व्यक्ति भी, यथासमय, विद्यालयों के। स्रार्थिक सहायता दिया करते थे।

# नाळंदा महाविहार

नालंदा नामक स्थान विहार प्रान्त में, राजगृह से ऋाठ मील उत्तर की ऋोर, स्थित है। ईसा की पाँचवीं शताब्दी में यहीं पर बौद्ध महाविहार की स्थापना हुई।

१. भारद्वाज संगोत्राय... ब्रह्मचारिन् ब्रह्मन् गोपदेव...स्वामिने (का० इ० इ० मा० ३ नं०६०)।

२. तैतिरीयाध्वर्यवे देवशर्मा आचार्यः (वही नं ० ५६ )।

३. कामन्दकीय नीतिसार १।१८।

४. रधुवंश सर्ग ५।१-३१।

५. तया रचन्स विन्नेभ्यस्तस्करेभ्यश्च संपदः। यथा स्वमाश्रमैश्रके वणैरिप षडंरामाक्॥ — रघु० १७।६५।

६. लेख तथा बौद्ध व जैन साहित्यिक प्रमाणों से यह स्थिर किया गया है कि इसका नास्तिनक नाम नालंदा है। इन प्रमाणों के सम्मुख इसके नामकरण में किसी प्रकार का संदेह नहीं रह जाता।

यह महाविहार बौद्ध संसार में शिक्षा के लिए अत्यन्त प्रसिद्ध था तथा अपन्तर्राष्ट्रीय महत्ता के। प्राप्त था। नालंदा की उन्नति गुप्त-नरेशों की राजकीय सहायता के कारण हुई; परन्तु यह निश्चित रूप से नहीं कहा जा सकता कि गुप्तों ने इसी विहार के। क्यों अपनाया।

बौद्ध चीनी यात्रियों ने, अपने विवरण में, नालंदा महाविहार का वर्णन किया है। सबसे प्रथम ४१० ई० में फाहियान ने नालंदा स्थान की यात्रा की थी, परन्तु उसने इस महान् शिद्धा-केन्द्र का कुछ भी उल्लेख नहीं किया है। इसके

उत्पत्ति तथा संस्था- पश्चात् नालंदा एकाएक उन्नत अवस्था के। प्राप्त हुआ।

पक्षणण सातवीं सदी के चीनी यात्री ह्व नसाँग के वर्णन से नालंदा विहार

की विशालता का पता चलता है। इससे स्पष्ट ज्ञात होता है कि उससे पूर्वकाल में इसकी पूर्य उन्नति हो चुकी थी। नालंदा के संस्थापकों में गुप्त-नरेशों की संख्या अधिक है। शक्रादित्य सम्भवत: गुप्त-सम्नाट् कुमारगुप्त प्रथम ने (शासन-काल ४१४ — ४५४ ई०) इस सुविशाल विहार की स्थापना की । इसकी वृद्धि में गुप्त-नरेशों का ही विशेष हाथ था । उस स्थान पर एकत्रित बौद्ध समाज में शक्रादित्य ने एक, उसके दिल्या बुधगुप्त, बुधगुप्त के निर्मित विहार के पूरव तथागतगुप्त ने, इसके पूरव-दिल्या बालादित्य ने तथा वज्र ने इससे उत्तर दिशा में एक-एक विहार बनताया। इन गुप्त-नरेशों के पश्चात् मध्यभारत के किसी राजा ने भी एक विहार का निर्माण किया था । इन समस्त राजान्त्रों की सहायता से प्रकट होता है कि नालंदा अवश्य एक सुविशाल स्थान हो गया होगा। यशानर्मन् के नालंदा-लेख से ज्ञात होता है कि नालंदा में ऊँचे-ऊँचे मन्दिर और विहार वर्तमान थे जा बादलों का छूते दिख-लाई पड़ते थे । यह उपनिवेश एक बृहत् प्राचीर से परिवेष्टित था जिसमें दिल्या ओर द्वार वर्तमान था ।

इसमें तो तिनक भी सन्देह नहीं है कि नालंदा-महाविहार का नाम बहुत विख्यात था और यह शिद्धा के लिए अन्तर्राष्ट्रीय केन्द्र बन गया था। यह निश्चित रूप से नहीं

इसके विवाद तथा प्रमाण के लिए देखिए—(अ) बड़गाँव की प्रशस्ति—आ० स० रि० १६१५-१६ भा० १ पृ० १२। (व) प्रोसिडिंग आफ फिफ्थ सोरियंटेल कान्फरेंस १९३० भा० १ पृ० ३८६-४००∤

१. विशेष जानकारी के लिए देखिए मेरा लेख—नालंदा महाविहार के संस्थापक (ना० प्र० पत्रिका नया सं० भा० १५ अं० २।)

२. वार्स - होनसाँग मा० १ पृ० २८ ।

३. बील-लाइ फ आफ ह्रोनसाँग पृ० ११० -११।

४. यस्यामम्बुथरावलेहिशिखरश्रेणीविहारावली,

मालेवोध्व विराजिनी विरचिता धात्रा मने।शा सुवः ॥ — इ० ए० भा० २० ए० ४३।

५. बील — लाइ फ पृ० १०६; वाटसै मा० २ पृ० १६४-१७१।

कहा जा सकता कि इस स्थान पर कितने विद्यार्थी शिद्धा पाते थे। मिन्न मिन्न प्रमाणों के अनुसार मिन्नुओं की संख्या दस सहस्र और तीन हज़ार मिलती है। निश्चित संख्या कुछ भी हो, परन्तु इस स्थान पर सातवीं सदी में पाँच सहस्र विद्याभ्यास के लिए विद्यार्थी अवश्य शिक्षा प्राप्त करते थे। ह नसाँग के वर्णन से सुविधाएँ ज्ञात होता है कि उस समय भिद्धओं को वस्त्र, भोजन, निवासस्थान, औषध आदि अन्य अावश्यक सामग्रियों का प्रबन्ध नहीं करना पड़ता था र बिल्क वह सघ के प्रबन्ध का विषय था। विद्यार्थी शांति-पूर्वक शिचा ग्रहण करते थे। नालंदा की श्राधनिक खदाई से इन उपयुक्त बातों पर पर्याप्त प्रकाश पड़ता है। खुदे हुए संघाराम में, प्रत्येक गृह में, एक या दो विद्यार्थियों के रहने का त्रायोजन मिलता है। प्रत्येक कमरे में. शयनार्थ, एक या दो प्रस्तर के अग्रासन, दीपक तथा पुस्तक रखने के लिए ताखे दिखलाई पड़ते हैं। हर एक संघाराम में इस प्रकार के सैकड़ों कमरे मिलते हैं। उनके बीच में बृहत् श्राकार के चूल्हे तथा भोज्य सामग्री के लिए गृह बनाये गये हैं। आधुनिक समस्त खुदाई तथा अग्रहार-दान-लेखों के आधार पर यह निश्चित रूप से कहा जा सकता है कि विद्यार्थियों को हर प्रकार की सविधा दी गई थी जिसमें वे निर्विष्ठ होकर श्रध्ययन करें। चीनी यात्रियों के कथनानुसार विभिन्न व्यक्तियों ने सौ ग्राम अग्रहार दान में दिये थे ।

जैसा ऊपर कहा गया है, नालंदा के इस विशाल शिचा-केन्द्र में सहस्रों भिच्छु अध्ययन करते थे। यहाँ की विद्वासा तथा शिचा की इतनी ग्राधिक प्रसिद्धि थी कि सुदूर प्रान्तों से विद्यार्थों यहाँ अध्ययन करने ग्राते थे। नालंदा महाश्या का कि ग्राविक मिचा विद्यार में प्रवेश पानेवाले विद्यार्थियों का इतना जमघट हो जाता या कि ग्राधिकारी वर्ग ने एक प्रवेश परीचा स्थापित कर रक्खी थी। यह परीचा इतनी ऊँची श्रेणी की होती थी कि दस में दो या तीन विद्यार्थी प्रविष्ट हो पाते थे। इस परीचा का संचालन एक पण्डित द्वारा होता था जिसे 'द्वार-पण्डित' कहते थे। यह विद्वार के सुख्य द्वार पर निवास करता था। श्राधुनिक खुदाई में विद्वार के सुख्य द्वार के दोनों ओर के ग्रहों को द्वार-पण्डित का निवास-स्थान वतलाया जाता है।

नालंदा में शिचा का क्रम उच श्रेणी का था। भिच्चुगण केवलं बौद्ध-साहित्य के ही पढ़ने में समय नहीं व्यतीत करते थे प्रत्युत ब्राह्मण-धर्म-सम्बन्धी वेद ब्रादि ग्रंथों का भी अनु-शीलन करते थे। इसके ब्रातिरिक्त हेतुविद्या, शब्दिव्या, चिकित्साशास्त्र तथा ब्रार्थविद्या ब्रादि की भी शिचा दी जाती थी। वादिववाद के निमित्त वेदान्त तथा सांख्य दर्शनों

१. बील — लाइ फ आ फ होनसाँग पृ० ११२।

२. इत्सिंग पृ० १५४ ।

३. लाइ फ पृ० ११३।

४. इत्सिग पृ० ६५ |

४. वाटसे मा० २ पृ० १६४ ।

का पठन-पाठन किया जाता था। इन शास्त्रों के ऋध्ययन के लिए भारत के बाहर से भी विद्यार्थी आते थे, जो नालंदा के दिग्गज विद्वानों से ऋपनी शंकाऋों का समाधान कराते थे?।

गुरु तथा शिष्यों को संख्या-गणना से प्रतीत होता है कि प्रत्येक शिक्षक प्राय: ह या १० विद्यार्थियों के ऋध्यापन का भार ग्रहण करता थारे। इसलिए गुरु अपने शिष्यों पर पूर्श रूप से ध्यान देता था। इस गणना से प्रकट होता है कि ऋध्यापन के लिए सम्भवत: सौ व्याख्यान अवश्य होते थेरे। नालंदा के समस्त विद्यार्थी नियमों का सुचारु रूप से पालन करते थे तथा शिक्ण-कार्य में निपुण विद्वान भिक्कु गुरु के प्रति सम्मान का भाव रखते थे।

नालंदा-महाविहार के सुप्रबंध के लिए कुछ विभिन्न कार्यों के निभित्त पृथक्-पृथक् अधिकारी थे जो अपने-अपने कार्य का मंचालन करते थे। प्रत्येक संघाराम के लिए 'द्वार-

अधिकारी-वर्ग तथा कुलपति

पिएडत' नियुक्त होता था जिस पर भित्तुगण् के 'प्रवेश' का भार था। कर्मदान नामक एक निरीत्तक पदाधिकारी होता था जे। सम्भवत: अपेत्तित समस्त सामग्री एकत्रित करता था। स्थविर

(पुरोहित) धार्मिक कार्य करता था। शिचा का भार कुलपित पर रहता था। महान् विद्वान् तथा विशिष्ट व्यक्ति हो इस पद के। सुशोभित करते थे। सर्वप्रथम धर्मपाल, तत्पश्चात् उनके शिष्य शीलभद्र नालंदा के कुलपित थे। चन्द्रपाल बुद्ध-धर्म के प्रवर्तन में, गुणमित और स्थिरमित समकालीन विद्वानों में यशस्त्रिता में, प्रभामित बुद्धि-चातुरी में तथा जीनयित वाद-विवाद में प्रख्यात थे। ये विद्वान् केवल शिच्छण-कार्य में ही दच्च नहीं थे प्रत्युत अनेक ग्रंथों की रचना करने के कारण भी प्रसिद्ध थे। शिचा-कार्य की सरलता के लिए नालंदा में एक बृहत् पुस्तकालय भी था जिसमें सब शास्त्रों के ग्रन्थ एकत्रित थे। इन ग्रन्थों की सहायता से सहस्रों विद्यार्थी भिन्न-भिन्न विज्ञानों का पठन-पाठन करते थे। इन्हीं ग्रंथों की प्रतिलिपि करने के लिए चीनी यात्रो नालंदा में रके रहते थे। वौद्धों के धार्मिक साहित्य का ऐसा संग्रह अन्यत्र नहीं था ।

बैाद्ध-शिचालयें। में नालंदा का महत्त्वपूर्ण स्थान है। गुप्त-नरेशों के संस्थापन-काल से लेकर कई शताब्दियों तक इसका नाम विख्यात था। इसे बैाद्ध संसार में नालंदा की महत्ता स्वोंच शिचा-केन्द्र मानना उचित प्रतीत होता है। महान् बौद्ध विद्वान् यहीं के शिचक या विद्यार्थी थे जिनकी संख्या अन्य शिचालयों से बहुत अधिक है। चीन और तिब्बत में बैाद्ध-धर्म तथा भारतीय सम्यता फैलाने का श्रेय नालंदा के विद्वानों का ही है। इसकी प्रसिद्ध के कारण ही, भारत के

१. वाटर्स मा० २ ए० १६५ ।

२. अलटेकर-पडुकेशन इन एंशेंट इंडिया पृ० २६६।

३. लाइफ आ फ होन्सॉग पृ० ११२।

४. बील-बुधिस्ट रेकर्ड आ फ वेस्टर्न वर्ल्ड भा० २ ए० १७१ ।

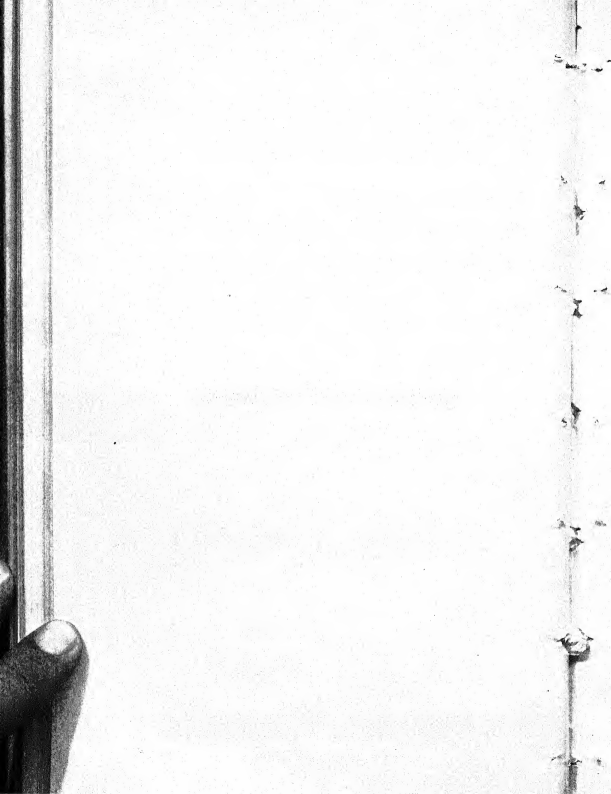
५. वाटर्स भा० २, पृ० १६५।

६. विद्याभूषण — हिस्ट्री आ फ इंडियन लॉजिक, पृ० ५१६।

अतिरिक्त, विद्याभ्यास के लिए अन्य दूर-दूर के देशों से यात्री स्राते थे। चीनी यात्री हुनसाँग और इतिसग इसके उदाहरण हैं, जिन्होंने बहुत समय नालंदा में ही व्यतीत किया था। आठवीं शताब्दी में तिब्बत के शासक ने, बौद्ध-धर्म का प्रचार करने के लिए, नालंदा के भिन्नु शांतिरिक्ति के बुलवाया था। इसके स्रन्तर्राष्ट्रीय यश से प्रभावान्वित है। हिकर जावा द्वीप के राजा बलपुत्रदेव ने नालंदा में एक विहार बनवाया तथा स्रपने मित्र बंगाल के पाल नरेश देवपाल से उसकी रचा के लिए पाँच प्राम दान में दिलवाये । उपर्युक्त विवरणों से नालंदा विहार की महत्ता का स्राभास मिलता है। गुष्त नरेशों ने नालंदा की स्थापना कर अपने विद्या-प्रेम का परिचय दिया तथा उस युग में विद्या-प्रचार होने से दोनों का नाम अजर-असर हो गया।

१. नालंदागुणवृन्दलुब्बमनमा भक्त्या च शौद्धोदने नानासद्गुणभिचुनंद्यवसितः तस्यां विहारः इतः । सुवर्णद्वीपाधिपमहाराजश्रीबलपुत्रदेवेन वयं विज्ञापिताः । यथा मया श्री नालंदायां विहारः इतः.....।—ए० इ० भा० १७ पृ० ३१० ॥

गुप्त-कालीन सामाजिक अवस्था



भारतीयों के सामाजिक जीवन की सब से मुख्य संस्था वर्ण-व्यवस्था है। इसी की भित्ति पर हिन्दू समाज का भवन अवलम्बित है। अत्यन्त प्राचीन काल से अनेक विध-बाधात्रों का सामना करती हुई यह व्यवस्था आज भी अतुरुख वर्गा-व्यवस्था रीति से वर्तमान है। प्राचीन काल में भारत के उन्नयन का बहुत कुछ श्रेय इसी वर्ण-व्यवस्था को है। संसार के इतिहास में ऐसी व्यवस्था स्रन्यत्र नहीं पाई जाती। इसकी उत्पत्ति तथा विकास के विषय में इस संकुचित स्थान पर विचार करना ऋपासंगिक सा होगा। यहाँ इतना ही कहना पर्याप्त होगा कि वैदिक काल के पश्चात् वर्णा शब्द जाति का वोधक हो गया। स्मृतिकारों ने त्रैवर्णिक (ब्राह्मण्. च्रत्रिय तथा वैश्य ) को 'द्विज' नाम से संबोधित किया है । यद्यपि हिन्दू शास्त्रकारों ने, ईसा के पूर्व ही, चारों वर्णों के पृथक्-पृथक् सामाजिक स्थान तथा कार्य निर्दिष्ट कर दिये थे र फिर भी उस समय आधुनिक काल के सहश न तो उपजातियाँ थीं ख्रौर न चारों वर्णों में इतना भेद-भाव ही था। महाभारत-काल में चारों वर्णों के मनुष्य राजसभा में सदस्य होते थे। उस काल में वर्तीस मनुष्यों की राजसभा में चार वेदवित् ब्राह्मण, ब्राट अस्त्र कुशल च् त्रिय, इकीस धनवान वैश्य तथा तीन पवित्र विनयी शूद्र सदस्य होते थे । यद्यपि वौद्ध तथा जैन धर्म के प्रभाव से वर्शा-व्यवस्था को गहरा धका पहुँचा था । तथापि उसका ऋस्तित्व सदा बना रहा। हिन्द्-धर्म के पुनरम्युदय के साथ ही साथ इस संस्था की भी फिर से उन्नति हुई। गुप्त-काल से पहले ही वर्श-व्यवस्था का पूरा विकास हो गया था तथा नाना उपजातियाँ भी बन गई थीं । महर्षि वात्स्थायन ने, अपने 'कामसूत्र' मं, इसका विशद विवेचन किया है। उस समय समाज चार वर्णों में विभक्त हो गया

या तथा इन वर्णों त्रीर त्राश्रमों का पालन करना त्रावश्यक हो गया था है।

६. वर्णाश्रमाचारस्थितिलचणत्वाच लोकयात्रायाः ।--कामसूत्र पृ० २०।



१. ब्रह्मचित्रयविट्युद्धाः वर्णाः त्वाद्यास्त्रयो दिजाः । — याज्ञ १।१० । चत्वारो वर्णा ब्राह्मणचित्रयवैश्ययद्धाः । चित्राह्मणचित्रयवैश्याः । चित्राहमणचित्रयवैश्याः । चित्राहमणचित्रयवैश्याः । चित्राहमणचित्रयवैश्याः । चित्राहमणचित्रयवैश्याः । चित्राहमणचित्रयवैश्याः । चित्रप्ति अ० २।१।२ ।

२. मनु० श = = - ६१ ।

३. महाभारत, शान्तिपव अध्याय ८५ ।

४. न जचा ब्रह्मण होति न जचा होति खतिय ।--सुत्तनिपात ।

५. बैनर्जी - गुप्त लेक्चर्स पृ० ११८ ।

गुप्त-कालीन समाज में ब्राह्मणों का सबसे अधिक आदर और सम्मान था । अपनी प्रकारड विद्वत्ता, शुचि श्राचरण, विशालहृदयता श्रीर लोकेात्तर व्यवहार-कुश-लता से इन्होंने चारें। वर्णों में श्रेष्ठता प्राप्त की थी। अन्य ब्राह्मण श्रीर उनके तीनों वर्णा इनकी प्रधानता का स्वीकार करते हुए इनके प्रद-कर्तव्य र्शित मार्ग पर चलते थे । सब लाग ब्राह्मणों के शुभाशीर्वाद के लिए लालायित रहते थे । मनु ने ब्राह्मणों के छः कर्तव्यों - पढ़ना, पढ़ाना, यज्ञ करना, यज्ञ कराना, दान लेना श्रीर देना-का वर्णन किया है । इनमें तीन कर्तव्यों-पढ़ना, यज्ञ करना, दान देना — का पालन चित्रिय भी कर सकता था परन्तु शेष तीन कर्तव्यों का पालन ब्राह्मण का छोड़कर अन्य केाई भी नहीं कर सकता था। शिच्चण का सारा कार्य ब्राह्मणों के ही हाथ में था। समस्त प्रजा में शिचा का प्रचार कर ब्राह्मण उनकी बद्धि का विकास करता था। वैदिक यशों का विधान कर वह प्रजा के लिए सस्य तथा समृद्धि के। उत्पन्न करने का हेतु था। दान देकर वह दुखियेां की स्रात्मा के। सन्तुष्ट करता तथा दान के। ग्रहण कर स्रनेक प्राणियों के। उनके पाप-पुंज से मुक्त करता था।

प्रजा की ब्राध्यात्मिक उन्नित करते हुए वह राज-कः यों में भी कुछ कम हाथ नहीं वँटाता था। अर्थ-शास्त्र में राज्य की अधादश प्रकृति का वर्णन किया गया है। उन प्रकृतियों में से एक पुरोहित भी था जा अत्यन्त प्रधान प्रकृति समक्ता जाता था। युवराज के बाद इसी का स्थान था। पुरोहित ब्राह्मण होता था जो राजा के। धार्मिक विषयों में सलाह दिया करता था। वह, देवताओं की स्तुति करके, राज्य पर ब्रानेवाली अनेक अदृष्ट बाधाओं के। दूर भगाता था। जिस प्रकार राजा सांसारिक किठनाइयों (शत्रु की चढ़ाई आदि) से राज्य की रच्चा करता था उसी प्रकार पुरोहित भी श्रदृष्ट, आध्यात्मिक बाधाओं तथा विपत्तियों से राष्ट्र को सुरच्चित रखता था। इसी लिए वह राष्ट्रगोप्ता भी कहा जाता था भ परन्तु पुरोहित का कार्य केवल धार्मिक विषयों में राजा के। सलाह ही देना नहीं था प्रस्थुत वह राजनीति के गूढ़ रहस्यों के। भी जानता था। पुरोहित केवल राजा के साथ लड़ाई ही में नहीं जाता था बल्कि, वह समराङ्गण में उतरकर श्रपने बलशाली बाहुओं का पराक्रम भी दिखाता था । इस प्रकार ब्राह्मण पुरोहित श्रपनी आध्यात्मिक शक्ति के द्वारा राज्य की अदृष्ट बाधाओं के। दूर करता था तथा

१. सीराल लाइ फ इन ए रोंट इंडिया पृ १००।

२. त्रयो वर्णा: ब्राझणस्य वरो वते रन् तेषां ब्राझणा धर्मान् प्रब्र्यात् । — वशिष्ठ० १।४०, ४१।

३. ब्राह्मणानां प्रशस्तानामाशिषः ( यशस्यमायुष्यम् ) ।---कामसूत्र १० ३८० ।

४ अध्यापनमध्ययनं यजनं याजनं तथा । दानं प्रतिग्रहरुचैव पट्कर्माण्यम्बन्मनः ॥— मनु० १०।७५ । षट्कर्माभिरतो नित्यं देवतातिथिपूचकः ।—परातर० १।३८ । ५ — ६. दीचितर—हिन्दू पटमिनिस्ट्रेटिव इनस्टीट्यूसन्स प्०११५ ।

स्रानी शारीरिक शक्ति के द्वारा राष्ट्र की दृष्ट विपत्तियों (शत्रुका स्राक्रमण स्रादि) का नाश करने में संलग्न रहता था। इन्हीं अलौकिक गुणों के कारण मनु ने द्वस्विद् ब्राह्मण के ही सेनापति, दण्डनेतृ आदि उच्च पद देने की व्यवस्था की है।

सेनापत्यं च राज्यं च दगडनेतृत्वमेव च। सर्वलोकाधिपत्यं च वेदशास्त्रविदर्हति॥

पहले ब्राह्मणों के जा प्रधान पट्कर्म बतलाये गये हैं वे उनके साधारण धर्म हैं।
परन्तु किसी ब्राक्स्मिक दुर्घटना के घटित हो जाने पर ब्राथवा विपत्ति पड़ने पर उनके
लिए ब्रापद्धर्म का विधान है। इस विपत्ति के समय में वे,
व्यापद्धर्म ब्राप्य धर्म के छोड़कर, ब्रान्य कार्य भी कर सकते थे।

त्रपन साधारण धम का छाड़कर, त्रान्य काय भा कर सकत थ।

मनु ने लिखा है कि यदि ब्राह्मण श्रपने उक्त कमों से जीविका न चला सके तो उसे

चित्रय का कर्म करना चाहिए । समयानुसार ब्राह्मण के लिए शस्त्र धारण करने का

भी विधान किया गया है । प्रसिद्ध चीनी यात्री फ़ाहियान तथा हु न्साँग ने ब्राह्मण

बाह्मण राजात्रों का वर्णन किया है । गुप्तों के समकालीन कदम्य राजा भी ब्राह्मण ही

थे । श्रापत्काल में ब्राह्मण के लिए वैश्यवृत्ति से भी जीविका-निर्वाह करने का उल्लेख

पाया जाता है । मनु ने भी ब्राह्मण के। कृषि तथा गोरचा कर जीविका चलाने का

श्रादेश दिया है । उन्होंने यह भी लिखा है कि यदि ब्राह्मण श्रपने धर्म से अपना

निर्वाह न कर सके तो उसे वैश्य की भाँति ब्यापार करके अपने जीवन का निर्वाह करना

चाहिए । परन्तु ब्यापार करते हुए भी वह हथियार, विष, मांस, सुगन्धित द्रव्य,

दूध, दही, घी, तेल, मधु, गुड़ कुश श्रौर मोम श्रादि वस्तुएँ न बेचे । महाकवि श्रद्भक

ने लिखा है कि चारुदत्त ब्राह्मण होते हुए भी विण्कि का कार्य करता था तथा वह

'सार्थवाह' नाम से प्रसिद्ध था ।

ब्राह्मण के कर्तव्यों का पहले जो वर्णन किया है उससे स्पष्ट प्रकट होता है कि उसका जीवन कितना महान् था। वह अपनी जीविका के लिए किसी से कुछ भी द्रव्य प्रहण नहीं करता था। अपने प्रिय शिष्यों के, मैक्ष्यवृत्ति सुविधाएँ से उपार्जित, धन-धान्य से ही वह अपनी जीविका चलाता था। संतोष ही उसका धन था और शुद्धाचरण ही उसकी निधि थी। वह

१. मनुस्मृति १२।१००।

२. अजीव रतु यथोक्तेन ब्राह्मण: स्वेन कर्मणा। जीवेत्त्रत्रियधर्मेण स हास्य प्रत्यनन्तर: ॥—मनु० १० | ८१ |

३. प्राणत्राणे वर्णसंकरे वा ब्राह्मणवैश्यो शस्त्रमाददायेताम् । — वशिष्ठ० अ०२।

४. षट्कर्मसहितो विष: कृषिकर्म च कारयेत् । - पराशर० र।२ ।

५, कृषिगोरचमास्थाय जीवेद्व श्यस्य जीविकाम् । -- मनु० १०। दरे ।

६. विट्पण्यमुद्धृतोद्धारं विके यं वितवयं नम् । - मसु १०। - ५ ।

७. अयः, रास्त्रं विषं मांसं सेामं गन्यांश्च सव<sup>8</sup>राः । चीरं चौद्रं दिध घृतं तैलं मधु गुडं कुराान् ॥ —मनु० १०।८८ ।

<sup>□.</sup> मृच्छकटिक ।

अपना समस्त समय परोपकार ही में न्यतीत करता था। अतः ऐसे निर्लोभ. निर्धन व्यक्ति से कर ग्रहण न करना तथा सब प्रकार के करों से मुक्त कर उसे श्रनेक सुविधाएँ प्रदान करना उचित ही था। प्राचीन काल में ब्राह्मणों से कर नहीं लिया जाता था। मनु ने लिखा है कि धनाभाव होने पर भी राजा श्रोत्रिय ब्राह्मण से कर न ले तथा उसके राज्य में रहनेवाला कोई भी ब्राह्मण भूख से पीड़ित न होने पावे । जिस राजा के राज्य में श्रोत्रिय भूखा रह जाता है उसका राज्य दरिद्र हो जाता है र। नारद आदि स्मृतिकारों ने भी श्रोत्रिय ब्राह्मण को सदा राजकर से मुक्त करने का विधान किया है । कठिन से कठिन अपराध करने पर भी ब्राह्मण को कभी प्राण्यदयड नहीं दिया जाता था। मनु ने लिखा है कि श्रत्यन्त कडोर अपराध करने पर भी ब्राह्मण को प्राण्दर्ड न देना चाहिए, बल्कि उसे समस्त धन के साथ राज्य से बाहर निकाल देना चाहिए । ब्राह्मण-वध से बढ़कर दूसरा कोई भी पातक इस संसार में नहीं है। राजा को ब्राह्मण-वध का विचार तक कभी मन में नहीं लाना चाहिए । महाकवि शहरक ने भी वसन्तसेना की हत्या के अपराध में पकड़े गये ब्राह्मण चारुदत्त को स्त्रवध्य बतलाया है । इसके त्रतिरिक्त ब्राह्मणों को और भी अन्य सुविधाएँ प्राप्त थीं। प्राचीन काल में ब्राह्मण ज्ञान का भाग्रहार समका जाता था। वह समस्त विद्याओं का कोष था। उसकी ग़लती का कारण उसका चिंग्यक प्रमाद समका जाता था। इसी लिए मनु आदि स्मतिकारों ने उसे अवध्य बतलाया है।

ऊपर कहा गया है कि गुप्त-काल में उपजातियों का विकास अधिक पाया जाता है। प्रायः ब्राह्मण्-जाति में भिन्न-भिन्न उपजातियों के बनने के तीन मुख्य कारण्—देश- धर्म, निरामिष माजन तथा वैदिक शाखा —माने जाते हैं। स्मृतियों में तो देशधर्म का विचार किया गया है परन्तु गुप्त- जातियाँ कालीन लेखों के अध्ययन से ज्ञात हाता है कि, शाखा और गांत्र का उल्लेख करके ही, ब्राह्मणों का भेद किया जाता था। इनमें तैत्तिरीय°, राणा-

१. ब्रियमाणोऽप्याददीत न राजा श्रोत्रियात्करम् । न च चुषास्य संसादेच्छ्रोत्रिया विषये वसन् ॥ – मनु० ७।१३३ ।

२. यस्य राज्ञस्तु विषये श्रोत्रियः सीदिति चुभा । तस्यापि तत्त्तुथा राष्ट्रमचिरेणैव सीदिति ॥ वही ७।१३४ ।

सदा श्रोत्रियवज्यीनि शुल्कान्याद्धः प्रजानता ।
 गृहोपयोगी यच्चैपां न तु वाणिज्यकर्मणि ॥ नारद० ४।१४ ।

४. न जातु ब्राह्मणं इन्यात् सव पापेष्विष स्थितम् । राष्ट्रादेनं बिहः कुर्यात् समग्रधनमज्ञतम् ॥ — मनु० ८ । ३८० ।

न ब्राह्मणविधाहभूयानधर्मो सुवि विद्यते | तस्मादस्य वर्षं राजा मनसापि न चिन्तयेत् ।। — वही ८।३८१ |

६. अयं हि पातकी विप्रोऽवच्या मनुरव्यति । राष्ट्रादस्मातु निर्वास्था विभवैरचतैः सह ॥ — मृच्छकटिक ६।३६ । ७. का० इ० इ० मा० ३ नं० ५६ ।

यनीय १, मैत्रायणी ३, माध्यन्दिन ३, वाजसनेयी ४ स्त्रादि शालाओं के तथा कौत्स ४, भारद्वाज ६, औपमन्य ३, गैतिम ६, कर्यव ६ स्त्रादि गोत्रों के नामें का उल्लेख हैं। मथुरा संग्रहालय
में स्थित एक नागमूर्ति पर उत्कीर्ण लेख से प्रकट होता है कि गुप्त-काल में ब्राह्मणों
की तीन प्रवरवाली शाखा भी वर्तमान थी १०। इन ब्राह्मणों के नामें के साथ भट्ट १०,
चतुर्वेदी १२, उपाध्याय १३ स्त्रादि का प्रयोग भी पाया जाता है। इस प्रकार जाति-मेद
बढ़ता गया। भिन्न भिन्न रीति रिवानों के कारण भेदभाव बढ़ता गया। जैसा कहा
गया है, भोजन के नियम ने भी जाति में भेदभाव पैदा करने में पर्योप्त सहायता पहुँचाई।
इससे मांसाहारी स्त्रीर शाकाहारी ये दे। भेद हा गये। इसी प्रकार भेद बढ़ते-बढ़ते
सैकड़ें। उपजातियाँ हा गई। बहुत पीछे जाकर, वारहवीं शताब्दी के बाद, ब्राह्मणों
में पंचगीड़ तथा पंचद्राविड़ की उत्पत्ति हुई।

प्राचीन समय से अनुलोम विवाह की प्रथा चली आती है। भिन्न-भिन्न स्मृतिकारों ने इन अनुलोम विवाहों से उत्पन्न सन्तित का भिन्न भिन्न नाम रक्खा है १ ।
अनुलोम विवाह
अनुलोम विवाह
अनुलोम विवाह
कर सकता था; परन्तु इन विवाहों के।
प्रोत्साहन नहीं मिलता था। याज्ञवल्क्य ने ब्राह्मण के द्वारा च्निय, वैश्य तथा शूद्र कन्या में उत्पन्न सन्तित के। कमशः अम्बष्ठ, उप्र तथा निषाद नाम दिया है १ ।
विशिष्ठ ने ब्राह्मण के इन पुत्रों के। दाय का अधिकारी माना है १ । मनु भी इन पुत्रों के।

१ का० इ० इ० मा० ३ नं ० १६।

२. वही नं ० १६ ।

३. वही नं ० २१, २६ ।

४. वही नं ० २२, २६ ।

प् वही नं ० २१।

६. वही नं ० २२, २५, ६० ।

७. वहीं नं ० २३।

प. वहीं नं **६**७।

६. वही नं ० २६।

१०. श्रीअश्वद वस्य मुवनत्रिप्रवरकपुत्रस्य ( C. १६ )। वागेल — कैटलाग आक आर्श्यालाजिकत म्यूजियम मथुरा पृ० ६०

११. का > इ० इ० मा० ३ न ० १२।

१२, वहीं नं ० १६, ३७, ५५।

१३. वरी नं ० ७७ ।

१४. मन् १०।५-४०।

१५. विप्रान्मूर्धावसिक्तो हि चित्रियायां विशः स्त्रियाम् । श्रम्बष्टः शृद्धयां निपादो जातः पारशवोऽपि वा ॥—याञ्च० १। ११।

१६ धुरये - कास्ट एंड रेस इन इंडिया पृ० ५६।

ब्राह्मण ही बतलाते हैं। कुछ विद्वानों का मत है कि अनुलोम विवाह की स्त्री ब्राह्मण के साथ यज्ञ करने के योग्य नहीं होती। इस प्रकार के अनुलोम विवाहों के अनेक उदा-हरण संस्कृत साहित्य तथा लेखों में मिलते हैं।

समाज में ब्राह्मणों के समान च्रित्रेयों का भी ऊँचा स्थान था। च्रित्रेयों का मुख्य कर्तव्य दान देना, यज्ञ करना तथा विद्याध्ययन करना था। विष्णुस्मृति में च्रित्रय क्रीर उनके कर्तव्य लिखा है कि च्रित्रय का प्रधान कर्तव्य प्रजा का पालन करना है । राज्य प्रयन्ध में क्रिधिकतर च्रित्रयों का ही हाथ था। राज्य के शासक, सेनापित तथा योद्धा प्रायः ये ही होते थे। च्रित्रयों की भी शिच्ना पर्याप्त मात्रा में होती थी। प्राचीन काल में च्रित्रय के लिए राजन्य शब्द का प्रयोग मिलता है। बौद्ध-काल में च्रित्रयों की बड़ी प्रधानता थी तथा ये ब्राह्मणों से भी उच्च श्रेणी के माने जाते थे। उस काल में बौद्ध तथा जैन धर्म के प्रतिष्ठापक भगवान बुद्ध स्त्रीर महावीर च्रित्रय-जाति में ही उत्पन्न हुए थे। तत्कालीन धार्मिक विद्वान मंखलीपुत्त गोताल, पकुढ़ कच्चायन, स्त्रजितकेश कम्मविल आदि पुरुष च्रित्रय ही थे। जैन तथा बौद्ध आगमों में च्रित्रयों की बड़ी प्रधानता वतलाई गई है स्त्रीर यहाँ तक लिखा है कि धर्म-पर्वर्त्त सदा च्रिय-कुल में ही (ब्राह्मण-कुल में नहीं) उत्पन्न होते हैं। प्राचीन काल में जनक, प्रवाहन तथा जैवलि आदि च्रित्रयों ने शिच्नक का कार्य किया था और देवायी ने पुरोहित का भी कार्य किया था।

परन्तु बौद्ध-काल के पीछे चित्रियों की इतनी प्रधानता नहीं रह गई थी। उनमें भी शिवा का प्रचुर प्रचार था। प्रयागवाली प्रशस्ति में सम्राट् समुद्रगृप्त के। बहुत बड़ा विद्वान् तथा 'कविराज' कहा गया है । राजा श्रुद्रक भी ऋग्वेद, सामवेद, गिएत, वैशिकी, हस्तिवद्या श्रादि का जाता था । श्रीर भी अनेक राजाश्रों के विद्वान् होने का उल्लेख मिलता है। आपत्काल में, ब्राह्मणों की भाँति, चित्रियों के भी अनेक धर्म बतलाये गये हैं। श्रापत्ति के समय वे कृषि तथा वाणिज्य कर सकते थे।

स्वाच्चनन्तरजातास्र द्विजैस्त्यादितान् सुतान् ।
 सदृशानेव तानाहुर्मातृदोषविगहिंतान् ॥—मनु० १०१६ ।

२, बुरये - कास्ट एंड रेस इन इंडिया पृ०६०।

चित्रयस्य परे। धर्म: प्रजानां परिपालनम् ।
 तस्मात् सव प्रयत्नेन रचयेत् नृपितः सदा ॥
 त्रीणि कर्माखि बुवींत, राजन्यस्तु प्रयत्नतः ।
 दानमध्ययनं यद्गं ततो योगनिवेषणम् ॥ —विष्णु • ५।३ — ४ ।

४. जातक - २३, ५२ महाबोर की जन्मकथा।

भू, बुरये — कास्ट एंड रेस इन इंडिया पृ० ५१।

६. प्रज्ञान् पङ्गोचितसुखमनसः शास्त्रतत्त्वार्थं भतुः, प्रतिष्ठापितकविराजराब्दस्य । — का० ३० इ० नं ०१।

७. मृच्छकटिक, अ०१ झो०४,५।

ब्राह्मणों की भाँति च्रियों का जीवन भी उन्नत था। ह्वेन्साँग ने लिखा है कि ब्राह्मण तथा च्रिय वागाडम्बर से दूर. जीवन में सरल, पवित्र तथा मितव्ययी होते थे। च्रियों में — ब्राजकल की तरह — मांस, मदिरा ब्रादि दुव्यंसनों का सर्वथा ग्रामाव था।

गुप्त-काल में च्तियों में अनेक उपजातियाँ नहीं थीं। च्तिय प्रायः एक वर्ष या तथा वह सर्वदा सन्क्रमों में लगा रहता था। इस काल में च्तिय वैश्य तथा शूद की कन्या से अनुलोम विवाह करते थे ।

तीसरा वर्णा वैश्यों का था जिनका प्रधान कर्म वाणिज्य करना था । गुप्त-कालीन लेखों से ज्ञात होता है कि वैश्य लोग विभिन्न छे।टी-छे।टो समितियाँ बनाकर अपना

व्यवसाय करते थे। व्यवसाय की मिन्नता के कारण उनकी उप-समितियाँ भी उसी नाम से पुकारो जाती थीं। 'लद्दमी: वाणिज्य-उसके कर्तव्य माश्रिता' इस उक्ति के अनुसार वाणिज्य-व्यवसायी वैश्यों के पास अपार सम्पत्ति थी। फ़ाहियान ने लिखा है कि 'जनपद के वैश्यों के मुखिया लोग नगर में सदाबत श्रीर श्रीषधालय स्थापित करते हैं। देश के निर्धन, श्रपंग, श्रनाथ, विधवा, नि:सन्तान, लूले, लँगड़े श्रीर रोगी लोग इस स्थान पर जाते हैं। उन्हें सब प्रकार की सहायता मिलती है। फ़ाहियान ने सेठ सुदत्त के बनवाये हुए विहार को देखा था। हि नसाँग ने भी लिखा है कि तीसरा वर्ण वैश्यों या व्यापारियों का था जो पदार्थों का विनिमय करके लाभ उठाता था।

वैश्यों का वाणिज्य कार्य कोई निन्दित कार्य नहीं समस्ता जाता था। ब्राह्मण और चित्रिय भी इस कार्य के करते थे। परन्तु समाज में वैश्यों का विशेष आदर न था। मनु तथा विशिष्ठ ने अतिथि वैश्य को, शूद्र के समान, भृत्य के साथ भोजन कराने का विधान किया है । याज्ञवल्क्य ने शूद्र के वरावर ही वैश्यों के लिए अशीच का वर्णन किया है । यह दशा होते हुए भी वैश्यों के राज्यकार्य करने, राजमन्त्री होने तथा

१. विशस्य त्रिषु वर्णेषु नृपतेव णयोद्ध यो: । — मन् ० १०।१० ।

२ वाणिज्यं कर्षणं चैव गवां च परिपालनम् ।

श्राह्मणचत्रसेवा च वैश्यकर्मं प्रकीतिंतम् ॥— विष्णुस्मृति ५।६ ।
वाणिज्यं कारयेत् वैश्यं क्रुसीदं क्रुपिमेव च ।— मनु० ८।४१० ।
कृषिकर्मं च वाणिज्यं वैश्यग्रतिरुदाहृता ॥ — पराशर० १।६८ ।

३. का० इ० इ० नं० १६, १८ दामोदरपुर तात्रपत्र ।

४. फाहियान का यात्रा-विवरण पृ० ६०।

५. वही पृ० ४०।

६. वाटर — होन्सॉंग जि० १ पृ० १६८ ।

७. वैश्यश्रद्भाविप शासी कुटुम्बेऽतिथिधर्मिणा । भोजयेत्सह भृत्यैः तावानृशंस्यं प्रयोजनम् ॥ — मनु० ३।११२ ।

<sup>□.</sup> बुरये — कास्ट एंड रेस इन इंडिया १० □ ६।

युद्ध में लड़ने के अनेकों उदाहरण मिलते हैं। गुप्त-काल में कोटिवर्ष विषय (उत्तरी बंगाल) के शासन में प्रथम श्रेष्ठी, प्रथम सार्थवाह और प्रथम कुलिक का बहुत बड़ा स्थान थार। फ़ाहियान ने कितने वैश्य राजाओं का वर्णन किया है।

प्राचीन काल में वैश्य एक जाति थी। इसकी गर्गना द्विजों में होती थी। इस जाति के लोग अपनेक प्रकार के व्यवसाय करते थे। ये लोग मागध, रथकार, कर्मकार,

मणिकार, गोपाल और विणिक् श्रादि श्रनेक नामों से पुकारे जाते थे । कुछ समय के बाद ब्राह्मण लोग वैश्यों के कुछ कार्यों को निन्दनीय मानकर उनकी गणना श्रूदों में करने लगे। पीछे विभिन्न कामों के कारण वैश्यों में श्रनेक उपजातियाँ उत्पन्न हो गई । अन्य वर्णों के सहश वैश्य मी श्रूद्र कन्या से अनुलोम विवाह करता था । परन्तु श्रूदों के साथ श्रधिक संसर्ग रखने के कारण वैश्य, उच्च वर्णों की दृष्टि में, निम्न कोटि का समक्षा जाने लगा। इन्हीं कारणों से वैश्यों में श्रनेक उपजातियाँ पाई जाती हैं।

ब्राह्मण, च्त्रिय तथा वैश्य के ब्रातिरिक्त कायस्थ की भी गणना द्विजाति में होती थी। कायस्थों की गणना किसी उपजाति में नहीं थी तथा इनका कोई ब्रालग भेद नहीं

था। गुप्त-काल में जो मनुष्य राज्य में लेखक का काम करता था वह कायस्थ के नाम से प्रसिद्ध था। दामोदरपुर के ताम्न-पत्रों से ज्ञात होता है कि प्रथम कायस्थ शासन में भाग लेता था तथा प्रान्तीय सभा की वह भी एक सदस्य रहता था । प्रथम कायस्थ शब्द के प्रयोग से ज्ञात होता है कि उस समय कायस्थों का कोई समृह अवश्य होगा। यह कहना किंदन है कि कायस्थ (लेखक) किस जाति के वंशज थे। ओका जी ने लिखा है, 'ब्राह्मण ज्ञातिय आदि, जो लेखक अर्थात् अहल्कार का काम करते थे, कायस्थ कहलाते थे । श्रद्भक ने भी कायस्थों का न्यायालय-लेखक बतलाया है ।

राजकीय कार्यों तथा न्यायालयों में लेखक का काम करने के कारण कायस्थों को षड्यन्त्रों त्रौर कूटनीति-विषयक राज्य की सारी गुप्त वातों का ज्ञान था। श्रुद्धक ने इसी कारण कायस्थों की उपमा सर्पों से दी है । उनका त्राचरण जैसा भी हो,

१. प्राणत्राणे वर्णसंकरे वा बाह्मणवैश्यौ शस्त्रमाददीयेताम् । — वशिष्ठ०, अ० २।

२. दामादरपुर तात्रपत्र का लेख ( ए० इ० मा० १५ )।

३. वाजसनेयी संहिता ३०।५।

४. से।शल लाइ फ इन एंशेंट इंडिया १० १०३।

५. वैश्यस्य वर्षे चैकस्मिन्पडेते उपसदाः स्मृताः । — मनु० १०।१० ।

ξ. Ep. Ind. Vol. xV.

७. श्रोमा-मध्यकालोन भा० संस्कृति पृ० ४७ |

दः अधिकारियाः श्रहे। नगररिक्षणां प्रमादः । भाे श्रेष्ठिकायस्थौ ! न मयेति व्यवहारपदं प्रथम-ममिलिख्यताम् ।— मुच्छ० अ० ६ ।

तानावाराककङ्कपिचरिचरं कायस्थसर्पास्यदम् ।
 नौतिच्चरणतटं च राजकरणं हिंसः समुद्रायते ॥— मृच्छ० ६।१४ ।

परन्तु कायस्थ किसी विशेष जाति के लिए प्रयुक्त नहीं मिलता। पीछे अन्य पेशेवालों के समान इनकी भी एक पृथक् जाति बन गई।

वर्ण-व्यवस्था के अंतिम वर्ग का नाम सूद्र था। तीनों वर्णों — ब्राह्मण, च्रिय श्रीर वैश्य — की सेवा करना ही सूद्रों का मुख्य कर्तव्य माना जाता था। परन्तु आधुनिक काल की तरह यह वर्णा श्रस्पृश्य नहीं समक्ता जाता था। समाज श्रूद्र में शुद्रों का उचित स्थान था। ऊपर कहा गया है कि पवित्र

में शुद्रों का उचित स्थान था। ऊपर कहा गया है कि पवित्र तथा विनयी शुद्र महाभारत-काल में राजसभा के सदस्य थे। द्विजातियों के समान शुद्रों को भी पंचमहायज्ञ करने का अधिकार थारे। स्मृतिकारों ने शुद्रों को वेदों के अध्ययन का अधिकारी नहीं वतलाया है परन्तु वे मंत्र-रहित यज्ञ कर सकते थेरे। इसी कारण शुद्रों को सत् तथा असत् भागों में बाँटा गया था। इनमें सत् शुद्र ही यज्ञ का अधिकारी था।

पीछे के समय में श्रूदों का स्थान समाज में नीचा समभा जाने लगा। उनसे अस्पृश्य की तरह व्यवहार होने लगा। श्रूदों के साथ यात्रा करना तथा उनसे किसी घरत का स्पर्श हो जाना भी अनुचित समभा जाता । सत् श्रूद के अतिरिक्त असत् से भोजन प्रहण करने का निषेध किया गया है । इतना होते हुए भी श्रूदों को समाज से पृथक् रखने का विचार नहीं था। ब्राह्मण, च्त्रिय तथा वैश्य श्रूद-कन्या से विवाह करता था। श्रूद अतिथि के ब्राने पर उसको नौकरों के साथ भोजन कराया जाता था । श्रूदों की अवस्था ब्राधनिक समय से तो बहुत ही उन्नत थी।

शूद्र लोग शनै:-शनैः सेवा-कार्य से हटकर दूसरे काम भी करने लगे। मनु ने भी त्राजीविका के त्रभाव के कारण शूदों के चित्रय और वैश्यों के काम करने का विधान किया है । इस प्रकार हिन्दू-समाज में बहुत से कार्य —कृषि, वाणिज्य तथा

१. परानां रक्तगं चैव दार्थं राद्धं द्विजन्मनास् । — मनु० = |४१० | ब्राह्मणक्त्रवैश्यांश्च चरेत्रित्यममत्तरः .।

बुवं स्तु राद्धः शुश्रृषां लोकाञ्जयति धर्मतः । — विष्णु० ५। = ।

राद्धरय द्विजशुश्रूषा परमा धर्म उच्यते ॥ — ५राशर० १।६६ ।

२. पंचयक्तं विधानं च राद्धस्यापि विधीयते । — विष्णु० ५:६ ।

३. घुरये-कास्ट एंड रेस इन इंडिया पृ० ५५ ।

४. ग्रहोपि द्विविधे। श्रेयः श्रद्धी चैवेतरस्तथा । - विष्णु० प्र१० ।

५. घुरये - कास्ट एंड रेस इन इंडिया पृ० ५४।

६. श्राद्धी भाज्यः तयारुक्तो ह्यभाज्या हीतरः समृतः । — विष्णु ० ४।१० । राद्धान्ने ने।दरस्थेन यः कश्चित् व्रियते द्विजः । स भवेत्सुकरो श्राम्यः तस्य वा जायते कुले ।। — विशष्ठ ० ६।२६ ।

७. मनु० ३।११२।

प्रद्रस्तु वृत्तिमाकांचन् चत्रमाराध्येयदि ।
 धनिनं वाष्युपाराध्य वैश्यं ग्रद्धो जिजीविषेत् ॥ — मनु० १०।१२१ ।

कारीगरी— श्र्द्रों के हाथ में भी आने लगे। इन कार्यों के कारण श्र्द्र भी धनवान् होने लगे। स्मृतिकारों ने तो धनवान् श्र्द्र केंग ब्राह्मण का बाधक बतलाया है । परन्तु इसका यह तात्पर्य नहीं है कि श्र्द्र धनवान् होते ही नहीं थे। मनु ने तो कहा है कि श्र्द्र राजा के राज्य में निवास नहीं करना चाहिए । इससे ज्ञात होता है कि उस समय श्र्द्र राजा भी वर्तमान थे। मितपुर का राजा श्र्द्र-जाित का था इसकी पृष्टि होनसाँग के वर्णन से होती है। साधारणतया दण्ड-विधान में श्र्द्रों केंग अधिक कठार दण्ड दिया जाता था। समाज में यदि चारों वर्णों से एक ही अपराध हो तो श्र्द्र ही कि कि दण्ड सहन करता था । यहाँ तक कि साधारण अपराध करनेवाले श्र्द्र केंग प्राणदण्ड दिया जाता था । ग्रुप्त-काल में इस प्रकार के कठार दण्ड के उदाहरण नहीं मिलते। फ़ाहियान लिखता है, 'राजा न प्राणदण्ड देता है और न शारीरिक दण्ड देता है। अपराध केंग अवस्थानुसार उत्तम साहस वा मध्यम साहस का अर्थदण्ड दिया जाता है ।

श्रुद्धों में मेद पीछे उत्पन्न हुआ। मुख्यतया यह मेद भिन्न-भिन्न कामां से हुआ। कुछ काम ऐसे भी थे जा नीच समभे गये और उन्हीं के नाम से—चर्मकार, कुम्भकार, घोबी आदि—वे प्रसिद्ध हुए और उनका रूप एक उपजाति का हा गया। ओका जी का मत है कि मध्यकाल में पेशे के अनुसार श्रुद्धों में बहुत उपजातियाँ बन गई थीं ।

भारत में चारों वर्णों के अतिरिक्त कुछ ऐसी भी जातियाँ हैं जा अस्पृश्य समभी जाती हैं तथा जो अंत्यज के नाम से प्रसिद्ध हैं। ह्व नेसाँग ने लिखा है कि बहुत से ऐसे वर्ग हैं जो अपने के। ब्राह्मण, चित्रय, वैश्य तथा श्रूद्ध में अंत्यज से कोई भी नहीं मानते। श्रूद्धों के बाद अंत्यजों की गणना है।ती है। श्रूद्ध तथा अंत्यजों में बहुत अन्तर है। श्रूद्ध अंत्यज हो सकते हैं परन्तु अंत्यज श्रूद्ध नहीं हो सकते । अंत्यजों की उत्पत्ति प्रतिलोम विवाह से ज्ञात होती है। ब्राह्मणी तथा श्रुद्ध से उत्पन्न सन्तान के। शास्त्रकारों ने चार्गडाल कहा है। इसकी गणना सर्वदा अंत्यज में है। समाज में चार्गडाल न च दृष्टि से देखे जाते हैं। ये चारों वर्णों

शक्तेनापि हि स्रद्रेण न कार्यो धनसंचय: ।
 स्रद्रो हि धनमानाच ब्राह्मणानेव वाधते । — मनु॰ १०।१२६ ।

२. न शहराज्ये निवसेन्नायामिकजनावृते । मनु० ४ | ६१ |

३. धुरवे - बास्ट एंड रेस इन इंडिया पृ० ७० ।

४. रातं ब्राज्ञणमाकुण्य चित्रयो दर्ग्डमहीति । वैश्योऽप्यर्भरातं ह्रे वा रहित्तु वश्महीति ॥ — मनु० ८।२६७ ।

५. फ़ाहियान का यात्रा विवरण पु० ३१।

६ ओमा-मध्य-कालीन भारतीय संस्कृति पृ० ४७।

७. घुरये - कास्ट एंड रेस इन इंडिया ।

के साथ निवास नहीं कर सकते । गाँवों तथा नगरों के बाहर श्रंत्यज रहते हैं। चारहाल, रथकार तथा निवाद नाम के श्रंत्यजों का उल्लेख मिलता है । फ़ाहियान ने लिखा है कि 'दस्यु के। चारहाल कहते हैं । वे नगर के बाहर रहते हैं। जब वे नगर में प्रवेश करते हैं तो सूचना देने के लिए लकड़ी से ढोल बजाते चलते हैं जिससे लेग उनके मार्ग से हट जायँ तथा उनका स्पर्श बचाकर चलें। केवल चारहाल मछली मारते, मृगया करते श्रोर मांस वेचते हैं । इस वर्णन से स्पष्ट ज्ञात होता है कि गुप्त-काल में चारहालों का स्थान बहुत ही नीचा था। इन्होंने समाज में सबसे नीच वृत्ति को अपनाया था। ये श्मशानों की रखवाली करते श्रोर शवों का कफ़न श्रादि लेते थे।

हिन्दू-समाज के इन भिन्न-भिन्न विभागों के पश्चात् इनके पारस्यरिक सम्बन्ध का भी ज्ञान प्राप्त करना आवश्यक है। इस सम्बन्ध का वर्णन यहाँ अनुचित न होगा। चारों वर्णों में परस्पर अच्छा सम्बन्ध था तथा आपस में विवाह-

वर्णीं का पारस्प-सम्बन्ध भी स्थापित था । सबर्ण विवाह होने पर भी अन्य रिक सम्बन्ध . वर्णीं से विवाह करना धर्मशास्त्र के प्रतिकूल नहीं था।

प्राचीन काल में पिता के वर्षा से पुत्र का वर्षा निश्चित किया जाता था। परन्तु पीछे माता के वर्षा से पुत्र का वर्षा निश्चित किया जाने लगा। शनै:-शनै: ये बाते लुप्त हाने लगी श्रौर विवाह अपने वर्षों में ही सीमित हा गया। बारहवीं शताब्दी के पश्चात् विवाह के लिए किंदन नियम बनने लगे जिससे आज तक विवाह केवल उपजातियों तक ही सीमित दिखाई पड़ता है।

आधुनिक काल के समान प्राचीन भारत में स्पृश्यास्पृश्य का इतना अधिक प्रचार नहीं था। ब्राह्मण अन्य वर्णों का भोजन प्रहण कर सकता था । फ़ाहियान के चाएडाल-विषयक वर्णन से ज्ञात होता है कि चाएडालों की स्पृश्यास्पृश्य नीच वृत्ति तथा उनके वर्णसंकर होने के कारण उनका छूना अनुचित समका जाता था। यें ते। छुआछूत का यत्र-तत्र सर्वथा अप्रभाव नहीं था परन्तु वर्तमान काल जैसा भेद बहुत पीछे उत्पन्न हुआ। पीछे की स्मृतियों में सात प्रकार की अस्पृश्य जातियों का उल्लेख है । स्मृतिकारों ने कुछ ऐसे भी काल का

१. धुरये — कास्ट एंड रेस इन इंडिया १० ७४ ।

२. फ़िहियान के वर्णन से दस्यु चाण्डाल के समान नहीं माने जा सकते । यह वर्णन अन-भिज्ञता के कारण किया गया है।

३. पाहियान का यात्रा विवरण पृ० ३१ |

४. विश्रस्य त्रिषु वर्णोषु नृपतेव र्णया: द्वया: । वैश्यस्य वर्णे चैकस्मिन् षडेतेऽपसदाः स्मृता: ॥— मनु० १०।१० ।

५. ग्रुष्कान्नं गोरसं स्नेहं श्रद्भवेश्मन आहतम् । पक्कं वित्रगृहे भुक्तं भीज्यं तन्मनुरव्यति ॥—-पराशर० ११।२० ।

६. रजक: चर्मकारश्च नटा बुरुड एव च । कैवर्त मेदिमस्ताश्च सप्तेते चान्त्यजाः स्मृताः ॥——अत्रि० १६६।

उल्लेख किया है जिसमें इन श्रस्पृश्य जातियों का स्पर्श गर्हित नहीं माना जाता था विधान कुछ ऐसे भी कालों का विधान किया है जिनमें इनके स्पर्श का प्रायश्चित्त करना आवश्यक समभा जाता था ।

चाण्डालः श्वपचः चता सूते वैदेहकस्तथा ।

मागथा थेगवाश्चैव सप्तैतेऽन्यावसायिनः ॥—अंगिरस० ।

१. देवयात्राविवाहेषु यज्ञप्रकर्रणेषु च ।

उत्सवेषु च सर्वेषु स्रृष्टास्पृथ्टा न विद्यते ॥—अत्रि० २४६ ।

२. राजकं चर्मकारं च नटं धीवरमेव च ।

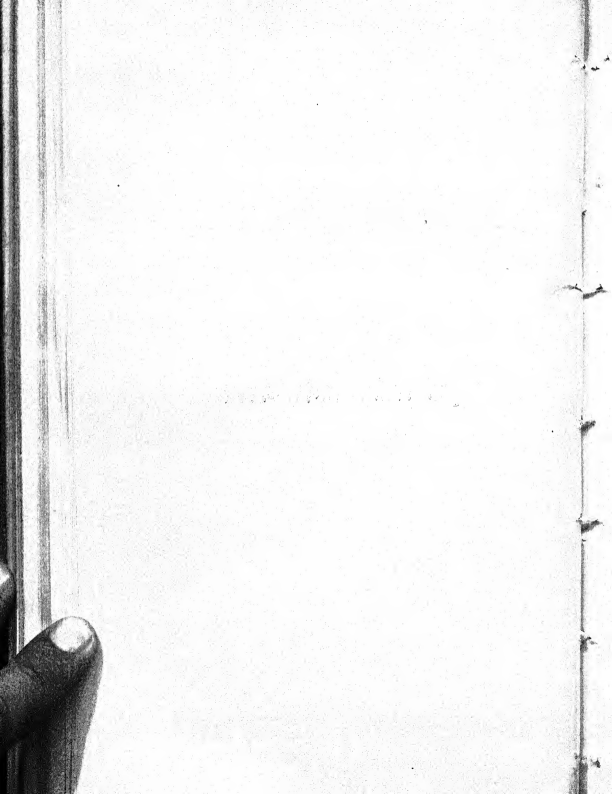
बुरुडं च तथा स्पृष्ट्वा शुद्र्य्येदाचमनादृद्धिजः ॥—अंगिरस० १७ ।

चाण्डालदर्शने सद्य आदित्यमवलोकयेत् ।

चाण्डालदर्शने सेव आदित्यमवलोकयेत् ।

चाण्डालस्पर्शने चैव सचैलं स्नानमाचरेत् ॥—पराशर० ६।२४ ।

गुप्त-कालीन धार्मिक अवस्था



धार्मिक दृष्टि से भी गुप्त साम्राज्य-काल का कुछ कम महत्त्व नहीं है। इसी काल में भागवत धर्म का प्रचुर प्रचार, वाद्ध धर्म का उद्धार तथा जैन धर्म का विस्तार हुआ था। भारत के इन तीन प्रधान धर्मों ने गुप्त-सम्राटों की सुशीतल छाया का स्राश्रय पाकर स्रत्यन्त विस्तार प्राप्त किया। इन तीनों धर्मों को उन्नति हुई तथा सब ने स्रादर के साथ जनता में स्थान प्राप्त किया। इस अध्याय में इन्हीं धर्मों के विकास का वर्णन किया जायगा। परन्तु इन धर्मों का वर्णन करने से पहले गुप्त-काल के पहले की धार्मिक अवस्था का परिचय प्राप्त कराना स्रत्यन्त स्रावश्यक है। स्रत: यहाँ पर इसका संज्ञित वर्णन किया जाता है कि गुप्तों के पहले भारत की धार्मिक स्रवस्था कैसी थी।

भारतवर्ष का प्राचीनतम धर्म वैदिक धर्म था। इस धर्म में कर्मकाएड की प्रधानता थी। इसमें यज्ञ-यागादि पर विशेष ध्यान दिया गया तथा इसे ऋत्यधिक महत्त्व मिला। यहाँ तक कि दैनिक कार्यों में पञ्च यज्ञ का विधान किया गया। इस काल में श्रश्वमेघ, गामेघ आदि यज्ञों का बोलबाला था। सर्वसाधारण में भी इन यज्ञविधानों के प्रति वड़ी श्रद्धा थी तथा स्वर्ग-प्राप्ति का यह साज्ञात् सोपान समभा जाता था। इन्द्र, विष्णु, साम, अग्नि, वरुण, उषा त्रादि देवताओं की पूजा बड़े आदर के साथ होती थी। इन्द्र श्राय्यों का सर्वसम्मत वीर नेता था। श्राग्नि तथा साम सर्वपूच्य देवता थे। वर्णाश्रम-धर्म का समुचित विभाग था। कहने का तात्पर्य यह कि इस काल में कर्मकाएड की प्रधानता थी तथा यज्ञ-यागादि के। विशेष महत्त्व प्राप्त था। परन्तु आगे चलकर कर्मकाएड की प्रधानता जाती रही तथा ज्ञान-काएड का समय आया। यह काल उपनिषदों का है। कर्मकाएड-काल में दर्शन की न्त्रोर विशेष ध्यान नहीं था परन्तु इस काल में दार्शनिक समस्यान्त्रों के सुलभाने की श्रोर लोगों का ध्यान श्राकृष्ट हुआ। इस काल में ईश्वर, आत्मा, जीव, संसार श्रादि की सत्ता पर विशेष विचार किया गया तथा पतितपावनी गङ्गा और पुरुयताया सरस्वती के पावन तट पर ध्यानावस्थित ब्रह्मिषीयों ने इस संसार की भिन्न-भिन्न दार्शनिक प्रन्थियों का सलभाया। दार्शनिक विचारों की सतत भावना, ईश्वर तथा जीव की सिद्धि का महत्त्व श्रीर मानव-जीवन की असारता पर विचार ही इस काल का सार था। क्रमश: इसका विस्तार बढ़ता गया श्रौर इसका प्रचुर प्रचार हुश्रा। परन्तु कुटिल काल के प्रभाव से शनै:-शनै: वैदिक धर्म का प्रचार कम होने लगा। वैदिक हिंसा ने जनता के हृदय में घुणा का भाव पैदा कर दिया। नित्यप्रति विहित अश्वमेध तथा गोमेध में जनता की रुचि के। ब्राकृष्ट करने की चमता नहीं रही। वह किसी नये धर्म के। अपनाना चाहती थी। ऐसे ही समय में दो प्रसिद्ध धर्मों—जैन तथा बैाद्ध—का उदय हुआ। इन धर्मों ने लोगों के चित्त के। बहुत आकृष्ट किया। यहाँ इन धर्मों का इतिहास दिया जाता है।

यह धर्म ग्रत्यन्त प्राचीन है। इसके जन्मदाता पार्श्वनाथ माने जाते हैं। वर्द्धमान महावीर ने-जो वैशाली के राजकुमार थे-इस धर्म में बड़ा सुधार किया तथा इसे पुनरुजीवन प्रदान किया। महावीर ने इस धर्म का बड़ा ही प्रचार किया। वैदिक काल से यज्ञों में पशुहिंसा का जो नग्न नृत्य होता था, उसका महावीर ने घोर विरोध किया। इन्होंने यज्ञहिंसा का कठोर प्रतिवाद कर ग्रहिंसा के सिद्धान्त का प्रतिपादन किया। इनका 'अहिंसा परमो धर्मः ही सिद्धान्त था। वेदों ने पशुहिंसा का विधान किया था त्रातः महावीर ने वेदों की प्रामाणिकता में सन्देह कर उसकी महत्ता के। मानने से इन्कार कर दिया। जैन धर्म में कर्म की प्रधानता मानी गई अतः इस धर्म के अनुयायी ईश्वर की सत्ता के। नहीं मानते। इस धर्म में छ: द्रव्य (जीव, पुद्गल, काल, धर्म, अधर्म तथा काल ), नौ तत्व ( जीव, ऋजीव, ऋाश्रव, बन्ध, सम्बर, निर्जरा, मोच्च, पाप तथा पुर्य) स्त्रीर तीन रत्न (सम्यक् ज्ञान, सम्यक् दर्शन तथा सम्यक् चारित्र) इन सब का ही परम श्रेय बतलाया गया है। जैनी वर्णाश्रम-धर्म का नहीं मानते। ये घोर तपस्या के समर्थक हैं। इनके यहाँ २४ तीर्थं करों का जन्म माना जाता है तथा महाबीर सबसे ऋन्तिम तीर्थंकर माने जाते हैं। इन तीर्थंकरों ने समय-समय पर जन्म लेकर जैन धर्म का उद्धार किया था। इनको सबसे बड़ी विशेषता अहिंसा के सिद्धान्त का पालन है। ये इतने कट्टर ऋहिंसावादी हैं कि सन्ध्या के बाद, हिंसा के डर से, भोजन नहीं करते तथा फूँक फूँककर पैर रखते हैं। वस्तुतः अहिंसा में इनकी बड़ी ही आस्था है। इस धर्म के अनुयायी प्राय: धनी-श्रेणी के लाग हैं।

श्चन्य धर्मों की भाँति जैन धर्म में भी अनेक सम्प्रदाय हैं। यें तो इस धर्म में चार सम्प्रदाय-दिगम्बर, श्वेताम्बर, स्थानकवासी तथा लोन्का-हैं परन्तु प्रथम दो सम्प्रदाय ही विशेष महत्त्व के माने गये हैं। ये ही दो प्रधान सम्प्रदाय सम्प्रदाय हैं। इस विषय में विद्वानों में बड़ा मतभेद है कि जैन धर्म में इन दो सम्प्रदायों का प्रादुर्भाव कब हुआ। कुछ लोगों का कहना है कि दिगम्बर महावीर के तथा श्वेताम्बर पाश्वेनाथ के ऋनुयायी हुए परन्तु इसके लिए केाई निश्चित मत नहीं है। महावीर के निर्वाण के पश्चात् (ईसा पूर्व ४६७) इस संस्था के मुखिया गण्धर नाम से प्रसिद्ध थे। इस मुखिया के स्थान पर एक के बाद दसरा श्रादमी नियुक्त होता था। कालान्तर में मानव-स्वभाव-सुलभ भिन्नता के कारण इन गर्मधरों के विचार में भिन्नता आने लगी। इस विचार-भिन्नता के कारण इन गण्धरों में भी श्वेताम्बर तथा दिगम्बर दो सम्प्रदाय हो गये। कुछ विद्वानों का अनुमान है कि जैनों की वलभी की सभा (सन् ५२६ ई०) में (ध्रुवसेन प्रथम के शासन-काल में ) ये दोनों सम्प्रदाय स्पष्ट रीति से भिन्न हो गये। इन दोनों सम्प्रदायों में साधारण त्राचरण की बातों में भी भिन्नता पाई जाती है परन्तु प्रधान सिद्धान्त एक ही है। दिगम्बरों का कथन है कि उनके तीर्थक्कर नंगे रहते हैं। स्त्री मान्न नहीं प्राप्त कर सकती। महावीर ने कभी विवाह नहीं किया। केवल ज्ञान प्राप्त करने पर जैन साधु भोजन नहीं प्रहरण करते। साधु के। सदा नंगा रहना चाहिए। परन्तु श्वेताम्बर-धर्मानुयायी इस बात के।

नहीं मानते। इन दोनों—श्वेताम्बर और दिगम्बर—सम्प्रदायें। की उत्पत्ति के बाद स्थानकवासी तथा लोनका सम्प्रदाय की उत्पत्ति हुई।

यों तो भारत में जैन धर्म का भी प्रचुर प्रचार हुआ परन्तु वौद्ध धर्म के समान नहीं। इसका प्रधान कारण राजाश्रय न प्राप्त कर सकना था। वौद्ध धर्म सम्राट् अशोक जैन धर्म का विस्तार का अग्रथ्य पाकर एक प्रान्तीय धर्म से बढ़कर संसार न्यापी धर्म बन गया परन्तु जैन धर्म के। कभी ऐसा सौभाग्य प्राप्त नहीं हुआ। जैन धर्म का अधिक प्रचार दिच्या तथा पश्चिमीय भारत में हुआ। उस समय मथुरा उसका केन्द्र समभ्या जाता था। इससे अधिक जैन धर्म की वृद्धिन हो सकी। कालान्तर में इस धर्म का हास होने लगा।

बौद्ध धर्म के प्रवर्तक महात्मा गौतम बुद्ध है। किपलवस्तु के पास के एक शाल-वन में इनका जन्म हुआ था। संसार की अनित्यता को देखकर बुद्ध का चिच चंचल हो उठा। कठिन तपस्या करने पर भी इन्हें कुछ लाभ नहीं प्रतीत हुआ। एक दिन, जब ये गया के बोधि-बृद्ध के नीचे वैठे हुए थे, इन्हें ज्ञान अथवा 'बोधि' प्राप्त हुआ ख्रौर उसी समय से आपने ख्रपने धर्म का प्रचार करना प्रारम्भ किया। सर्वप्रथम आपने सारनाथ में बौद्ध धर्म का उपदेश किया: तत्पश्चात अन्य प्रदेशों में जाकर लोगों को ये धर्म का उपदेश देने लगे। बौद्ध धर्म 'मध्यम-मार्ग' के नाम से प्रसिद्ध है। इसका अर्थ यह है कि न तो ऋत्यधिक भोग-विलास से निर्वाण मिल सकता है और न कठोर तपस्या से ही। इन दोनों मार्गों के बीच का मार्ग ही कल्याणकारक है। बौद्धधर्मानुयायी वेदों को प्रमाण नहीं मानते तथा इनके लिए कुछ भी आदर नहीं प्रकट करते । इस धर्म में ईश्वर तथा आत्मा का सर्वथा अभाव है। ये लोग इन दोनों की सत्ता में विश्वास नहीं करते। बौद्ध लोग जाति-व्यवस्था को नहीं मानते। ऋत: वर्णाश्रम-धर्म पर इनका विश्वास नहीं है। ये जाति व्यवस्था कमीनुसार मानते हैं, जन्मानुसार नहीं। चार त्रार्थ सत्य, त्रप्राक्षिक मार्ग, प्रतीत्य-समुत्पाद आदि सिद्धान्तों का बौद्ध धर्म में बड़ा त्र्यादर है। बुद्ध, धर्म तथा संघ ये त्रिरत्न अत्यन्त पवित्र और पूजनीय समके जाते हैं।

प्राचीन बौद्ध धर्म में केवल एक ही सम्प्रदाय था। इसे हीनयान कहते थे। इसमें बुद्ध को एक महापुरुष मानकर उनकी पूजा की जाती थी। वे ईश्वर नहीं माने जाते थे। अब तक उनकी पूजा, मूर्ति बनाकर, नहीं की जाती थी। परन्तु कनिष्क के समय में बौद्ध धर्म की एक बड़ी सभा हुई जिसमें प्राचीन सम्प्रदाय का हीनयान तथा नवीन सम्प्रदाय का महायान नाम रक्खा गया। महायान सम्प्रदाय में बुद्ध को देवता समभक्तर उनकी पूजा की जाने लगी। बुद्ध की अनेक मूर्तियाँ वनीं तथा इस प्रकार साकार उपासना प्रारम्भ हुई। हीनयान में भिक्त को स्थान नहीं था परन्तु महायान में भिक्त की प्रवलता दिखाई पड़ने लगी। इसके पीछे तन्त्रयान और वज्रयान के प्रथक सम्प्रदाय बन गये। परन्तु पूर्वोक्त दो यान ही अहबन्त प्रसिद्ध हैं।

बुद्ध की मृत्यु के पश्चात् मौर्स्य सम्राट् अशोक ने इस धर्म को राजाश्रय दिया। उसने न केवल समस्त भारत में अपने दूत भेजकर इस धर्म का प्रचार कराया वरन् भारत के बाहर चीन, जापान, वर्मा, लंका, स्याम, मिस्र तथा धीस प्रचार आदि देशों में भी अपने धर्मदूतों के द्वारा इस धर्म का प्रचुर प्रचार कराया। अतः जो बौद्ध धर्म, कुछ ही काल पहले, एक प्रान्तीय धर्म था वह अशोक के द्वारा संसार-व्यापो प्रधान धर्म वना दिया गया। इस प्रकार बौद्ध धर्म का असाधारण प्रचार हुआ।

स्रविस का सिद्धान्त, वेदों की अप्रामाणिकता, चौबीस तीर्थंकरों का जन्म स्रादि स्रिनेक बातों को जैन तथा बौद्ध धर्म में एकसा देखकर कुछ विद्वानों की यह धारणा थी कि जैन तथा बौद्ध धर्म नहीं। महावीर भगवान बुद्ध के कोई शिष्य थे, जिन्होंने जैन में पार्थक्य धर्म का प्रचार किया। परन्तु उन लोगों की यह धारणा नितान्त निर्मूल है। सुप्रसिद्ध जर्मन विद्वान् याकोवी ने उपर्युक्त सिद्धान्त का खरडन बड़ी विद्वत्ता के साथ किया है। उनके कथनानुसार जैन धर्म बौद्ध धर्म से स्रत्यन्त प्राचीन है। ईसा पूर्व तीसरी शताब्दी में सम्राट् स्रशोक के लेखों में निग्नन्थों (जैनों) का स्पष्टतया पृथक् उल्लेख मिलता है। अतः इन कारणों से जैन तथा बौद्ध धर्मों को एक ही नहीं समफ्रना चाहिए विलक्ष ये दोनों दो पृथक्-पृथक् धर्म हैं तथा जैन धर्म बुद्ध-धर्म से अत्यन्त प्राचीन है।

वैदिक धर्म का संचित्त परिचय ऊपर दिया गया है। कालान्तर में वैदिक धर्म में विहित पशुहिंसा ने जनता के हृदय में घृणा का भाव उत्पन्न कर दिया था। शुष्क कर्मकाएड के मार्गानुसरण से जनता ऊव गई थी तथा यज्ञ यागादि भागवत-धर्म का उदय के विधान में उसकी रुचि नहीं रह गई थी। उपनिषद्-काल के ज्ञानकाएड से भी उसे पूर्ण संतोष प्राप्त नहीं हो सका। जन साधारण की दृष्टि में आत्मा तथा परमात्मा की सत्ता संबंधी शास्त्रार्थ में कुछ महत्त्व नहीं था। उनके शुष्क मित्तिष्क में गूढ़ दार्शनिक तत्त्वों का प्रवेश ही क्योंकर हो सकता था। जनता तो किसी मिक्तिप्रधान धर्म की प्रतीचा कर रही थी। ऐसे ही उपयुक्त समय में भागवत-धर्म का उदय हुआ। यह कहना अत्यन्त किन है कि यह धर्म कब उत्पन्न हुआ; परन्तु यह निःसन्देह है कि श्रित प्राचीन काल से भारत में इसका प्रचलन था।

महाभारत में नारायणीय मत या सात्वतों की वासुदेव की उपासना भागवत धर्म के नाम से प्रसिद्ध हुई। इस धर्म में भिक्त का प्रधान स्थान दिया गया तथा इसी के।

भागवत धर्म की
प्राचीनता
प्रतिक साथ ही साथ भागवत धर्म की विशेष उन्नति हुई।
परन्तु इस काल से बहुत पहले ही भारत में इसका पर्याप्त प्रचार ही चुका था। ईसा पूर्व चौथी शताब्दी में श्रीक दूत मेगस्थनीज़ ने मथुरा के समीप शूरसेनों द्वारा वासुदेव

की पूजा किये जाने का उल्लेख किया है । ईसा पूर्व तीसरी शताब्दी के घोसुंडी के शिलालेख में 'पूजा-शिला-प्राकार' शब्द मिलता है। विद्वानों का मत है कि यह 'पूजा-शिला' शब्द शालप्राम-शिला के लिए प्रयुक्त हुम्रा है । अतः इससे स्पष्ट सिद्ध है कि उस प्राचीन काल में विष्णु की पूजा प्रचलित थी। महावैयाकरण पाणिनि ने स्रपने स्त्रों में वासुदेव के नाम का उल्लेख किया है । इन सब प्रमाणों से ज्ञात है कि कम से कम ईसा पूर्व छुठी शताब्दी में वासुदेव-पूजा का प्रचुर प्रचार हा गया था। स्रतः वासुदेव-पूजा की प्राचीनता में लेशमात्र भी सन्देह नहीं रह जाता।

बौद्ध धर्म पर भागवत धर्म का ग्रत्यधिक प्रभाव पड़ा है। पहले कहा जा चुका है कि भागवत धर्म भक्ति-प्रधान धर्म था। ईसा की पहली शताब्दी में, कनिष्क के समय में, एक नये वौद्ध पन्थ महायान का प्रादुर्भीव हुआ। वौद्ध धर्म पर भागवत इस पन्थ की उत्पत्ति के विषय में विद्वानों में गहरा मतमेद है। धर्म का प्रभाव काई विद्वान इसे बाहरी प्रभाव " बतलाता है तो काई स्वयं हीनयान से इसकी उत्पत्ति बतलाता है । परन्त इन दोनों मतों का मानना युक्ति-संगत नहीं प्रतीत होता। संन्यास तथा निवृत्ति-प्रधान हीनयान से कर्म तथा प्रवृत्ति-मय महायान की उत्पत्ति कैसे हो सकती है ? महायान में भक्ति प्रधान मानी जाती थी । अतः इस पर भागवत धर्म का प्रभाव अवश्य पड़ा। महायान में तीन वातों की प्रधानता थी--मिक की स्थित, निर्वाण-पद की प्राप्ति तथा बुद्ध के। देवता मानकर उनकी साकार उपासना करना। भागवत धर्म भक्ति-प्रधान था स्रतः महायान में जो भक्ति का प्रवल प्रवाह आया उसका उद्गम-स्थान भागवत धर्म ही था । महायान के सिद्धान्तों पर गीता का विशेष प्रभाव पड़ा। इस समय बुद्ध के। देवता मानने तथा उनकी साकार उपासना की जा प्रथा चल पड़ी वह भी भागवत धर्म की कुपा का फल है। भागवत-धर्म में देवताओं की साकार उपासना प्राचीन काल से चली त्या रही थी। इसी साकार उपासना का अनुकरण कर महायान-पन्थानुयायी बौद्धों ने भी बुद्ध की प्रतिमा बनाकर पूजा करना प्रारम्भ कर दिया। इतना ही नहीं, अवतारवाद के सिद्धान्त का भी बौद्धों ने श्रनुकरण किया तथा उनके यहाँ चौबीस श्रवतारों की जो कल्पना की गई है वह केवल भागवत धर्म के चौबीस अवतारों का अनुकरण मात्र है। इसके अतिरिक्त, संस्कृत यन्थों के अनुकरण पर, बौद्ध धर्म-प्रन्थ भी अब संस्कृत में लिखे जाने लगे। प्राकृत

१, मेगस्थनीज ने अपने वर्णन में वासुदेव के लिए हेरेकिल शब्द का प्रयोग किया है। विद्वान् लोग हेरेकिल का अर्थ हरिकृष्ण या वासुदेव मानते हैं।

२. वैनर्जी — लेखमालानुकमणी (बँगला) ए० ५। इ० हि० का० मा० ६, नं० ३, ए० ७६४।

३. भगडारकर — वैष्णवि उम, शैवि उम, आदि ।

४. कीथ-बुधिस्ट फिलासफी |

५, दत्त-महायान ए ड रिलेशन विद हीनयान ।

६. लेकमान्य तिलक-गीता-रहस्य, भूमिका।

तथा पाली का प्रभाव घटा ग्रीर संस्कृत का रंग जमने लगा। यहाँ तक क सुप्रसिद्ध बौद्ध विद्वान् अश्वघोष ने भी संस्कृत ही में अपने ग्रन्थ-रलों का निर्माण किया।

महायान धर्म का भी भागवत धर्म पर कुछ प्रभाव पड़ा। सबसे बड़ा प्रभाव श्राहंसा का है। भागवत धर्म में भी अहिंसा को महत्त्व दिया गया है, परन्तु उतना नहीं जितना बौद्धों ने दिया है। 'श्राहंसा परमो धर्मः बौद्धों का परम मन्त्र था। बुद्ध ने न केवल इसका सिद्धान्त रूप में प्रचार किया वरन् स्वयं व्यावहारिक रूप से अहिंसा का पालन कर उन्होंने लोगों के सामने बहुत बड़ा श्रादर्श उपस्थित किया। उनके श्रनु-यायियों ने मांस खाना पाप समक्ता तथा हिंसा का सर्वथा परित्याग कर दिया। भागवत धर्म में भी श्राहंसा का सिद्धान्त था परन्तु यह कोरा सिद्धान्त ही बना रहा। विरले ही लोगों ने इसका श्राचरण करने का कष्ट उढाया। उन्हें श्रश्वमेध तथा गोमेध से श्रवकाश ही कहाँ था कि वे श्राहंसा का पालन करते ? बुद्ध के धर्मोपदेश से भागवत धर्म पर श्राहंसा की गहरी छाप पड़ी तथा पशु हिंसा को छोड़कर अहिंसा का पालन होने लगा। हिन्दू-मूर्तिकला पर भी बौद्ध मूर्तिकला का कुछ प्रभाव पड़ा। बौद्ध मूर्तियों के समान ही हिन्दू मूर्तियाँ भी बनने लगीं। सारांश यह है कि भागवत धर्म का बौद्ध धर्म पर बहुत ही विरोष प्रभाव पड़ा। बौद्ध धर्म का भी कुछ प्रभाव पड़ा परन्तु वह बहुत ही कम था।

भारतवर्ष के धार्मिक इतिहास में गुप्त-काल का स्थान महत्त्वपूर्ण है। प्रकार अशोक त्रादि राजात्रों ने बैद्ध धर्म के। त्रपनाया था उसी प्रकार इन गुप्त नरेशों ने हिन्दू धर्म का अपनी छत्र-छाया में विकसित होने का अवसर प्रदान किया। त्रात: राजाश्रय प्राप्त करने से यह खूब फूला-फला। इस काल में बैध्णव धर्म का बोलबाला था। जहाँ देखिए, धूमधाम से विष्णु की पूजा हाती थी। विष्णु के वाराह स्रादि स्रवतारों की पूजा विशेष रूप से होती थी जिसका विस्तृत वर्णन आगो किया जायगा। इस प्रकार समस्त जनता से पूजित वैष्णव धर्म दिन-दूना रात चैागुना उन्नति कर रहा था। इस काल में केवल वैष्णव धर्म का ही विकास नहीं हुआ प्रत्युत जैन तथा बौद्ध धर्मों का भी प्रचार हुन्ना। जैन धर्म के विस्तार में वलभी का विशेष स्थान है। बौद्ध धर्म के प्रगाढ़ परिडत वसुबन्धु तथा असंग आदि इसी समय में हुए जिन्होंने ऋपने दार्शनिक सिद्धान्तों का विशद प्रतिपादन कर इस धर्म के प्रचार में बड़ी सहायता पहुँचाई। बौद्ध न्याय के उद्घट विद्वान् दिङ्नाग ने इसी काल में जन्म लेकर अपनी बहुमूल्य रचनात्रों से बौद्ध साहित्य का भागडार भरा। इसके त्रतिरिक्त इस काल में त्रानेक जैन श्रीर बौद्ध मूर्तियों तथा मंदिरों का निर्माण हुआ। इन सब दृष्टियों से गुप्त-काल में हिन्दू, जैन तथा बौद्ध इन तीनों धर्मों का प्रचार ज्ञात होता है। अब इनका विशेष रूप से वर्णन किया जाता है।

गुत-काल में वैष्णव धर्म का प्रचुर प्रचार था। यदि कहें कि तत्कालीन समस्त वायुमगडल ही विष्णुमय हे। गया था तो कुछ भी अत्युक्ति न होगी। गुप्त-नरेश वैष्णव- धर्मावलम्बी थे। इनके शिलालेखों में इन्हें 'परम भागवत' कहा गया है । सम्राट्
समुद्रगुप्त ने अश्वमेध यज्ञ का अनुष्ठान कर अपनी धार्मिकता का परिचय दिया
था। सम्राट् कुमारगुप्त प्रथम ने भी इस यज्ञ के। करके अपने
प्रवंजों की प्रथा का अनुसरण किया था । इन गुप्त-नरेशों
की 'परम भागवत' उपाधि के अतिरिक्त सिक्कों पर विष्णु के वाहन गरु तथा उनकी
स्त्री लच्मो का चित्र अंकित मिलता है। इससे इन नरेशों की विष्णुभक्ति-परायणता
स्पष्टतया प्रतीत होती है। इन्होंने स्वयं ही बैष्णुव धर्म का पालन नहीं किया बल्कि
इसके प्रचार के लिए विष्णु के अनेक मन्दिर इस काल में बने। गुप्त-शिलालेखों के
अध्ययन से स्पष्ट प्रतीत होने लगता है कि इस काल के परम पूजनीय देवता विष्णु ही
थे। जिस प्रकार आजकल कोई लेख आदि लिखने के पहले 'श्रीगणेशाय नमः' लिखने
की प्रथा है उसी प्रकार उस काल में विष्णु प्रार्थना सम्बन्धी वाक्य लिखने की प्रथा
थी। किसी लेखबद्ध कार्य के पूर्व विष्णु की स्तुति आवश्यक समभी जाती थी। स्कन्दगुप्त का जूनागढ़वाला लेख विष्णु की प्रार्थना के साथ ही प्रारम्भ होता है। यह
प्रार्थना बड़ी ही सन्दर तथा लिलत भाषा में की गई है—

श्रियमभिमतभोग्यां नैककालापनीतां त्रिदशपितसुखार्थे या बलेराजहार। कमलिनलयनाया: शाश्वतं धाम लच्च्याः स जयित विजितार्तिर्विष्णुरत्यन्तिजिष्णुः॥ महाराज बुधगुप्त के एरण्वाले स्तम्भ-लेख के प्रारम्भ में विष्णु की इस प्रकार स्तुति की गई है—

> जयित विभुश्चतुभु जश्चतुरार्शावविपुलसलिलपर्यङ्गः। जगतः स्थित्युत्पत्तिन्य( यादि )हेतुर्गस्डकेतुः॥

चन्द्रगुप्त विक्रमादित्य ने, त्रापनी विजय-कीर्ति के। चिरस्थायी बनाने के लिए, विष्णुपद नामक पर्वत पर विष्णुध्वज स्थापित किया था । इन सब उल्लेखों से गुप्त-नरेशों के परम विष्णु-पूजक होने का पूर्ण परिचय मिलता है।

स्कन्दगुप्त के जूनागड़वाले लेख के दूसरे भाग में सौराष्ट्र के गवर्नर पर्णादत्त के पुत्र चक्रपालित द्वारा विष्णु-मन्दिर-निर्माण का वर्णन मिलता है । कुमारगुप्त द्वितीय की मितरी की राजमुद्रा स्पष्टतया विष्णुपूजा की प्रधानता बतलाती है। इसके ऊपरी भाग पर विष्णु के वाहन गरुड़ की मूर्ति श्रांकित है । महाराज बुधगुप्त के गु० सं० १६५ के एरण्वाले लेख में उसके सामन्त मातृविष्णु तथा धन्यविष्णु के द्वारा विष्णु के ध्वज-

१. गुः ले॰ नं० ४, ७, १०, १२, १३ श्रादि।

२. अश्वमेध के सिक्के, गुप्त कायन्स ।

३. तेनायं प्रिष्णिय भूमिपितना भावेन विष्णो मितम् । प्रांशुर्विष्णुपदे गिरौ भगवतो विष्णोध्व जः स्थापितः ॥ — गु० ले० नं० ३२ ।

४. कारितमवक्रमतिना चक्रभृतः चक्रपालितेन गृहम् ।

प्र. जे० आर० ए० एस० १८८६ |

स्तम्म के निर्माण का वर्णन मिलता है । अब विचारणीय बात यह है कि इस समय जा विष्णु की पूजा होती थी वह किस रूपवाले विष्णु की होती थी, उनका आकार-प्रकार कैसा था, केवल विष्णु ही की पूजा होती थी अथवा उनके मिन्न-भिन्न अवतारों की भी, इत्यादि।

गुप्त-काल में, पूजा के निमित्त, विष्णु भगवान की चतुर्भ जी मूर्ति का प्रायः श्रमाव ही है परन्तु इनके किसी न किसी अवतार के रूप की मूर्ति श्रवश्य मिलती है। भरतपुर राज्य के 'कमन' स्थान से मत्स्य, कुर्म, वाराह, नृसिंह तथा वामन आदि विष्णु के मिन-भिन्न अवतारों की मूर्तियाँ प्राप्त हुई हैं। पीछे के अवतार परशुराम, राम, बलराम, बुद्ध तथा कल्कि आदि की मूर्तियाँ प्राप्त हुई है। भगवान विष्णु के इन दशावतारों में वाराहावतार की पूजा के। विशेष महत्त्व दिया गया है तथा इसी की प्रधानता पाई जाती है। भगवान् वाराह की मूर्ति दे। प्रकार की मिली है। पहली मूर्ति तो मनुष्य के त्राकार की है, केवल मुख वाराह का है परन्तु दूसरे प्रकार की मूर्ति ठीक वाराह के आकार की मिलती है। इससे ज्ञात होता है कि उस काल में विष्णु के अवतार भगवान् वाराह की पूजा दो रूपों में हे।ती थी। (१) मनुष्य के रूप में तथा (२) वाराह के वास्तविक रूप में। सागर ज़िले (सी॰ पी॰) के एरण नामक स्थान में भगवान् वाराह की, वाराह-रूप में, एक सुविशाल मूर्ति मिली है। यह भीमकाय मूर्ति मनुष्य के आकार से भी बड़ी है। यह ठोस पाषाण की बनी हुई है तथा देखने से प्रतीत होता है मानों भगवान् ने वाराह रूप में सालात् अवतार लिया हो। इस मूर्ति की विशालता तथा सुन्दरता की जितनी प्रशंसा की जाय, थोड़ी ही है। सचमुच ही इस विशाल त्राकारवाली भगवान वाराह की मूर्ति का देखकर किसका मन त्राकर्षित नहीं हो जाता। इसी वाराह की मूर्ति पर एक शिलालेख भी खुदा हुआ है जिसके आदि में वडी सुन्दर भाषा में, भगवान् वाराह को स्तुति की गई है :-

जयित धरण्युद्धर्णे धनधोराधातधृर्णितमहीष्टः। देवो वराहमूर्तिस्त्रेलोक्यमहाण्डस्तम्भः॥

इसी लेख से यह जात होता है कि महाराज तोरमाण के अधीनस्थ राजा धन्य-विध्यु ने अपने माता-पिता की पुर्य-प्राप्ति के लिए भगवान् वाराह की मूर्ति का निर्माण कराया । गुन्त-काल की सबसे प्राचीन वस्तु, भूपाल राज्य में स्थित, उदयगिरि की वाराह गुफा है । यह गुफा चन्द्रगुप्त द्वितीय के समय की मानी जाती है ।

१. महाराज मात्त्विष्णुना तस्यैवानुजेन तदनुविधायिना तत्यसादपरिगृहीतेन धन्यविष्णुना च मातुषित्रोः पुण्याप्यायनाध<sup>र</sup>मेष भगवतः पुण्यजनार्दनस्य ध्वजस्तम्भोभ्युच्छितः ।—का० ६० ६० न० १६ ।

२. बनर्जी — गुप्त लेक्ससे । पृ० १२३ ।

३. धन्यविष्णुना तेनैव '''''''भगवते वाराहमूर्तिः जगत्परायणस्य नारायणस्य शिलाप्रसादः स्वविषये अस्मिन्नैरिकियो कारितः ।

४. हैवेल-हैण्ड बुक आव इण्डियन आर्ट । पृ० १६७।

५ का० इ० इ० नं ० ३।

दामोदरपुर के ताम्रपत्र में श्वेत वाराह स्वामिन् के लिए दान का उल्लेख मिलता है १।

इन अवतारों के अतिरिक्त भूपाल राज्य में स्थित उदयगिरि पर लद्मीयुक्त विष्णु की चतुर्भु जी मूर्ति तथा शेपशायी भगवान की विशाल मूर्ति मिली है । पहाड़पुर (राजशाही, उत्तरी बङ्गाल) में राधाक्रष्ण की, छुठी शताब्दी में निर्मित, मूर्ति मिली है जो अन्यत्र कहीं भी उपलब्ध नहीं होती । इसके अतिरिक्त कृष्ण की बाललीला से सम्बन्ध रखनेवाले अनेक चित्र तथा हिन्दू देवताओं की मूर्तियाँ प्राप्त हुई हैं। वे सब उस विशाल मंदिर की दीवाल में लगी हुई हैं। सारनाथ (काशी) के संग्रहालय में गोवर्धन-धारी कृष्ण की मूर्ति है जा गुप्त-काल की ज्ञात होती है । इन सब लेखों तथा मूर्तियों के सिवा वैशाली में कुछ राजमुद्राएँ भी प्राप्त हुई हैं जो वैष्णुव-धर्म-प्रचार की द्यातक हैं। इन सब राजमुद्राओं के कपरी भाग में विष्णु के चिह्न शंख, चक्र, गदा, पद्म आदि अकित हैं तथा 'पत्री विष्णुपद स्वामी नारायण' लिखा मिलता है । गुप्त-कालीन सिक्कों पर गच्छ की मूर्ति तथा गच्ड़ध्वज उत्कीर्ण मिलते हैं। इस सब विवरणों से स्पष्ट ज्ञात होता है कि गुप्त-काल में विष्णु-पूजा का अत्यन्त प्रचार था। भगवान विष्णु अपने वास्तविक स्वरूप में तथा अनेक अवतारों के रूप में भी पूजे जाते थे एवं अवतारों में वाराह अवतार की प्रधानता थी। राजाश्रय पाकर विष्णु-पूजा का प्रचार और भी अधिक हुआ।

गुप्त-काल में विष्णु की पूजा के साथ ही साथ शिव की पूजा का भी स्रिधिक प्रचार था। वैष्ण्य धर्मानुयायी होने पर भी गुप्त-नरेशों ने धार्मिक सहिष्णुता का भाव दिखलाया तथा अन्य सम्प्रदायों स्रौर धर्मों के प्रचार शिव में भी बड़ा येगा दिया। इसी कारण इस काल में स्रन्य सम्प्रदायों की भी उन्नति हुई। इन गुप्त-नरेशों ने शिव-पूजा के प्रति सहिष्णुता का भाव धारण कर केवल मौखिक सहानुभूति ही नहीं दिखलाई बल्कि शिव-पूजा-परायण भक्तों का स्रपने राज्य में ऊँचे पद भी दिये। गुप्त-कालीन शिलालेखों से इस कथन की भली भाँति पृष्टि होती है। चन्द्रगुप्त दितीय के मथुरा के, गु० सं० ६१ के, शिलालेख में शिव-पूजा का उल्लेख मिलता है। इसी सम्राट् के मन्त्री वारसेन ने उदयगिरि पर शिव-पूजा के निमित्त एक यन्दिर का निर्माण कराया था । कुमारगुप्त प्रथम के समय में (गु० स० ६६) प्रवश्मों नामक एक ब्राह्मण के द्वारा भिलसद (एटा, यू० पी०) में

१. ए० इ० माग १४।

२. कनिङ्धम-आ० स० रि० भाग १० पृ० ५२; गुप्त लेक्चर्स १० १२७ ।

३. गंगा-पुरातत्त्वाङ्क ।

४. सारनाथ संग्रहालय ।

प्. आ० स० रि० १६०३-४ पृ० ११० न ३१।

६. ए० इ० मा० २१ नं ०१।

७, भक्त्या भगवतः शम्भोगु हामेतामकारयत् — का० इ० इ० न ० ६ ।

स्वामी महासेन के मन्दिर में दान देने का वर्षान मिलता है । दामोदरपुर के ताम्रपत्र में नामिलिङ्ग तथा कोकमुख स्वामिन् के निमित्त अग्रहार दान का उल्लेख मिलता है । केाकमुख स्वामिन् से किसका ताल्पर्य है यह निश्चित रूप से नहीं कहा जा सकता, परन्तु बनजीं महादय का मत है कि सम्भवतः यह शब्द शिव-पार्वती के अर्थ का द्योतक है । महाराज हस्तिन् के खोह से प्राप्त लेखों का प्रारम्भ शिव की वन्दना के पश्चात् किया गया है। लेख के प्रारम्भ में 'नमा महादेवाय' लिखा मिलता है। इससे ज्ञात होता है कि आजकल के गरीश के नाम की भाँति, प्रत्येक कार्य में, शिव का नाम पूजनीय समभा जाता था।

इन लेखों के ऋतिरिक्त गुम्न-तक्त्रण-कला में भी शिवमूर्ति का मुख्य स्थान है। इस काल में एकमुख या चतुर्भ ख शिविलङ्ग की मूर्ति याँ अधिक मिली हैं। मध्य भारत के नागाद राज्य में स्थित भूमरा तथा खोह स्थानों में एकमुख लिङ्ग की सुन्दर मूर्ति याँ प्राप्त हुई हैं । अजमेर के संग्रहालय में गुप्त-कालीन चतुर्भ ख लिङ्ग, विष्णु, ब्रह्मा, शिव तथा सूर्य की मूर्तियाँ सुरिक्त हैं जो कमन नामक स्थान से वहाँ लाई गई थीं । इन मुख-लिङ्गों के अतिरिक्त शिविलङ्ग की मूर्ति करमदरा से प्राप्त हुई है। इस मूर्ति का निर्माण कुमारगुप्त प्रथम के मन्त्री तथा सेनापित पृथ्वीषेण ने, गु० स० ११७ में, करवाया था। इसका ऊपरी भाग गोलाकार शिविलङ्ग है और श्रिधीमाग अष्टकाण है तथा इसी स्थान पर एक लेख भी खुदा हुन्ना है । बनारस के एक लुप्त शिव-मन्दिर की मुद्रा से (जो प्राप्त है) ज्ञात होता है कि यह मुद्रा किसी शिव-स्थान से संबंध रखती है। इसके दोनों ओर त्रिशूल तथा मध्यभाग में शिविलङ्ग झंकित है । इन लेखों तथा शिव की मूर्ति यो झादि के आधार पर यह स्पष्ट प्रतीत होता है कि गुप्त-काल में शिव की पूजा का भी विशेष प्रचार था ग्रौर गुप्तों के राज्य में वीरसेन तथा पृथ्विषेण जैसे प्रसिद्ध शिवमक्त उच्च पदों पर नियुक्त थे।

भगवान विष्णु तथा शिव की पूजा के पश्चात् सूर्योपासना का स्थान था। जी देवता समस्त जगत् के प्रकाश देता है, जो प्राणियों के विविध कर्म करने के लिए प्रेरित करता है तथा जो दिन-रात का कारण है उसकी पूजा सूर्य नितान्त सहज तथा स्वाभाविक है। गुप्त-लेखों में सूर्य पूजा का कई जगह उल्लेख मिलता है। कुमारगुप्त के मन्दसीरवाले शिलालेख के प्रारम्भ

२. ५० इ० मा० १५ ५० १३६। .

३ गुप्त लेक्चर्स पृ० १२२।

४. मे० आ० स० रि० इ० नं ० १६ ( भूमरा का मन्दिर )

५. बनर्जी-गुप्त लेक्चर्स ए० १२४।

६. करमदण्डा को प्रशस्ति — ए० इ० भाग १०।

७. गुप्त लेक्चर्स- पृ० ११६ ।

में भगवान् भारकर की हृदयस्पर्शी स्तुति बड़ी ही सरस, ललित तथा काव्यमय भाषा में लिखी गई है जिसे उद्भृत करने का लोभ संवरण नहीं कर सकते :--

ये। वृत्त्यर्थसुपास्यते सुरगग्रीस्सिद्धेश्च सिद्धार्थिभि-ध्याँनैकामपरैर्विधेयविषयेमीचार्थिभियोगिभिः।

भक्त्या तीव्रतपोधनेश्च मुनिभिश्शापप्रसादच्मै-

हें तुर्भे जगत: च्याभ्युदययो: पायात्स वो भास्कर: ॥

तस्वज्ञानविदेापि यस्य न विदुर्बहार्पयाभ्यु चताः

कृत्हनं यश्च गभस्तिभिः प्रविसृतैः पुष्णाति ले।कत्रयम् ।

गन्धर्वामरसिद्धकित्तरनरैः संस्त्यतेऽभ्युत्थितो

भक्तेभ्यश्च ददाति याऽभिलपितं तस्मै सिवित्रे नमः ॥

यः प्रत्यहं प्रतिविभात्युदयाचलेन्द्र-

विस्तीर्गातुङ्गशिखरस्वलितांशुजाल:

चीवाङ्गनाजनकपोलतलाभिताम्रः,

पायारस व: सुकिरणाभरणो विवस्वान् ॥

इस भक्ति-रस-सिक्त स्तुति से प्रार्थियता की सूर्य-परक परम भक्ति का पूर्ण परिचय मिलता है। इस लेख के अध्ययन से यह भी ज्ञात होता है कि कुमारगुप्त प्रथम के गवर्नर बन्धुवर्मन् के समय में दशपुर (मालवा) में तन्तुवायों की श्रेणी द्वारा एक सूर्य-मन्दिर का पुन: संस्कार भी हुआ। था तथा दूसरे मन्दिर का निर्माण हुआ। सम्राट् स्कन्दगुप्त के इन्देरियाले ताम्रपत्र में भगवान् सूर्य की प्रार्थना बड़ी ही ललित भाषा में इस प्रकार की गई है?—

> यं विप्रा विधिवत्प्रबुद्धमनसे। ध्यानैकतानस्तुव: यस्यान्तं त्रिदशासुरा न विविदुनैध्वित्र तिर्ध्यगतिम्। यं ले।के। बहुरोगवेगविवश: संश्रित्य चेतोलभः पायाद्य: स जगत्पिधानपुरभिद्धश्म्याकरो भास्कर:॥

इस लेख के पढन से ज्ञात होता है कि अन्तरवेद (गङ्गा-यमुना के द्वाव) में स्थित इन्द्रपुर में दो चित्रयों—अचलवर्मा तथा भ्रुकुन्ठसिंह—ने सूर्यपूजा के निमित्त एक सुन्दर भास्कर-मन्दिर का निर्माण कराया । इन सूर्य-मन्दिरों के निर्माण के अतिरिक्त अनेक गुप्त-कालीन सूर्य की प्रतिमाएँ भी मिली हैं। इन प्रतिमाओं से, लेखों में उल्जिखित, सूर्य-पूजा के प्रमाण की पृष्टि होती है। भूमरा में एक अत्यन्त

स्वयशादृद्धये सव मत्युदारमुदारया ।
 संस्कारितिमदं भूयः श्रेण्या भानुमते गृहम् ।।
 श्रेण्यादेशेन भन्नत्या च कारितं भवनं रवेः ।

२. स्कन्दगुप्त का इन्दौर का ताव्रलेख - का० इ० ३० नं० १६ ।

३. इन्द्रापुरकविणग्भ्याम् चित्रयाचलवर्मभ्रुकुण्ठसिंहाभ्यामिषण्ठानस्य प्राच्यादिशोन्द्रपुराधिष्ठान-माडास्यातलग्नमेव प्रतिष्ठापितकमगवते सिवत्रे :\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

सुन्दर सूर्य की प्रतिमा प्राप्त हुई है । इन विवरणों के आधार पर यह कथन न्यायसंगत है कि गुप्त-काल में सूर्य-पूजा का भी एक महस्वपूर्ण स्थान था । अजमेर म्युज़ियम में कमन से प्राप्त एक सूर्य-प्रतिमा सुरित्तत है जिसमें सूर्य के सात ऋथों के चित्र ऋकित हैं । वैशाली (सुजफ़्करपुर) तथा भीटा (इलाहाबाद) से कुछ ऐसी मुद्राएँ भी मिली हैं जिनके ऊपरी भाग में ऋगिनकुग्ड का चित्र मिलता है और नींचे के भाग में (भगवतो ऋदित्यस्य) लिखा है । इससे ज्ञात होता है कि इन स्थानों पर सूर्य-मिन्दर विद्यमान थे जिनकी ये मुद्राएँ हैं । इन उल्लेखों से गुप्त-कालीन सूर्य-पूजा का ऋनुमान किया जा सकता है । लेखों में की गई सूर्य की स्तुति से सूर्य-पूजकों की प्रुगाड़ भिक्त का परिचय मिलता है । अतः यह स्पष्ट सिद्ध है कि इस काल में सूर्य-पूजा का प्रचुर प्रचार था।

सर्वशक्तिमान् परमात्मा के विष्णु, शिव तथा सूर्य आदि भिन्न-भिन्न स्वरूपों की पूजा के साथ ही साथ इस काल में शक्ति-पूजा का भी प्रचार था। सम्राट् चन्द्रगुप्त विक्रमादित्य के अधीन सनकानीक सामन्त ने गु॰ सं॰ ८२ में साँची के समीप उदयगिरि पर एक गुहा का निर्माण कराया था। उस गुहा में महिषमिदनी (शिक्त का एक स्वरूप) की मूर्ति प्राप्त हुई है । उसी स्थान पर, महिषमिदनी देवी की मूर्ति के साथ ही साथ, सप्त मातृका—चिण्डका या चामुण्डी, माहेश्वरी, ब्रह्माणी, कैंगमारी, वाराही, नारसिंही तथा वैष्णवी—की मूर्तियाँ मिली हैं। भूमरा के तच्लकला में निर्मित, प्रह्मुजी महिष्मिदिनी (दुर्गा) की भी एक मूर्ति प्राप्त हुई है। इन मूर्तियों के अतिरिक्त गुप्त-लेखों में यत्र-तत्र शक्ति-पूजा का उल्लेख मिलता है। अतः इस काल में शक्ति-पूजा का अभाव नहीं था।

ऊपर के उल्लेखों से यह स्पष्ट विद्ध हो गया है कि गुप्त-काल में भगवान् विष्णु को पूजा का सब से अधिक प्राधान्य था। सारा वातावरण विष्णुमय हो गया था। परन्तु विष्णु-पूजा के साथ ही साथ शिव-सूर्य तथा देवी की पूजा भी वर्तमान थी श्रौर इनका समुचित प्रचार था। यदि परम वैष्णुव, श्रार्यसम्यताभिमानी, हिन्दूधमें द्धारक गुप्त-नरेशों की शीतल छत्र-छाण में इस श्रास्तिक भागवत धर्म का प्रचुर प्रचार हुश्रा तो इसमें कुछ भी श्रारचर्य नहीं था यह विलकुल स्वाभाविक ही था। ऐसा न होना ही श्रचम्मे की बात होती। परन्तु जिस प्रकार इस श्रास्तिक धर्म-रूपी लगा ने, गुप्तों को सुशोतल छाया में, पनपना प्रारम्भ किया तथा इनके राजाश्रय से विस्तार पाया उसी प्रकार जैन तथा बौद्ध आदि नास्तिक धर्मों की भी इस काल में वृद्धि हुई,

१. मे० आ० स० इ० नं ० १६ प्ले० १४।

२. 'हपम्' नं ०६ (१६२१) पृ० २५।

३. आ० स॰ रि० (पश्चिमी सरकिल) सन् १६१६ प्ले० २६।

४. वही १६११-१२ ए० ५ = नं ० ६ = । •

४. का० इ० इ० १० २२ |

६. कृतिङ्धम--आ० स० रि० माग १० पृ० ५०।

उनका दर्शन-साहित्य अमृल्य प्रन्थ-रत्नों से भरा गया। अप्रव जैन और वौद्ध धर्मों के विकास का संविष्त विवरण दिया जाता है।

जैन धर्म के लिए इस काल की सबसे महत्त्वपूर्ण घटना वलभी की प्रसिद्ध सभा यह सभा वर्द्धमान महावीर की मृत्यु के ६८० या ६६३ वर्ष पश्चात्, सुराष्ट्र के प्रसिद्ध नगर वलभी में, हुई थीं। इस सभा का सभापति देविधि गणि नाम का एक सुप्रसिद्ध जैन विद्वान् था। यह सभा बड़े समाराह से हुई थी। दूर दूर के जैन विद्वानों ने इसमें पधारने का कष्ट किया था। श्वेताम्बर सम्प्रदाय के जितने भी सिद्धान्त तथा मूल पुस्तके थीं वे सब अभी तक जैन त्राचार्यों के मस्तिष्क में तथा उनके शिष्यों की जिह्ना पर ही निवास कर रही थीं। उन्हें स्रभी तक लेखवद होने का सौभाग्य नहीं प्राप्त हुआ था। स्रतः इन सब विद्वानां ने मिलकर इन जैन श्वेताम्बर धर्म के मूल सिद्धान्तों तथा तत्त्वों का लिपिबद्ध कर दिया। यही इस सभा की विशेषता थी। जैन धर्म के जो सिद्धान्त इतने दिनों तक लिपिनद्ध नहीं हा सके थे वे सब लिखे गये। इसी काल में च्यालक तथा सिद्ध दिवाकर इन दा जैन न्यायदर्शन के कर्ताओं का पादुर्भाव हुआ जिन्होंने अपनी अमूल्य कृतियां से जैन दर्शन-भागडार के। भर दिया तथा इस धर्म के प्रचार के लिए जी तोड़ परिश्रम किया। इस समय में जैन धर्म के प्रचार के अनेक प्रमाण गुप्त लेखों में पाये जाते हैं। गु० सं० ११३ (ई० स० ४२३) के मथुरावाले लेख में एक जैन स्त्री हरिस्वामिनी द्वारा जैनमृति के दान का वर्णन मिलता है । उदयगिरि-गुहा में शंकर द्वारा पार्श्वनाथ की मति की स्थापना का वर्णन मिलता है। इसकी तिथि गु० सं० १०६ है । गुप्त-सम्राट स्कन्द-गुप्त के शासन-काल में मद्र नामक एक व्यक्ति द्वारा कहै।म ( ज़िला गोरखपुर, यू॰ पी॰ ) में आदिकर्तृन की मृति के साथ एक स्तम्भ-निर्माण का उल्लेख मिलता है । श्रीमग-वान्लाल इन्द्रजी ने अनुमान किया है कि आदिकर्तृन् से-आदिनाथ, शान्तिनाथ. नेमिनाथ, पार्श्वनाथ तथा महावीर-इन पाँच जैन तीर्थंकरों का तालर्य है। मधुरा में गुप्त-कालीन अनेक जैन मूर्तियाँ मिली हैं जिनसे जैन धर्म के प्रचार की प्रामाणिकता सिद्ध हाती है। उत्तरी बङ्गाल में जैनधर्म-सम्बन्धी (पाँचवीं शताब्दी के) अनेक लेख मिले हैं। पहाइपुर ( राजशाही, बङ्गाल ) में गु॰ सं॰ १५६ का एक लेख मिला है जिसमें एक ब्राह्मण द्वारा वटगोहली नामक स्थान में जैनविहार की मूर्ति की पूजा के निमित्त भूमिदान का उल्लेख मिलता है । फ़ाहियान के निम्नांकित कथन से इन सब लेखां की पुष्टि

१ ए० इ० मा० २ पृ० २१०; मथुरा का लेख गु० स० १३५ (गु० ले० नं० ६३)।

२. का० इ० इ० सा० ३ न ० ६१।

३. पुण्यस्कन्यं स चक्रो जगदिदमखिलं संसद्धीदय भीतः, श्रेथोऽर्थं भृतभृत्ये पथि नियमवतामईतामादिकर्तुन् ॥ —का० इ० इ० न ० १५।

४. वेगिल-कैटलाग आफ आरके० म्यूजियम मथुरा नं० वो०१,६,७।

प्र ए० इन्माग २० नं ० प्र

होती है। "जब सूर्य पश्चिम दिशा में रहता था तो जैनियों के देवालय पर भगवान् के विहार की छाया पड़ती थी। परन्तु जब सूर्य पूर्विदशा में रहता था तब देवालय की छाया उत्तर स्रोर पड़ती थी। परन्तु बुद्धदेव के विहार पर नहीं पड़ती थी। जैनियों के आदमी नियत थे। वे नित्यप्रति देवालय में भाड़ लगाया करते थे, पानी छिड़कते थे, धूप, दीप दिखाते तथा पूजा करते थे"। इस उद्धरण से ज्ञात होता है कि उस काल में बौद्ध-विहार के समीप जैनियों के भी देवालय होते थे जिनमें वे स्रपनी रीति से पूजा करते थे। जैनधर्मवालों के मन्दिर चारों ओर निर्मित थे जिनमें जैनी लोग स्वतन्त्रता से पूजा करते थे। इन उल्लेखों से स्पष्ट ज्ञात होता है कि इस वैष्णवधर्म-प्रधान काल में भी जैन धर्म का कुछ कम प्रचार न था। जैन देवतास्रों की मूर्तियाँ मन्दिरों में स्थापित की जाती थीं स्रोर उनकी विधिवत् सादर पूजा होती थी।

इस काल में भगवान् बुद्ध के धर्म का भी वड़ा प्रचार हुआ। धार्मिक प्रचार के साथ ही साहित्यिक वृद्धि भी कुछ कम नहीं हुई। इसी काल में प्रसिद्ध वैद्धि विद्वान् वसुबन्धु तथा उनके कनिष्ठ भ्राता असंग का स्त्राविर्माव हुस्रा। इन दोनें। विद्या-वीर बन्धु आं ने श्रपनी अमूल्य कृतियें। से बौद्ध धर्म के दर्शन-साहित्य के भागडार का खूब ही भरा। श्रपनी प्रखर बुद्धि से इन्होंने 'विज्ञानवाद' का नया विद्धान्त निकाला तथा बौद्ध दर्शन में क्रान्ति सी मचादी। दिङ्नाग जैसे बौद्ध न्याय के परम प्रवीण पिएडत ने इसी काल का अपने जनम अहण से विभूषित किया था। उन्होंने एक नये बौद्ध न्याय की नींव डाली तथा उनका परम उत्कृष्ट ग्रन्थ 'प्रमाण-समुचय' प्रामाणिकता की काेटि में माना जाने लगा । इस विद्वान् ने नये-नये दार्शनिक िखान्तों की उद्घावना की तथा इस प्रकार से बौद्धदर्शन का ग्रपने उर्वर मस्तिष्क की उपज से भर दिया। इन्हीं कारणों से दिङनाग का स्थान अत्यन्त ऊँचा माना जाता है। इस काल में महायान सम्प्रदाय पर मूर्ति-पूजा का बड़ा प्रभाव पड़ा । अतः उसमें क्रमशः भक्ति का प्रवेश होने लगा। जब महायान भक्तिरस से पग गया तब अपने भगवान् की मूर्ति बनाकर पूजा करने की भी इसके। स्भी। महायान धर्मानुयायियों ने बुद्ध को मृर्तियाँ बनाना प्रारम्भ कर दिया। इस समय में प्रचुर संख्या में वौद्ध-मूर्तियाँ बनीं। यहीं कारण है कि सारनाथ के संग्रहालय में गुप्त-कालीन बौद्ध मूर्तियों की इतनी प्रचुरता है। गुत-काल में बोधिसचव-पूजा का बहुत प्रचार हुआ, इसी से अवलािकतिश्वर की अनेक नमूने की मूर्तियाँ उक्त संग्रहालय में सुरिचत हैं र इस काल की विशेष महत्त्वपूर्ण घटनाएँ हैं महायान पन्थ में भक्ति का प्रचार, मूर्ति का निर्माण, आचार पर ध्यान तथा बौद्ध दार्शनिक साहित्य की उन्नति ।

गुप्त-लेखों और चीनी यात्री फ़ाहियान के यात्रा विवरण से गुप्त-काल में बौद्ध धर्म के प्रचार पर प्रचुर प्रकाश पड़ता है। फ़ाहियान ने लिखा है कि हिन्दूधर्म के साथ ही साथ बौद्ध धर्म का भी प्रचार था। उसने ऋपने यात्रा-मार्ग में स्थित समस्त बौद्ध

१. फ़ाहियान का यात्रा-विवरण, पृ० ४४-४५ ।

२. महाचार्य — सारनाथ का इतिहास पृ० ६५ ।

विहारों का वर्णन किया है जो बड़ा ही रोचक है। फ़ाहियान के बौद्ध धर्म के प्रचार-संबंधी कथन की पुष्टि अनेक बौद्ध मूर्तियों से होती है जो उस काल में बनी थीं। केवल एक स्थान सारनाथ (काशी) में, जो उस समय बौद्ध-तत्त्र गु-कला का एक केन्द्र था, सहस्रों बौद्ध मूर्तियों की प्राप्ति हुई है। इस समय की अनेक बौद्ध-मूर्तियों पर किसी गुप्त राजा का नाम तथा गुप्त-संवत का उल्लेख मिलता है। चन्द्रगुप्त विक्रमा-दित्य के सेनापति अम्रकार्दव के द्वारा, गु० सं० ६३ में, काकनादवीट नामक महाविहार में एक ग्राम तथा २५ दीनार के दान का वर्णन मिलता है। इसी के मूल्य से प्रतिदिन पाँच भिद्धश्रों के भोजन का तथा रत्नगृह में दीपक का प्रवन्ध होता था । कुमारगुप्त प्रथम के राज्यकाल में बुधिमत्र ने गु० सं० १२६ में, मनकुत्रार (प्रयाग, यू० पी०) नामक स्थान में बुद्धदेव की प्रतिमा स्थापित की थीर। इसी राजा के शासनकाल में मथुरा में एक बौद्ध लेख गु० सं० १३५ का मिला है । इसी प्रकार सारनाथ में मिली भगवान् बुद्ध की प्रतिमात्रों में कुमारगुप्त द्वितीय त्रीर बुधगुप्त के नामों का तथा गु॰ सं० की तिथियों का ( क्रमश: १५४ तथा १५७ ) उल्लेख मिलता है। बुद्ध की इन प्रतिमाओं को ग्रभयिमत्र ने बनवाया था। इन सब प्रतिमात्रों के त्र्यतिरिक्त चौथी शताब्दी में मञ्जुश्री की उत्पत्ति हुई। इसकी उत्पत्ति पाँचों ध्यानी बुद्धों-अमिताभ, अच्चोभ्य, ग्रामोघिसिद्धि, रत्नसम्भव तथा वैरोचन-या पहले के दो बुद्धों-ग्रामिताभ तथा अच्छोभ्य-से मानी जाती है। इस प्रकार से मंजुशी तथा अवलोकितेश्वर की अनेक मूर्तियाँ इसी काल में बनने लगी थीं । इन सब लेखों, मूर्तियों तथा फ़ाहियान के यात्रा-विवरण से स्पष्ट प्रतीत होता है कि गुप्त-काल में बौद्ध धर्म का प्रचुर प्रचार था। अनेकों बौद्ध-महाविहार संस्थापित हुए, बुद्ध की मूर्तियाँ वनीं तथा मन्दिरों का निर्माण हुन्ना। कहाँ तक कहा जाय, नालन्दा के विश्वविद्यालय की स्थापना भी बौद्ध धर्म के अधिक प्रचार का ज्वलन्त उदाहरण है।

ऊपर जो विवरण दिया गया है उससे स्पष्ट प्रतीत होता है कि गुप्त-काल में वैष्ण्वधर्म, जैनधर्म तथा बौद्धमं का अत्यन्त प्रचार था। इस काल में वस्तुत: इन तीनों धर्मों की उन्नति हुई। वैष्ण्व धर्म तो गुप्तों का राजधर्म था अतः उसका प्रचुर प्रचार होने में आश्चर्य की बात ही क्या है ? परन्तु इसके अतिरिक्त नास्तिक जैन तथा बौद्ध धर्मों का भी कुछ कम प्रचार नहीं हुआ। इस कथन की प्रवल पुष्टि उन लेखों, सिक्कों, मूर्ति यो और मुद्राओं से होती है जिनका विस्तृत विवरण ऊपर दिया गया है।

१. ईश्वरवासकं पञ्चमण्डल्याम् प्रिणिपत्य ददाति पञ्चिवशतीश्च (तिञ्च) दीनारान् ः।
— साँची का लेख। — का० इ० इ० नं० ५ ।

२. ओऽम् नमा बुढानाम् । भगवतः सम्यक्सम्बुद्धस्य स्वमताविरुद्धस्य इयं प्रतिमा प्रतिष्ठा-षिता भिद्ध बुद्धमित्रेण ।—का० इ० इ० नं ० ११ ।

३. बैनर्जी-गुप्त लेकचर्स पृ० १०६ ।

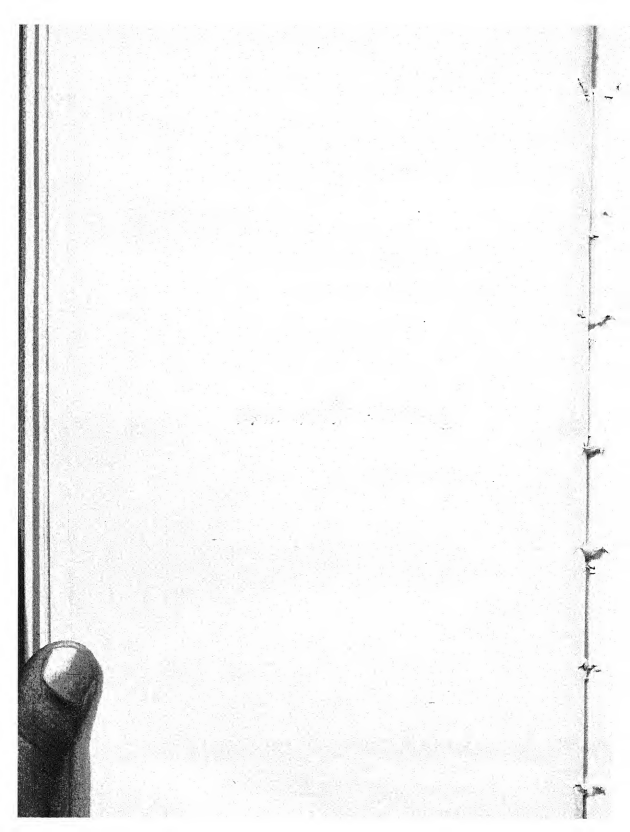
४. आ० स० रि० १६१३-१४।

पू. डा० विनयतेष महाचार्य — बुधिस्ट श्राइकान्याफी पृ ० २ ८ ।

वस्तुतः यह सब धर्मों के पनपने का समय था। इस युग में न ते। साम्प्रदायिक मतभेद ही था त्रौर न 'कम्युनल कैन्कर'। सब धर्मानुयायी शान्ति तथा सुख का जीवन व्यतीत कर रहे थे। हिन्दू-मन्दिर के पास ही बौद्धों का महाविहार वर्तमान था और भगवान् बुद्ध की प्रतिमा के पास जैनों की मूर्तियाँ थीं। एक ब्राह्मण के घर के पास बौद्ध निवास करता था ख़ौर बौद्ध के गृह के समीप एक जैनो की भीपड़ी विद्यमान थी। कहने का तात्पर्य यह है कि इस काल में इन परस्पर-विरोधी धर्मों में भी द्वेष का लेश नहीं था। सभी प्रेमभाव से एकत्र निवास करते हुए ऋपने-ऋपने धर्म का पालन करते थे। सर्वत्र विश्वविजयिनी शान्ति का एक-छत्र साम्राज्य था तथा त्रानन्द ही आनन्द व्याप्त था। इस समस्त विश्वव्यापिनी शान्ति का प्रधान कारण गुप्त-नरेशों की धार्मिक-सहिष्णुता थी। वैष्णव धर्मानुयायी होने पर भी गुप्त नरेशों ने किसी धर्म-विशेष के लिए कभी पचपात का पल्ला नहीं पकड़ा श्रीर सर्वदा समभाव से व्यवहार किया। उनके विशाल हृदय तथा उदार चित्त में वैष्ण्व धर्म के लिए जितना स्रादर था उतना ही जैन तथा बौद्ध धर्म के लिए भी था। उन्होंने इन नास्तिक धर्मों के प्रति मौखिक सहानुभूति ही नहीं दिखलाई प्रत्युत राज्यकेष से पर्याप्त धन देकर अपनेक बौद्ध मन्दिरों का निर्माण करायां था तथा बौद्ध महाविहारों की सहायता की थी । अन्य पाश्चात्य-नरेशां की भांति, किसी राजनैतिक चाल से, उन्होंने अन्य धर्मों केा सहायता नहीं पहुँचाई बल्कि यह अलौकिक उदारता उनके आदर्श चरित्र का एक स्वाभाविक ग्रंग थी। गुप्त-नरेशों की धार्मिक-सिंहण्युता की जितनी प्रशंसा की जाय थाड़ी ही है। जब हम उस सर्वत्र शान्तिमय तथा आनन्द से प्लावित, धार्मिक कलह से विरहित, गुप्त-साम्राज्य की कल्पना करते हैं तो सचमुच उसके आगे स्वर्ग का सुख भी तुच्छ मालूम पड़ता है। धन्य थे वे परम उदार, विशालहृदय गुप्त-नरेश तथा धन्य थी उनको धार्मिक सहिष्णुता ! यदि धार्मिक दृष्टि से भी गुप्त-काल के। 'मुनर्था-युग' कहें तो इसमें कुछ भी अत्युक्ति न होगी। जिस काल में परस्पर-विरोधी धर्म भी श्रपना कुटिल तथा सापत्न्यभाव छे। इकर शान्तिपूर्वक रहे उसे 'सुवर्ण-युग' के सिवा और कहा ही क्या जा सकता है ?

१. व न्यगुप्त का गुणैधर तामपत्र — इ० हि० का० मा० ६, पृ० ५१।

गुप्त-कालीन भौतिक-जीवन



मनुष्य के जीवन में समाज का बहुत वड़ा स्थान है। समाज मनुष्य-जीवन का प्राण है। यदि मनुष्य को समाज से बाहर कर दिया जाय तो उसका जीवन निर्वाह करना कठिन हो जायगा। सिद्ध महात्माओं के लिए समाज भले ही उपयोगी न हो परन्तु जन साधारण के लिए यह अत्यन्त आवश्यक है। आँगरेज़ी में एक कहावत है — Man is a social animal. अर्थात् मनुष्य समाज का आदी है। यह कथन अच्रशः सत्य है। समाज में मनुष्य के लिए चार आश्रम—ब्रह्मचर्य, गार्हस्थ्य, वानप्रस्थ और संन्यास—बनाये गये हैं। प्राचीन भारतीय जिस प्रकार ब्रह्मचर्य काल में अध्ययन और संन्यास में तपस्या को प्रधानता देते थे उसी प्रकार गार्हस्थ्य काल में वे सांसारिक सुख तथा आनन्द पर विशेष ज़ोर देते थे। इस काल में सांसारिक सुख तथा आनन्द पर विशेष ज़ोर देते थे। इस काल में सांसारिक सुखों और वैभवों का उपभोग करने में वे कभी शुट नहीं करते थे। गत अध्याय में गुत-कालीन समाज का वर्णान किया गया है अतः यहाँ गुत-कालीन मौतिक-जीवन का वर्णान करना कुछ अप्रासंगिक न होगा। इस अध्याय में दिखलाया जायगा कि गुत-काल में लोगों का रहन-सहन कैसा था, वे कैसे आमोद-प्रमोद पसन्द करते थे, कैसे वस्त्र पहनते और कैसे आम्रूष्ण धारण करते थे। इसका पता भी इससे लगेगा कि गुतकाल में भौतिक जीवन कितना ऊँचा था।

गुप्त-काल में भौतिक जीवन अपनी परा काष्टा को पहुँचा हुआ था। लोग सुख से अपना समय विताते थे। फ़ाहियान ने तत्कालीन सुख सम्पत्ति का बड़ा सुन्दर वर्णान किया है। उसके वर्णान से पता चलता है कि उस समय के आमोद-प्रमोद की लोगों ने अपने रहने के लिए बड़े बड़े महल बनवाये थे। सामग्री महाकवि शह्रक ने वसन्तसेना के घर का वर्णान करते हुए लिखा है कि उसका घर एक बहुत बड़ा महल था जिसमें सात प्रकोष्ठ (आजकल के शहर में बने हुए घरों का चौक ) बने हुए थे। इन महलों की सीढ़ियों में अनेक रत्न जड़े थे और बाहर चूने से सफ़दी की गई थी । वसन्तसेना के महल में आजकल की तरह खिड़कियाँ (बातायन) थीं। कालिदास ने भी उस समय के महलों में खिड़कियों के होने का वर्णन किया है। अपनी प्रिया के पास मेंच को भेजते समय

१. फोहियान का यात्रा-विवरण ।

२. विविधरत्नप्रतिबद्धकाश्चनसापानशाभिताः ।

न भच्चयन्ति वायसाः वलि सुधासवर्णतया ॥ — मुच्छकटिक ४ ।

३. स्फटिकवातायनमुखचन्द्रै: निध्याययन्तीवोज्जयिनीम् । — मृ० श्रं० ४ ।

४. प्रासादवातायनसंस्थितानां नेत्रोत्सवं पुष्पपुराङ्गनानाम् । —रघु ६।२४ ।

यज्ञ कह रहा है कि ऐ मेन ! खिड़की के द्वार से ही तुम मेरी प्रिया के पास जाना । महलों में स्नानागार भी हुआ करते थे। आजकल की भाँ ति उस समय भी महल के प्रधान फाटक के आगे पहरेदार खड़ा रहता था । मनुष्यों के मनोरंजन के लिए गान-भवन, नाटक-गृह और चित्रशाला आदि विद्यमान थे जिनमें आकर नागरिक आनन्द लाम किया करते थे। रत्नावली नाटिका में प्रेचाग्रह, संगीतग्रह और चित्रशाला का बड़ा सुन्दर वर्णान पाया जाता है । बाण ने भी चित्रशाला और गन्धर्वशाला का रमणीय विवरण दिया है। इससे स्पष्ट प्रकट होता है कि उस काल में रमणीय और भिन्न-भिन्न प्रकार के गृहों का प्रचुर प्रचार था।

श्राजकल की भाँ ति गुप्त-कालीन शौकीन लोग भी श्रापने घर के श्रागे एक छोटा सा उद्यान लगाया करते थे। ये उद्यान बड़े हा सुन्दर होते थे। इनमें श्रानेक रमणीय पत्ती पाले जाते थे। इनमें एक तालाब श्रीर कीडा-पर्वत भी

उद्यान होता था जो बहुत सुन्दर होता था। महाकिव कालिदास ने यद्ध के घर के आगे ऐसे ही उद्यान का वर्णन किया है जिसमें एक तालाव था और उसकी सीढ़ियाँ मरकत मिण से जटित थीं । आपने शहर के 'बाहरी तरफ़' भी उद्यानों का वर्णन किया है। शहर के भी महलों के आगे उद्यानों का वर्णन किया है। शहर के भी महलों के आगे उद्यानों का वर्णन किया है। शहर के भी महलों के आगे उद्यानों का वर्णन किया है। ये उद्यान बड़े आनन्दप्रद थे जिनमें रिसकजन आनन्द किया करते थे।

तःकालीन शौक़ीन मनुष्य, अपने मनोरंजन के लिए, अनेक प्रकार के पन्नी पालते थे। शूद्रक ने वसन्तरेना के महल के सातवें प्रकाष्ट्र का वर्णन करने हुए शुक, सारिका, कोयल, काक, तित्तिर, चातक, कबूतर, मोर श्रीर हंस पिन्द-पालन आदि पिन्धों के पाले जाने का उल्लेख किया है । कहीं शुक सूक्त पढ़ रहा है तो कहीं कोयल कुहू-कुहू की सुन्दर ध्वनि कर रही है। कहीं तित्तिर श्रपनी रणकुशलता दिखला रहा है तो कहीं सारिका सुन्दर एवं मधुर शब्द थाल रही है। उस समय भी काक को दूध-भात खिलाने की चाल थी । कालिदास ने यन्द-रनी के घर मधुर-भाषण निपुण रासका सारिका का वर्णन किया है । वाण ने शद्रक की सभा में एक प्रतिहारी के द्वारा लाये गये पिण्डत शुक का वर्णन किया है।

१. मेघदूत उतराद्ध ।

२. श्रीत्रिय इव सुखे।पिषण्टा निद्राति दै।वारिकः ।— मृच्छ्कटिक श्रं० ४ ।

३. मुक्जी — हर्ष ० ।

४. मेधदूत उत्तराई ।

५. मृच्छकटिक ।

६ पठति शुकः, कुरकुरायते मदनसारिका, योध्यन्ते लावकाः, प्रेष्यन्ते पक्षरकपोताः ।
— मृच्छकटिक ४।

७. सदझा कलमादनेन त्रलोमिता न मच्चयन्ति वायसाः वित सुवासवर्णतया । — मृच्छ्काटिक ४ ।

पृच्छन्ती वा मधुरवचनां सारिकां पञ्चरस्थां,

कचिद्भतुः समर्गा रसिके । त्वं हि तस्य प्रियेति । जत्तरमेव २५।

पहाड़पुर (ज़ि॰ राजशाही, उत्तरी बंगाल) की खुदाई में हंस, मयूर, कोकिल आदि पित्त्यों के बहुत से चित्र मिले हैं जिनसे गुप्त-कालीन पालत् पित्त्यों का ज्ञान होता है तथा तत्कालीन साहित्य में वर्णित पित्त्यों के वर्णान की पृष्टि होती है । इन पित्त्यों के अलावा अनेक जानवरों के रखने की भी प्रथा थी। शूद्रक ने वसन्तसेना के महल में भेड़े की गर्दन मले जाने का वर्णन किया है। महाराज हर्षवर्धन के महल में भी हिरन, कस्त्रीमृग तथा अन्य जानवरों के पालने का उल्लेख मिलता है ।

गुप्त-काल में सवारी आदि के काम के लिए प्रायः घेड़ा, हाथी, रथ और पाल-कियों का उपयोग किया जाता था। गुप्तकालीन वाघ गुफाओं में घेड़ीं और हाथियों पर

चढ़े हुए स्त्री-पुरुषों के चित्र मिलते हैं । पहाड़पुर की खुदाई में प्राप्त घोड़े और रथ पर सवार सैनिकों के चित्र दर्शनीय हैं। कालिदास ने लिखा है कि जब इन्दुमती का स्वयंवर रचा गया तब वह अपने पित के। वरण करने के लिए पालकी पर चढ़कर स्वयंवर में स्त्राई। पालकी में चार स्त्रादमी कन्धा लगाये हुए थे । शह्दक ने प्रवहण् नामक एक गाड़ी का वर्णान किया है जिसमें घोड़े जुते रहते थे । शायद वह स्त्राजकल की बग्गी के स्त्राकार की होती थी। साधारणतया वहन कार्य के लिए घोड़े तथा गाड़ी स्त्रादि का प्रयोग होता था परन्तु लड़ाई में रथ ही काम में लाये जाते थे।

गुप्त-कालीन मूर्तियों श्रौर साहित्यिक वर्णानों से हमें इस काल में स्त्री पुरुषों के द्वारा व्यवहृत वस्त्रों का पूर्ण ज्ञान प्राप्त होता है। भारत में शीत श्रौर उष्ण श्रानु के अनुसार समय-समय पर भिन्न-भिन्न प्रकार के वस्त्र पहने जाते वस्त्र थे। फ़ाहियान के वर्णान से ज्ञात होता है कि गुप्तों के समय में प्रधानतया ऊनी और रेशमी वस्त्रों का ही व्यवहार होता था । रेशम का कपड़ा चीन देश से श्राता था। इसी कारण यह 'चीनांशुक' कहलाता था। महाकवि कालिदास ने श्रभिज्ञान-शाकुन्तल में इसी 'चीनांशुक' वस्त्र का उल्लेख किया है । इससे स्पष्ट प्रतीत होता है कि गुप्तों के समय में इस वस्त्र का प्रचर प्रचार था।

गुप्त-काल में स्त्री और पुरुष भिन्न-भिन्न वस्त्रों का उपयोग करते थे। पुरुषों के लिए अधेवस्त्र (धाती) तथा ऊर्ध्ववस्त्र—उत्तरीय या उत्तरासंग (चादर, दुपट्टा)—का व्यवहार होता था । इस युग की मूर्तियों पर सादे स्त्रोर बारीक वस्त्रों का स्त्राभरण

१. आ० स० इ० रि०।

२. मुक्तजी हर्ष पृ० ६१ [ कादम्बरी ] पूर्वाध - प्रारम्भ ।

३. वाव केव्स दृश्य ६।

४. मनुष्यवाद्यां चतुरस्रयानमध्यास्य कन्या परिवारशाभि । विवेश मञ्चान्तरराजमार्गं पतिंवरा क्रृप्तविवाहवेषा ॥ — रघुवंश ६।१० ।

५. मृच्छक्रटिक ।

६. फाहियान का यात्रा-विवरण पृ० ६०।

७. चीनांशुकमिव केतोः प्रतिशतं नीयमानस्य । — शङ्कन्तला ।

८. से।शल लाइफ इन इंशेंट इण्डिया । पृ० १५६ ।

दर्शाया गया है जिससे अधवस्त्र के। इस रूप में देखना किउन हो जाता है। गुप्त-कालीन सेन के सिकों पर राजाओं के चित्र एक प्रकार के लम्बे केंग्ट (Persian Coat) पहने हुए श्रंकित मिलते हैं। साधारण मनुष्य सिर पर उष्णीष (पगड़ी) तथा राजा लोग मुकुट धारण करते थे। कालिदास ने इन्दुमती के स्वयंवर में आये हुए राजाओं के सिर पर मुकुट का वर्णन किया है । प्राय: सभी कन्चे पर चादर रक्खा करते थे। बौद्ध, हिन्दू और जैन साधुओं के व्यवहार के लिए कमशः लाल, भगवा तथा सफ़ेद कपड़े का वर्णन सहित्य में मिलता है। स्त्रियाँ साड़ी पहनती थीं। उनका कपड़ा रंगीन हुआ करता था। नर्तिकयाँ, नृत्य के समय, लहँगा पहनती थीं। मथुरा के कंकाली टीले से मिले हुए प्रस्तरों में लहँगा और चादर (बन्डी) पहने हुए स्त्रियों के चित्र अंकित हैं जिनमें स्त्रियाँ साड़ी श्रीर चोली पहने दिखलाई गई हैं । अजनता के चित्रों में एक श्याम-वर्ण स्त्री का चित्र है जो छींट की ग्रँगिया पहने है। इससे स्त्रियों हो पता सी पता चलता है।

गुप्त-काल में वालों के शृङ्कार की स्रोर विशेष ध्यान दिया जाता था। पुरुष बड़ेबड़े बाल रखते थे। बालकों के बुँघराले लम्बे बालों के काकपच्च कहा जाता था तथा
ये बड़े शौक से रक्खे जाते थे। महाकिव कालिदास ने वालक
रघु स्रौर रामचन्द्र के सिर पर काकपच्च का वर्णन किया है।
पहाड़पुर की खुदाई में प्राप्त एक मन्दिर में बलराम की मूर्ति मिली है जिसमें, उनकी
किशोरावस्था में, उनके सिर पर बालों की लम्बी चाटियाँ दिखलाई गई हैं। काशी
के भारत-कला-भवन में कार्त्तिकेय की एक मूर्ति मिली है जिसमें उनके सिर पर काकपच्च
विराजमान हैं। वाघ की गुफान्त्रों में स्त्री-गायिकान्त्रों के सिर के पीछे प्रन्थि-युक्त केश
हैं जो श्वेत पुष्पों की मालान्त्रों से गूँथे गये तथा विभूषित हैं । मूर्तियों तथा चित्रों में
स्त्रियों के केश विन्यान का सुन्दर प्रकार मिलता है। गुप्त-काल में स्त्रियाँ सुगन्धित द्रव्यों
के। जलाकर, उनकी गर्मी से, स्त्रपने गीले केशों की सुखाती तथा सुगन्धित करती

१. हेवेल - इंडियन स्कल्पचर एएड पेंटिंग | प्लेट नं ० ३५ |

२. कश्चिषथामागमवस्थितेऽपि स्वसंत्रिवेशाद्वयतिल विनीव । वज्रांशुगर्भोङ्गुलिरन्त्रमेकं व्यापारयामास कर किरोटे ॥ — रघु० ६।१६ ।

३. सिमथ--मथुरा एन्टिकिटी छेट्स १४ तथा = ४ ।

४. वाव केव्स दृश्य ६.

प्र. सवृत्तचृत्वश्चलकाकपच्चैरमात्यपुत्रैः स वयोभिरन्वितः ।— रघु० ३।२८ ।
कै शिकेन स किल चितीश्वरो राममध्वरिवद्यातशान्तये ।
काकपच्चधरमेत्य याचितः तेजसां हि न वयः प्रतीचते ॥ वही ११।१ ।

६. वाघ केन्स दृश्य ४ प्लेट ही 🕂 ई० ए० ५०।

थीं। कालिदास ने इसका बड़ा ही सुन्दर वर्णन किया है। केशों में मन्दार के फूल लगाकर उनके। सुगन्धित करने का उल्लेख भी कालिदास ने किया है।

बालों के सुन्दर जुड़ा पर सुगन्धित सामग्री श्रीर माती की लड़े या केाई रत-जटित आभूषण धारण किया जाता था। अजंता की गुफा में एक स्त्री के केश-विन्यास श्रीर शृङ्कार करने का एक बहुत ही सुन्दर चित्र है ।

शरीर को सुन्दर और रमणीय वनाने के निमित्त ग्राभूषण का प्रयोग गुप्त-काल में भी प्रचुर परिमाण में किया जाता था। स्त्री तथा पुरुष दोनों ही न्नाभूषणों के शौक़ीन होते थे।

श्राजकल के राजाओं की भाँ ति गुप्त-कालीन नरेश भी श्राभूषणों के कुछ कम प्रेमी नहीं थे। महाकिव कालिदास ने वर्णन किया है कि इन्दुमती के स्वयंवर में समागत राजवृन्द केयूर (विजायड) श्रंगुलीयक (श्रॅग्टी) और हार पहने हुए थे । ये केयूर रत्नों से जिटत श्रीर बहुमूल्य होते थे तथा श्रॅग्टी रत्नों की वनी हुई थी। यन्न के हाथ में सुवर्ण के वलय पहनने का उल्लेख भी कालिदास ने किया है । पहाड़पुर (राजशाही, बंगाल) की खुदाई में पुरुषों की मूर्तियाँ मिली हैं जिनके वन्नःस्थल पर यज्ञोपवीत, किट पर किटवन्ध तथा उदर में उदरवन्ध श्रादि श्राभूषण पाये जाते हैं । वात्स्यायन ने श्रपने कामसूत्र में नवयुवक पुरुषों को भिन्न भिन्न श्राभूषण पहनने का उपदेश दिया है । इन सब वर्णनों से गुप्त-कालीन पुरुषों के आभूषणों का पता चलता है । गुप्त-कालीन सिक्कों पर ऐसे चित्र मिलते हैं जिनमें राजा कर्णभूषण पहने हुए दिखलाया गया है । स्त्रियाँ पैरों में धुँधरूवाले गहने श्रीर हाथों में कड़ा पहनती थीं । श्रमूल्य मिणयों और रत्नों के हार, श्रॅग्टियाँ, रत्नजिटत भुजबन्ध तथा कुणडल आदि गहनों का उपयोग होता था । श्रजन्ता की गुफाओं में ऐसे आभूषणों से सुसज्जित श्रनेक चित्र श्रिक्त हैं । चन्द्रगुप्त प्रथम तथा कुमारदेवी वाले सोने के सिक्के पर, विवाह के उपलन्त में, राजा कुमारदेवी को श्रॅग्टी देते हुए श्रिक्कत किया गया है।

१. जालोद्गीणै : उपचितवपुः केशसंस्कारधूपैः । - पूर्व मेव ३२।

२. मेबदूत, पूर्व ।

३. स्मिथ — हिस्ट्री आव फाइन आर्ट्स इन इंडिया | छेट ५६।

४. विस्तत्तमं सादपरे। विलासो रत्ना नुविद्धाङ्गदको टिलग्नम् ।

प्रालम्ब मुत्कृष्य यथावकारां विनाय साची कृतचारुवकत्रः ॥—-रघु० ६।१४ ।
कुरोरायातात्रतलेन कश्चित् करेण रेखाध्वजलाञ्क्यनेन ।
रत्नाङ्गुली यप्रभयानुविद्धानुदीरयामास सलीलमन्दान् ॥—वही ६।१६ ।
कश्चिद्ध कृतिकि भिन्न हारः सुहृत्समा भाषणतत्परोऽभृत् ।—वही ६।१६ ।

५. तस्मिन्नद्रौ कतिचिदवलाविषयुक्तः स कामी, नीत्वा मासान् कनकवलयभ्रं शरिक्तप्रकोष्टः ॥ मेघदूत पूर्व २ ।

६ भा० स० इ० रि० — १६३५-२६।

७, कामसूत्र अ० ३।

प. स्मिथ—हिस्ट्रो आव फाइन आट्<sup>९</sup>स इन इंडिया, चित्र २०६।

शूद्रक ने चारुदत्त की स्त्री के द्वारा वसन्तसेना के लिए प्रेषित मोतियों के हार का वर्णन किया है तथा वसन्तसेना के, चारुदत्त के घर रक्खे गये, अनेक आभूषणों के चोरी चले जाने का मो उल्लेख किया है । वास्त्यायन ने स्त्रियों के लिए आभूषण पहनना अत्यन्त आवश्यक वतलाया है और लिखा है कि स्त्री सदा सुन्दर वस्त्रों तथा आभूषणों से सुसजित होकर पित के सम्मुख जाया करे । इससे स्पष्ट प्रतीत होता है कि गुष्त-काल में आभूषणों का प्रचुर प्रचार था और स्त्री-पुरुष बड़े चाव से इन्हें पहनते थे। इसके अतिरिक्त गुष्त-कालीन मूर्तियों का अवलोकन करने से तत्कालीन आभूषणों का पूर्ण ज्ञान हो सकता है।

सामाजिक जोवन में आनन्द-लाभ के निमित्त, समय-समय पर, बड़े-बड़े उत्सव हुआ करते थे। महिषं वात्स्यायन ने इन उत्सवों को पाँच भिन्न-भिन्न भागों में विभक्त किया है। पूजा के लिए सामृहिक यात्रा. समाज-गो॰ठी. समा-

पानक, उद्यान भ्रमण श्रीर समस्या-कीड़ा ये पाँच उत्सव थे । वास्यायन के मतानुसार इन सार्वजनिक उत्सवों का श्रानन्द अपने विनिष्ठ मित्रों श्रीर समान वयवाले सहवासियों के साथ ही लिया जा सकता है । फाहियान ने पाटलिपुत्र के वर्षान में लिखा है कि "नित वर्ष रथ-यात्रा होतो है । दूसरे मास की श्राठवीं तिथि को यात्रा निकलती है । चार पहिये के रथ बनते हैं । यह पूस पर ठाटो जाती है जिसमें धुरी तथा हमें लगे रहते हैं । रथ बीस हाथ ऊँचा श्रीर सूप के श्राकार का बनता है । ऊपर से सफ़ेंद चमकीला ऊनी कपड़ा मढ़ा जाता है । माँ त भाँ ति की रँगाई होती है । देवताश्रों की भव्य मूर्तियाँ सोने, चाँदी श्रीर स्फटिक की बनती हैं । रेशम की ध्वा और चाँदना लगती है । चारों कोने कलँगियाँ लगती हैं । बीस रथ होते हैं । एक से एक सुन्दर और मड़कीले, सबके रंग न्यारे । नियत दिन पर आसपास के यित श्रीर यहां इकटें होते हैं । गाने-बजानेवालों को साथ ले लेते हैं । पारी-पारी से नगर में प्रवेश करते हैं । इसमें दो रातें बीत जाती हैं । सारी रात दिया जलता है । गाना, बजाना और पूजन होता है । प्रत्येक जनपद में ऐसा ही होता है ।" इन सब श्रानन्दप्रद उत्सवों के अतिरिक्त मनोरंजन के श्रीर भी श्रमेक साधन थे ।

१. केादिशतसहस्रम्व्येन च मुक्ताहारेण । - मृच्छकटिक ५० ३२ ।

२ वही, अं० ४।

३. नायकस्य च न विमुक्ताभूषणं विजने संदर्शने तिष्ठेत् । —कामसूत्र १० २२६।

४. घंटानिक्चनं, गे।ष्ठांसमवायः, समापानकम्, उद्यानगमनं, समस्या क्रीडाः प्रवर्तयेत् । —कामसूत्र, १०४६ ।

प्र. समस्याद्या सहक्रीडा विवाहा संगतानि च।
 समानैरेव कार्याणि नेात्तमैर्नापि वाऽधमैः।।
 परस्परसुखास्वादा क्रीडा यत्र प्रशुज्यते।
 विशेषयन्तो चान्यान्य संबंधः स विधीयते॥ – कामसूत्र, पृ० १९०।

६. फाहियान का यात्रा-विश्रण, पुरु ५६-६०।

राजा श्रौर चत्रिय वर्ग श्राखेट के। बहुत पसन्द करते थे। राजा श्रोर राजकुमार अपने साथियों के सहित शिकार करने के लिए जाया करते थे। गुप्त-कालीन सिक्के गुप्त-सम्राटों की मृगया-प्रियता के ज्वलन्त उदाहरण हैं। सिकों पर समुद्र-गुप्त बाघ का शिकार करता हुन्ना न्नौर चन्द्रगुप्त साधन विक्रमादित्य तथा कुमारगुप्त प्रथम सिंह का शिकार करते हुए दिखलाये गये हैं। सिक्के में चन्द्रगुप्त विक्रमादित्य अपनी प्रचएड विकराल क्रवाण से सिंह के। मारते हुए दिखलाया गया है । इससे स्पष्ट प्रतीत होता है कि गुप्त-नरेश मृगया-कौशल में ऋत्यन्त निपुण् थे और उन्हें ऋाखेट ऋत्यन्त प्रिय था। महाकवि कालिदास ने भी, अपने अभिज्ञान-शाकुन्तल में. मुक्तकएउ से मृगया की प्रशंसा की है तथा इसके अनेक गुण दिखलाते हुए लिखा है कि लोग व्यर्थ ही मृगया के। व्यसन कहा करते हैं, इससे अधिक विनाद भला और कहाँ मिल सकता है। रघुवंश में दशरथ की मगया का उल्लेख है । मेड़ों. मैंसों तथा हाथियों की परस्पर लड़ाई का भी उस समय प्रचार था। शूदक ने लड़नेवाले मेष ( भेड़ा ) को प्रावा के मर्दन का वर्णन किया है । जुम्रा. शतरज स्पीर चौपड़ आदि के खेल भी लोगों का मनोरंजन करते थे। मृञ्छकटिक में जुल्ला खेलने का बड़ा ही सुन्दर, विशद और मनोरजक वर्षान मिलता है। जुआड़ी जुआ खेल रहे हैं ग्रीर चृत-शास्त्र के पारिभाषिक शब्दों का प्रयोग कर रहे हैं। एक पात्र प्रसन्न होकर कह रहा है कि 'जुल्ला खेलना मनुष्यों के लिए सिंहासन-रहित राज्य को प्राप्त करना है "। मृच्छकटिक जैसा जुआ खेलने का विस्तृत और विशद विवेचन अन्यत्र उपलब्ध नहीं है। महाकवि कालिदास ने भी चौपड खेलने का वर्शन किया है । इन सब वर्शनों से स्पष्ट प्रतीत होता है कि गुप्त-काल में जुआ श्रीर चौपड़ खेलने का प्रचुर प्रचार था तथा लोग इसे श्रामोद और मनोरंजन

प्राचीन भारत में भोज्य-सामग्री की कमी नहीं थी। प्रत्येक खाद्य-पदार्थ प्रचुर मात्रा में उपलब्ध था। लोगों की रुचि के अनुसार अनेक प्रकार के भोजन बनाये जाते थे। पाकशास्त्री अपनी कला में निपुण थे तथा भिन्न-भिन्न प्रकार के भोजन भोजन बनाते थे। शुद्रक ने चावल के प्रकाये जाने का वर्णनं किया है । खाद्य पदार्थों में चावल के अतिरिक्त गुड़, घृत, दिध, मोदक और पूप का

का साधन समभते थे।

१. एलेन-गुप्त कायंस ।

२. इति विस्मृतान्यकरणीयमात्मनः, सचिवावलम्बितधुरं नराधिपम् । परिवृद्धरागमनुबन्धसेवया. मृगया जहार चतुरेव कामिनी ॥ — रधुवंश १ । ६ १ ।

३ इतश्चापनीतयुद्धस्य मल्लस्येव मर्घते योवा मेषस्य। - मृच्छकटिक अं०४।

४. वही अंक २।

ब्रतं हि नाम पुरुषस्य असिंहासनं राज्यम् । – वही अं० २ ।

६. कुरोरायाताम्रतलेन कश्चित्, करेण रेखाध्वजलाञ्चनेन ।
रताङ्गुलीयशभयानुनिद्धानुदीरयामास सलीलमकान् ॥ —रवु० ६।१८ ।

७. श्रायामिततगडुलोदकप्रवाहा रथ्या ।--मृच्छकटिक अं० १।

वर्णन भी मृच्छुकटिक में पाया जाता है । सम्भवतः इन्हें लोग बड़े चाव से खाते थे। भारतीयों का साधारण भोजन दाल, चावल, रोटी, बाजरा, दूध, घी, मिठाई और शक्कर था । कालिदास के वर्णन से ज्ञात होता है कि गुप्त-काल में धान और ईख की पैदावार प्रचुर परिमाण में होती थी । महात्मा बुद्ध से पहले भारत में मांस खाने की प्रथा प्रचलित थी। परन्तु बौद्ध-धर्म के कारण इस प्रथा का नाश हो गया। बौद्ध धर्मानुयायियों ने अहिंसा का कत लेकर शाकाहार करना प्रारम्भ किया। अतः हिन्दुओं ने भी मांस खाना त्याग दिया। जनता मांस-भच्चण को हेय समक्तती थी। मदिरा का पीना भी निषद्ध था। परन्तु कालिदास ने बलराम के मदिरा पीने का उल्लेख किया है ।

फ़ाहियान ने लिखा है कि "सारे देश में कोई अधिवासी न हिंसा करता है, न मद्य पीता है और न लहसुन-प्याज़ ही खाता है। केवल चाएडाल ही ऐसा करते हैं। जनपद में न तो लोग सुअर और मुर्ग़ी पालते हैं और न जीवित पशु ही बेचते हैं। न कहीं सुनागार है और न मद्य की दूकानें। वेवल चाएडाल ही मछली मारते, मृगया करते तथा मांस बेचते हैं।" उपर्युक्त वर्णान से गुप्त-कालीन लोगों के निरामिष, शुद्ध तथा पवित्र भोजन का अनुमान किया जा सकता है।

भोजन दिन में दो बार—पूर्वाह और श्रपराह में—िकया जाता था है। भोजन में सोने, चाँदी श्रीर ताँ वे श्रादि के पात्रों का व्यवहार था। दस दीनार में ही भोजन का निर्वाह हो जाता था। चन्द्रगुप्त दितीय के गढ़वा (गु॰ सं॰ ८८) के लेख में एक ब्राह्मण के भोजन के लिए दस दीनार दिये जाने का वर्णन मिलता है। दस दीनार आधुनिक सात माशा सोने के बरावर होते हैं। इतने थोड़े धन से एक ब्राह्मण का निर्वाह होना आजकल किंदन है परन्तु उसी गढ़वा के लेख से यह ज्ञात होता है कि गुप्त-काल में खाद्य-सामग्री श्रत्यन्त सस्ती थी जिससे इतने श्रत्य धन में गृहस्थ या राजा लोग साधुओं को भोजन देते श्रथवा श्रद्धा के साथ श्रपने घर भोजन कराते थे। फ़ाहियान अपने वर्णन में लिखता है कि "भिद्धसंघ को भिद्या कराते समय राजा लोग अपना मुकुट

१. गुडोदनं घृतं दिध तण्डुलाः ।—मुच्छ्नकटिक अं० १ ।

बहु विधाहारिविकारं उपसाधयति सूपकारः । वद्ध्यन्ते मोदकाः । पच्च्यन्ते चापूपकाः ।—

बही अं० ४, पृ० १४० ।

२. से।शल लाइ फ इन ए शेंट इण्डिया ।- पृ० १५६।

इन्तुच्छायनिषादिन्यस्तस्य गोप्तुगुंणोदयम् ।
 इन्तुमारक्योद्धातं शालिगोप्या जगुर्यशः ॥—रघु० ४।२०।
 आपादपद्मप्रणताः कलमा इव ते रघुम् ।
 फलैः संवर्षयामासुरुत्वातप्रतिरोपिताः ॥—वही ४।३७।

४. पीत्वा हालामभिमतरसां रेवती लोचनाङ्कां, बन्धुपीत्वा समरविसुखां, लाङ्गुली यां सिषवे ।— मेघद्त श्लाे ।

५. फाहियान - यात्रा-विवरण पृ० ३१।

६. वाल्स्यायन- कामसूत्र पृ० ४७।

उतार लेते हैं। श्रपने बन्धुओं और अमात्यों सिहत अपने हाथ से भोजन परोसते हैं। परोस कर प्रधान के आगे आसन विद्यांकर बैठ जाते हैं? १।

हिन्साँग ने लिखा है कि समाज में दूध, घी, गेहूँ, चीनी श्रीर सरसों के तेल का अधिक व्यवहार होता था?। भोजन के पात्रों का वर्णन करते हुए उसने लिखा है कि सोने, चाँदी, ताँ वे श्रीर लोहे के पात्र काम में लाये जाते थे। उसने हिन्दुओं की भोजन-संबंधी शुद्धता का भी उल्लेख किया है ।

उपर्यु क विवरण से ज्ञात होता है कि गुप्त-कालीन भोज्य सामग्री शुद्ध थी परन्तु ग्रन्छे-अच्छे पदार्थों का उपयोग किया जाता था। तत्कालीन वस्तु-विक्रय के परिमाण को निर्धारित करने के लिए पर्याप्त प्रमाण नहीं मिलते हैं।

भोजन का मूल्य चन्द्रगुप्त द्वितीय के लेखों में उल्लिखित सन्दर्भों के द्वारा एक मनुष्य के वार्षिक भोजन-व्यय का अनुमान किया जा सकता है। वे वाक्य नीचे उद्धृत किये जाते हैं—

'चातुर्दिशायार्थं संघाया चयनी विदत्ता दीनारा द्वादरा। एतेषां दीनाराणां या वृद्धि-दपजायते तथा दिवसे दिवसे संघमध्यप्रविष्टभिच्चोरेको भोजयितव्यः'।

'१२ दीनार चारों दिशास्त्रों से एकतित विश्वस्त संस्था को दान में दिये जाते हैं कि इसके सुद से प्रतिदिन संव में स्नागंतुक एक भिन्नु के भोजन का प्रवंध करेगा'। इससे जात होता है कि १२ दीनार से एक भिन्नु के भोजन का पर्याप्त रूप में वार्षिक प्रवंध हो जाता था। परन्तु यह निश्चित रूप से नहीं कहा जा सकता। इसी स्थान के दूसरे लेख में वर्षान है कि स्नम्नकार्यव ने २५ दीनार स्नौर कुछ अन्य सामग्री १० भिन्नुस्नों के वार्षिक मोजन-व्यय तथा रत्न गृह में दीपक जलाने के व्यय के निमित्त दान में दी थी। प्रथम लेख दूसरे से ४० वर्ष पीछे का है परन्तु इस स्नल्पकाल में भोजय-सामग्रियों के भाव ( Rate ) बढ़ने का अनुमान नहीं किया जा सकता। अन्य प्रामाणिक वार्तों के अभाव में यह मानना समुचित प्रतीत होता है कि गुप्त-काल में एक मनुष्य का वार्षिक भोजन-व्यय १२ दीनार था। स्नाधुनिक काल में १२ दीनार साढ़े आढ माशे सोने के बराबर या २८ रुपयों के बराबर होते हैं । इतने स्नल्प धन से एक वर्ष तक एक मनुष्य का निर्वाह होना कितन है। परन्तु उक्त लेखों से प्रमाणित होता है कि गुप्त-काल में खाद्य-सामग्री स्नत्वन सस्ती थी।

१. फाहियान — यात्रा-विवरण, पृ० ३०।

२. वाटर — होन्साँग मा० १ पृ० १४०, १५१, १६८, १७६।

३. वहां पृ० १७४।

४. का० इ० इ० मा० ३ न ० ६२।

प्र. अन्नकार्दवः मंज शरभङ्ग आमरात राज कुलमूल्यं क्रीतं ईश्वरवासकं पश्चमण्डल्यां प्रणिपत्य ददाति पंचिवशति च दीनारान् । तद्दतयार्थेन थावत् चन्द्रदिवाकरौ पंच भिद्यवो मुंजतां रलगृहे दीपको ज्वलतु । ( प्लोट गु० ले० नं० ५)।

६. आधुनिक मूल्य १ तोला साना = ४०)।

प्राचीन काल में भारतीय समाज बड़ी उन्नत अवस्था में वर्तमान था। समाज के सम्पूर्ण ऋज्ञ उन्नतिशील ये परन्तु फिर भी, किसी न किसी ऋवस्था में, दास-प्रथा का पूर्णतया अभाव नहीं था। हिन्दूसमाज में सर्वेपथम श्रात्म-दान या त्रात्म-समर्पण से ही दास-प्रथा की उत्पत्ति ज्ञात हाती है । गुप्त-काल के पूर्व समय से ही दास-प्रथा प्रचलित थी। मनु के कथना-नुसार समाज में सात प्रकार के दास विद्यमान थे जिनके नाम निम्नांकित हैं ---१-ध्वजाहृत (युद्ध में जीता गया), २-भक्तदास (त्रात्मदान), ३-गृहज (दासी का पुत्र ), ४-कीत ( ख़रीदा गया ), ५-दित्रम ( दूसरे स्वामी का दिया हुआ ), ६ — पैत्रिक (दास के वंशज) ऋौर ७ - दगडदास (दगड रूप में जो दास बनाया गया हो)। दास जो कुछ कमाता था वह सब उसके स्वामी का होता था। उसके साथ सदा सद्व्यवहार किया जाता था। वह अमेरिकन गुलामें की भाँति, अत्याचार का पात्र नहीं था। भृत्यों तथा दासें। में इतना ही अन्तर था कि भृत्य नौकरी करते हए भी स्वतन्त्र था और इस प्रकार दह जा कमाता था उसका अधिकारी वह स्वयं हाता था। परन्तु दासों के विषय में यह बात नहीं थी। दास स्वामी के परिवार का एक अङ्ग ही समभा जाता था श्रौर उसके साथ मनुष्योचित बर्ताव किया जाता था। यह कोई स्त्रावश्यक नहीं था कि दास सर्वदा दास ही बना रहे। वह अपने स्वामी के प्रतिबन्ध के। पूरा कर स्वतन्त्र हो सकता था । याज्ञवल्क्य-स्मृति में इस बात का उल्लेख मिलता है कि बलात्कारपूर्वक दास बनाये गये या चारों द्वारा ख़रीदे गये दासें का यदि उनका स्वामी मुक्त नहीं करना चाहता था तो राजा स्वयं मुक्त करवा देता था। स्वामी के प्राण को बचानेवाला दास भी मुक्त कर दिया जाता था । शूद्रक ने भी दासी-पुत्रों का वर्णन किया है जा ख़रीदी गई दासियों के पुत्र होने के कारण 'दासी-पुत्र' कहे जाते थे। ये दाल के समान महलों में रहते थे। 'दासी पुत्र' शब्द धीरे-धारे बुरे ऋर्थ में अयुक्त होने लगा। अन्त में यह शब्द गाली का वाचक हो गया। इससे ज्ञात होता है कि कीत दासी का पुत्र होना कितना बुरा स्त्रीर निन्दित समभा जाता था। परन्त तै। मी गुप्त-कालीन दासें। की अवस्था अ फ्रीका के दासें। की अवस्था से शतगुनी अच्छी थी। वे सद्व्यवहार के पात्र तथा स्वतन्त्र हाने के अधिकारी थे।

यद्यपि गुप्त-काल में विज्ञान की पर्याप्त उन्नति हुई थी तो भी अन्यविश्वासें। का प्रभाव लोगों के हृदय पर से नहीं हटा था। ग्रन्थ-विश्वास किसी न किसी रूप में सर्वत्र फैला हुन्रा था। लोग भूत प्रेतों में विश्वास करते थे। मन्त्र अन्ध-विश्वास ज्ञादि के रूप में अन्ध-विश्वास तो भारतवर्ष में अत्यन्त प्राचीन-काल से चला स्राता है फिर गुप्त-काल ही इससे ग्रञ्जूता कैसे बचता। ग्रथर्व वेद

१. स्वतन्त्रस्यात्मना दानात् दासत्वमवदत् भृगुः । — कात्यायन ।

२. ध्वजाहती मक्तदासा, गृहजः कृतदित्रमा । पैत्रिका दण्डदासश्च सप्तेते दासयानयः ॥— मनु० व।४१५ ।

३. बलादासीकृतश्चारैः विक्रीतः चापि मुच्यते । स्वामोप्राणप्रदो भक्त त्यागान्तन्निःक्रयादपि ॥ — याज्ञ ० २।१८२ ।

और संस्कृत-साहित्य में सम्मोहन, पीड़न, वशीकरण तथा मारण आदि का वर्णन मिलता है। डा॰ घोषाल गुप्त लेखों में उल्लिखित 'आवातप' की समता 'सभूतवातप्रत्याय' से बतलाते हैं। उनके कथनानुसार यह एक प्रकार के टैक्स का नाम है जो भूत और बात के हटाने के लिए लगाया जाता था । फ़्लीट महोदय ने इसका सन्देहात्मक अर्थ किया है । 'मानसार' में मनुष्यों में प्रचलित भूत, प्रेत, पिशाच, ब्रह्मराच्चस तथा बेताल आदि में विश्वास का उल्लेख मिलता है । शुद्धक ने भी राजा और उच्चश्रेणी के लोगों में शकुन तथा भविष्यवाणी पर विश्वास करने का वर्णन किया है । कालिदास ने दुष्यन्त की दाहिनी भुजा के फड़कने का उल्लेख किया है । रामचन्द्र के द्वारा सीता परित्याग के पूर्व सीता के अशुभ-सूचक दाहिने हाथ के फड़कने का उल्लेख मिलता है । इस काल में, बौद्धों में, प्रचुर मन्त्र-तन्त्र का प्रचार था। इसी कारण बौद्धों की मन्त्रयान नामक नई शाखा का प्रादुर्भाव हुआ।

ममाज को बास्तविक स्थिति का ज्ञान प्राप्त करने के लिए तत्कालीन मनुष्यों के चरित्र का ऋध्ययन करना आवश्यक है। भारतीयों का चरित्र सर्वदा मे उज्ज्वल और पवित्र रहा है। भारतीय तो क्या, विदेशी राजदूत मेगस्थनीज ने लिखा है कि "भारतीय सत्य बोलते हैं। चोरी नहीं करते और अपने घरों में ताला नहीं लगाते हैं।" वीरता के लिए भारतीय सर्वदा से प्रसिद्ध हैं। गुप्त-नरेशों ने किस शत्रु का मान मर्दन नहीं किया। फ़ाहियान ने लिखा है कि भारतीय आदर्श नागरिक हैं। स्रतिथि-सत्कार में इनको जितनी धशंसा की जाय थोड़ी है। इनमें धार्मिक सहिष्णुता की मात्रा ऋधिक है। गुप्त-काल में कोई भी व्यक्ति ऋधार्मिक. व्यसनी. त्रार्त, दरिद्र, दराड्य तथा पीड़ित नहीं था। इसके सैकड़ों प्रमागा गुप्त-कालीन लेखों और फ़ाहियान के यात्रा-विवरण में भरे पड़े हैं। उस समय क़ुलीन श्रीर सजन मनुष्यों को 'कुलपुत्र' के नाम से सम्बोधित किया जाता था। शुद्रक ने मृञ्छकटिक में त्रार्य चारुदत्त, आर्था धूता तथा वसन्तसेना के त्रादर्श चरित्रों का जो सुन्दर चित्रण किया है उसमें गुप्त-कालीन स्त्री-पुरुषों के पवित्र चरित्र की सुन्दर भालक दिखाई पड़ती है। वसन्तसेना, वेश्या होने पर भो, स्रार्थ चारुदत्त से शुद्ध प्रेम करती है। वह उन पर श्रात्यन्त विश्वास करती तथा उन्हें श्रादर की दृष्टि से देखतो है। आर्या भूता श्रादर्श रमणी हैं। भापत्न्य-भाव आपको छु तक नहीं गया। स्राप सर्वदा प्रसन्न-चित्त हैं तथा चारुदत्त को प्राणों से प्यारी हैं। स्त्राय चारुदत्त का चरित्र लोकोत्तर है। स्त्राप अपने इत्यारे को भी समा प्रदान करते हैं। आपका हृदय विशाल है और परोक्कार ही

१. बाबाल-हिन्दू रेवेन्यू सिस्टम, पृ० २१४ ।

२ म्लीट - का० इ० इ० पु० १३ म नाट।

डा० त्राचार्य सम्पादित मानसार, अध्याय १०।१०१–३; १३।२६५-६६, ३०८।

४. इ० हि॰ का० सन् १६२६. पृ० ३२३ ।

भू, तिसम्बर् पे शासित नैव किश्चित्, धर्मादपेता मनुजः प्रजासु । अविकास का लेख न ०४ । भारती दर्पते व्यसनी कदर्यों दरक्यों न वा यो भूश पोडितः स्वात्। — गिरनास का लेख न ०४ ।

आपका धन है। मालूम होता है, किव ने आर्य चारुदत्त के मिस से गुप्तकालीन आदर्श नागरिक के चरित्र का चित्रण किया है। अधिक न कहकर आर्य चारुदत्त के उच्च, पवित्र और लोकोत्तर चरित्र का वर्णन करते हैं—

दीनानां कल्पवृत्तः स्वगुगाफलनतः सज्जनानां कुटुम्बी,
आदर्शः शिन्तितानां सुचरितिनकषः शीलवेलासमुद्रः ।
सत्कर्त्तां नावमन्ता पुरुषगुगानिधिर्दिन्तिगोदारसन्त्वो
ह्य कः श्लाष्यः स जीवत्यधिकगुगातया चोच्छ्वसन्तीव चान्ये ।।

वात्स्यायन ने कामसूत्र में बड़ी ही मुन्दरता के साथ नागरिक के आचरण का वर्णन किया है। यह वर्णन कामसूत्र के 'नागरिक वृत्त' नामक विभाग में विशेष रूप से पाया जाता है। कामसूत्र में वर्णित नागरिक के दैनिक जीवन,

सपाया जाता है। कामसूत्र म वाण्त नागरिक के दीनक जावन, चिरत्र और विविध कार्यों से स्पष्ट प्रकट होता है कि गुप्त-कालीन नागरिक अत्यन्त सुखी और वैभव-सम्पन्न पुरुष होता था। समस्त सुख की सामग्री और ऐश-आराम की वस्तुएँ उसका सुलम थीं। नित्य प्रति सुगन्ध से सुवासित जल से स्नान करना, सुन्दर वस्त्राभूषणों से अपने के। सुसजित करना, सारिकाओं से वार्तालाप करना, उत्सवों में जाना और उद्यानों में भ्रमण्य करना ही गुप्त-कालीन नागरिक का दैनिक आचरण थार। परन्तु कामसूत्र में वर्णित इस नागरिक चरित्र के। सर्वसाधारण का चरित्र नहीं समभना चाहिए। गुप्त-कालीन आदर्श चरित्र का वर्णन पहले किया जा चुका है। महाकि कालिदास ने भी पूर्व मेव में तत्कालीन नागरिक के चरित्र का वर्णन करना है। इन वर्णनों से पता चलता है कि गुप्त-कालीन नागरिक आजकल के नागरिकों से कुछ कम शोक़ीन और आराम-पसन्द नहीं था। तत्कालीन नागरिकों के चरित्र की यहाँ एक भलक दिखाई पड़ती है।

गुप्त-कालीन समाज में स्त्रियों का स्थान अत्यन्त उच्च था। समस्त भारत में 'यत्र नार्यस्तु पूज्यन्ते रमन्ते तत्र देवता:' का सिद्धान्त माना जाता था। स्त्रियाँ 'गृह-लद्भा' समभो जाती थीं। प्राचीन भारत में पुरुषों की भाँति स्त्रियों का स्थान स्त्रियों का भी यत्रोपवीत संस्कार हुआ करता था । मनु ने पुरुषों के समान ही स्त्रियों के शिद्धाण और पालन-पोषण का आदेश दिया है । उस समय स्त्रियों के प्रति बड़े आदर का भाव था। मनु ने लिखा है कि 'जिस कुल में स्त्री का कष्ट होता है वह शीघ्र ही नष्ट हो जाता है । स्त्रियाँ पुरुष की अर्घाङ्गिनी समभी जाती थों। इनकी अतुपस्थित में कोई भी धार्मिक कार्य नहीं हो सकता था।

१. मृच्छकटिक अं० १ श्लो० ४८ ।

२. तत्र महाईगन्थमुत्तरीयं कुसुमं चात्मीयं स्वादंगुलीयकं च तद्धस्तात्ताम्बूलप्रहरां गोष्ठी-गमनमुख्यतस्य केशहस्तपुष्ययाचनम् ।---कामसूत्र पृ० २६१ ।

३. पुराकल्पे तु नारीणां मैा श्रीबन्धनिमध्यते ।-- मनु० ।

४. कत्याप्येवं पालनीया शिचणीयातियत्नत: ॥—वही ।

५, नारया यत्र शाचित विनशत्याशु तत्कुलम् । वहा ।

कालिदास ने लिखा है कि सीता-पित्याग के पश्चात् जब रामचन्द्रजी ने यश करना प्रारम्भ किया तब उन्हें सीताजी की हिरएयमयी प्रतिकृति बनवानी पड़ी थी। वात्स्यायन ने, 'कामसत्त्र' में, लैं। किक तथा पारलीकिक कार्यों में ग्रह-जदमी के कर्तव्यों का अति लिलत शब्दों में वर्णन किया है। ग्रहस्थी के सारे कार्यों का सुचारु रूप से संचालन करना, पित के आगमन के समय सुन्दर वेष धारणकर उसका स्वागत करना तथा पित के आशानुसार सामाजिक उत्सवों में भाग लेने आदि स्त्री गुणों का सुन्दर रीति से वर्णन किया गया है । परन्तु कालिदास के अभिज्ञान-शाकुन्तल में स्त्रियों का यह उच्चयद नहीं दीख पड़ता। कालिदास ने लिखा है कि पित ही स्त्री का सम्पूर्ण स्वामी है। वह जो चाहे कर सकता है। स्त्री को स्वतन्त्र रहने का के इं अधिकार नहीं है। दुष्यन्त के सामने निरपराध शकुन्तला का स्दन स्त्री-जाति की हीनावस्था का द्योतक है। क्या ने जबकर कन्या के। दूसरे की सम्पत्ति कहा है। रघुवश में पिवत्र, निर्दाष तथा निरपराध सीता का परित्याग भी इसी का समर्थन करता है।

स्त्री के। आदर्श पत्ना तथा विदुषी बनाने के लिए प्राचीन भारत में स्त्री-शिचा पर अधिक ज़ोर दिया जाता था। गृहस्थी का भार सँभालने के लिए, पत्र-लेखन तथा स्त्राय-व्यय का हिसाब रखने के निमित्त स्त्री को पढ़ाना आवश्यक

स्त्री-शिचा समभा जाता था। मनु का मत है कि पुरुषों के चाहिए कि वे अर्थ के संग्रह तथा इसके व्यय के हिसाव में स्त्रियों को ही नियुक्त करें । वात्स्यायन के समय में स्त्रियों ही वर्ष भर का केशा तैयार करती और आय के अनुसार व्यय के। निर्धारेत करती थीं । उस समय साधारणतया प्रायः समस्त स्त्रियाँ पढ़ी-लिखी होती थीं । स्त्रियों द्वारा उनके पित के पास पत्र भेजने का वर्णन वात्स्यायन ने किया है । वेचारी निर्धन स्त्रियाँ, पित की अनुपिस्थित में, अध्यापन-कार्य करके अपना जीवन निर्वाह करती थीं । कालिदास ने भी शकुन्तला के द्वारा प्रेम-पत्र-लेखन का वर्णन किया है । इन सब वर्णनों से स्त्री-शिचा के प्रचार का अनुमान किया जा सकता है । गुप्त-काल में शिचा का प्रचुर प्रचार था । मृच्छकटिक में बहुत सी पढ़ी-लिखी स्त्रियों का वर्णन मिलता है । दिच्च के वाकाटक राजा रुद्रसेन द्वितीय की पत्नी तथा महाराजाधिराज चन्द्रगुप्त द्वितीय की पुत्री प्रभावती गुप्ता उच्च अंगी की शिच्चिता महिला ज्ञात होती हैं । वे, अपने पुत्र दिवाकर सेन तथा दामोदर सेन की वाल्यावस्था में, राज्यकार्य का संचालन करती थीं । आदित्यसेन की माता और पत्नी शिच्चिता तथा सार्वजनिक कार्यों की विशेषता को समभनेवाली स्त्रियाँ थीं । गुप्त-सम्राट् समुद्रगुप्त और कुमारगुप्त कार्यों की विशेषता को समभनेवाली स्त्रियाँ थीं । गुप्त-सम्राट् समुद्रगुप्त और कुमारगुप्त

१. कामसूत्र, पृ० २२४-४६ ।

२. अर्थस्य संग्रहे चैनां न्यये चैव नियोजयेत् । - मनु० १०।२ ।

३. सांबत्सरिकमायं संख्याय तदनुरूपं व्ययं कुर्यात् । दैवसिकायव्ययपिण्डीकरणमिति च विद्यात् ॥— कामसूत्र १० २२६ ।

४. साराल लाइफ इन एंशेंट इपिडया | ५० १८०-६१ |

५. ए० इ० मा० १५, पृ० ४१।

६. अफसाद का लेख (गु॰ ले॰ नं० ४२)।

के अश्वमेधवाले सिक्कां पर राजमहिषी के चित्र ग्रंकित हैं । इससे ज्ञात होता है कि गुप्तों की महारानियाँ भी यज्ञों में भाग लेती थीं। इन सब प्रमाणों के अतिरिक्त और भी ग्रन्य ऐतिहासिक तथा साहित्यिक प्रमाण मिलते हैं जिनसे विदित होता है कि गुप्त-काल में स्त्री-शिक्षा की अवस्था उन्नत थी एवं इसका व्यापक प्रचार था।

गुप्त-कालीन समाज में परदे की प्रथा नहीं थी। राजाश्रों की स्त्रियाँ राज-सभा में श्राती थीं। साधारण स्त्रियाँ भी, बस्त्राभूषण से सुसज्जित होकर, सार्वजिनिक कार्यों में सम्मिलित होती थीं । प्रभावती गुप्ता के द्वारा राज्य संचालन

का वर्णन पहले किया जा चुका है। ह्व-साँग तथा दिवाकर मिश्र से राज्यश्री के, महायान दर्शन पर, वार्तालाप करने का वर्णन मिलता है । गुप्त-कालीन स्त्रियों के चित्रों का अवलोकन करने से यह स्पष्ट ज्ञात होता है कि उस काल में परदे की प्रथा नहीं थी। कालिदास के शकुन्तला, श्रनस्या आदि स्त्री पात्रों के वर्णन से ज्ञात होता है कि उस समय परदे का रवाज नहीं था। कालिदास ने समस्त समागत राजाओं के सामने श्रपने पति के वर्ण के लिए स्वयंवर में सुनन्दा के साथ इन्दुमती के आने का वर्णन किया है । दुष्यन्त के सामने शकुन्तला के श्रवगुण्यन का जो वर्णन मिलता है । उसे आधुनिक परदे से सर्वथा भिन्न समस्ता चाहिए। होन्तांग ने वर्णन किया है कि जिस समय हूण-सरदार मिहिरकुल हार खाकर पकड़ा गया था उस समय गुप्त नरेश बाला-दित्य की माता उससे मिलने श्राई थीं। उनके श्राज्ञानुसार वह मुक्त भी कर दिया गया । राजाओं की महारानियाँ सक्ते सम्मुख श्रश्वमेध यज्ञ में भाग लेती थीं जो श्राज भी सिक्कों पर श्रक्तित चित्रों से स्पष्ट प्रतीत होता है। मुच्छकटिक में भी परदे का अभाव पाया जाता है। इससे स्पष्ट सिद्ध होता है कि गुप्त-काल में परदे को प्रथा बिल्कुल नहीं थी।

मनु तथा याज्ञवल्क्य स्मृतियों में निम्नांकित ऋाढ प्रकार के निवाहों का वर्णन मिलता हैं -- १ ब्राह्म, २ दैव, ३ आर्ष, ४ प्राजापत्य, ५ आसुर, ६ गान्धर्व, ७ राज्ञस

<sup>्</sup> १. एलेन — कैटलाग आ फ गुप्त कायन्स।

२. सोशल लाइ फ इन एंशेंट इशिड्या । ५० १७३ ।

३. बील — लाइ फ आत्र ह्वेन्सॉग। पृ० १७६।

४. मनुष्यवाद्यं चतुरस्रयानमध्यास्य कन्या परिवारशोभि । विवेश मचान्तरराजमार्गं पतिवरा कृप्तविवाहवेषा।—रष्ठ० ६।१०।

प्. केयमवगुण्ठनवती नातिपरिस्फुटशरीरलावण्या । — शकु० ।

६. वाटर - ह्रेन्सॉॅंग भाग १ पृ० सं० २८८।

<sup>अ त्राङ्गो दैवस्तथैवार्षः प्राजापत्यस्तथासुरः ।
गान्थवी राज्यसश्चैव, पैशाचश्चाष्टमाऽधमः ॥ — मनु० १।२१ ।
त्राह्मो१ विवाह आहूय दीयते शक्त्यलकृता । — याज्ञ० १।५८ ।
यज्ञस्थऋत्विजे दैव२ आदायार्षस्तु३ गोद्रयम् । — वही १।५६ ।
इत्युक्तवा चरतां धर्म ४ सह या दीयतेऽथिने । — वही १।६० ।
आसुरो५ द्रविणादानाद्गान्थव ६ समयान्मिथः ।
राज्यसो७ युद्धश्हरणात् पैशाचः इक्यकाच्छलातं ॥ — याज्ञ० १।६१ ।</sup> 

और द पैशाच। बहुत सम्भव है, ये सभी प्रकार के विवाह उस समय प्रचित्त रहे हों परन्तु पहले चार प्रकार के विवाहों को ही उत्तम समभा जाता था तथा उन्हीं को प्रधानता दी जाती थी। गुप्त-सम्राटों के सभी विवाह आर्ष प्रकार विवाह के थे। साधारण जनता में भी इन्हीं प्रथम चार प्रकार के विवाहों का प्रचार था। परन्तु गान्धर्व विवाह के अस्तित्व का सर्वथा अभाव नहीं था। कालि-दास ने दुष्यन्त के साथ शकुन्तला के गान्धर्व विवाह का वर्णन किया है। महर्षि कएव ने भी इस विवाह का समर्थन किया है। काम-शास्त्र के ब्राचार्य महर्षि वात्स्यायन भी श्राग्न को साची रखकर गान्धर्व विवाह करने को बुरा नहीं मानते। उनका मत है कि ऐसे विवाह का विच्छेद नहीं हो सकता है । इससे स्पष्ट प्रतीत होता है कि गान्धर्व विवाह उस समय प्रचलित था। लोग उसे बुरा नहीं मानते थे। गुप्त-काल में स्वयंवर की प्रथा भी विद्यमान थी। कालिदास ने रघुवंश में इन्दुमती के स्वयंवर का बड़ा रमणीय तथा विस्तृत वर्णन किया है । इस काल में बहुविवाह की प्रथा भी प्रचलित थी। गुप्त-सम्राट् चन्द्रगुप्त द्वितीय ने दो विवाह किये थे तथा उन रानियों का नाम कुबेरनागा और ध्रवदेवी था। याज्ञवल्क्य ने भी वर्णक्रम के ब्रानुसार कई विवाह करने का विधान किया है । स्त्रियों का विवाह युवावस्था में होता था। महर्षि वात्स्यायन ने भी युवती स्त्री के विवाह को ही उचित कहा है । इन्दुमती ग्रीर शकुन्तला के विवाह की ग्रवस्था तथा गुप्तकालीन सिक्के पर ऋंकित कुमारदेवी के चित्र से इस बात की पुष्टि होती है । इससे स्पष्ट है कि गुप्त-काल में प्रौढावस्था में ही विवाह किया जाता था। याज्ञवल्क्य ने भी युवती के विवाह न करनेवाले ग्रामिभावक की निन्दा को है । इस काल में तिलक. दहेज ऋादि प्रथा का सर्वथा अभाव था क्योंकि इसका कहीं भी वर्णन नहीं मिलता।

सम्भवतः गुप्त-काल में विधवा-विवाह की प्रथा का प्रचार नहीं ज्ञात होता परन्तु इसका सर्वथा स्त्रभाव भी नहीं था। वात्स्यायन ने लिखा है कि विधवा स्त्री चाहे तो अपना पुनर्विवाह भी कर सकती है । इससे प्रकट होता है कि विधवा-विवाह के लिए भी समाज में कुछ प्रतिबन्ध तथा किंदन नियम नहीं था। चन्द्रगुप्त द्वितीय को स्त्री प्रवदेवी उसकी विवाहिता धर्मपत्नी नहीं थी,

१. साशल लाइ फ इन एंशेंट इण्डिया । पृ० १३८ ।

२. खुवंश--सर्ग ६।

३. तिस्रो वर्णानुपूर्वेण द्वे तथैका यथाक्रमम् । ब्राह्मणचत्रियविशां भार्यां रवा ग्रह्मजन्मनः ॥ — याज्ञ० १।३७ ।

४. विगाढयौवनायाः पूर्वं संस्तुतायाः । - कामसूत्र पृ० १६३ ।

पू. एलेन - गुप्त कायन्स घ्रे ० न ० १।

६. अप्रयच्छन्समाप्नोति अ्यहत्यां ऋतौ ऋतौ ।—याइ० १।६४ ।

७. विथवा त्विन्द्रियदै।व ल्यादातुरा भागिनं गुणसम्पन्नं च या पुनः विन्देत सा पुनभूः।

प्रत्युत वह उसके पहले होनेवाले राजा रामगुष्त की स्त्री थी। शंकर ने, हर्षचरित में उल्लिखित शकपति के युद्ध के विषय में टीका करते हुए, चन्द्रगुप्त द्वितीय के भ्रातृजाया भुवस्वामिनी का वेष धारण करने का उल्लेख किया है । ध्रुवस्वामिनी पहले भ्रातृजाया थी ऋौर पीछे चन्द्रगुप्त द्वितीय की पत्नी हो गई। इससे स्पष्ट सिद्ध होता है कि अपने भाई रामगुष्त के मरने पर चन्द्रगुष्त ने उसकी विधवा स्त्री ध्रवस्वामिनी से विवाह कर लिया। स्मृतियों में भी विशेष अवस्था में विधवा-विवाह करने का विधान पाया जाता है। नारद ने पाँच विशेष अवस्थाओं में विधवा-विवाह का समर्थन किया है । आपने उस विधवा को दूसरे प्रकार की विलासिनी स्त्री बतलाया है जो अपने देवर श्रीर बान्धवों को छोडकर अन्य के समीप जाती है। इससे स्पष्ट सिद्ध होता है कि उस काल में विधवा स्त्री देवर आदि से अपना विवाह कर सकती थी। मनु ने द्वादश पुत्रों में 'पनभू'-पत्र के नाम का उल्लेख किया है। बहुत सम्भव है कि ये 'पुनभू',-पुत्र विधवा स्त्री के द्वितीय पति से उत्पन्न होते रहे हों। याज्ञवल्क्य ने 'पुनभू' को दायाद तथा वान्यव की श्रेगा में रक्खा है । इस वर्णन से ज्ञात होता है कि विधवा स्त्री अपना पुनर्बिवाह कर लेने पर समाज से बहिष्कृत नहीं की जाती थी तथा उसके द्वितीय पति से उत्पन्न पुत्र को समाज में स्थान प्राप्त था। यद्यपि विधवा-विवाह उस समय नीच नहीं सम्भा जाता था परन्तु इसे कोई प्रोत्साहन नहीं प्राप्त था। विधवा, अपने इच्छानसार, पनिव वाह कर सकती थी तथा समाज में स्थान प्राप्त किये रहती थी।

गुप्त-काल में सती-प्रथा का सर्वथा अभाव नहीं था। इस काल के स्मृति-ग्रन्थों में विधवा के सती होने का विधान पाया जाता है। विष्णु ने विधवा के लिए ब्रह्मचारिणी रहना या सतो होना—यही दो मार्ग वतलाये हैं । बृहस्पति का

सती-प्रथा कथन है कि स्त्री, ऋषांक्षिनी होने के कारण, पित की चिता पर मर सकती है अथवा शुद्ध जीवन व्यतीत कर सकती है । वास्यायन ने भी कामसूत्र में अनुमरण का उल्लेख किया है जिसका ऋर्य चकलदार महोदय के मत से सहमरण है । गुप्त-काल में सतीप्रथा के ऋौर भी ऋन्य ऐतिहासिक प्रमाण मिलते हैं। एरण (सागर,

१. चन्द्रगुप्तभ्रातृजायां भृदरेवीं प्रार्थयमानः......चन्द्रगुप्तेन भृवदेवीवेषथारिणा स्त्रीवेष-जनपरिवृतेन व्यापादित इति ।—हर्षचरित ।

२. नध्दे मृते प्रत्नजिते स्तोवे च पतिते पता । पश्चरवापतम्र नारीणां पतिरन्यो विधीयते ॥— नारद० १२।६७, पराशर० ४।३०।

३. मृते भर्तीर सम्प्राप्तं देवरादीनपास्य या । जपागच्छेत् परं कामात् सा द्विताया प्रकीतिता ॥ — नारद० १२।५० ।

४. याज्ञवल्क्य व्यवहार, प्रकरण = 1

५. विष्णुसमृति ३५।१४।

६. बृहस्पतिस्मृति २५।११।

७. सक्तस्य चानुमरगं न यात्। - का० सू० ए० ३१६।

सोराल लाइफ इन एंशेंट इंडिया, पृ॰ १८४।

मध्यप्रान्त ) के लेख में ई० सन् ५१० (गु० सं० १६१) में भानुगुन्त के सेनापित गोपराज की मृत्यु के पश्चात्, उसको स्त्रों के सती होने का उल्लेख मिलता हैं। विधवा सती होने के लिए बाध्य नहीं थी। यह उसकी इच्छा पर निर्भर था। बाख ने लिखा है कि राज्यश्री स्वेच्छा से ही सती होने को तैयार थी। यशोमती के सती होने का उदाहरण भी मिलता हैं। हर्ष ने विन्ध्यकेतु की स्त्री के सती होने का वर्षीन किया है। इन सब प्रमाखों से स्वष्ट प्रतीत होता है कि गुन्त-काल में सती प्रथा का अस्तित्व था।

समाज में स्त्रियों के उच तथा ऋादरशीय स्थान प्राप्त करने के अतिरिक्त उन्हें क़ानूनी अधिकार भी कुछ कम प्राप्त न था। स्त्रियों की व्यक्तिगत सम्पत्ति के लिए राजनियम बने हुए थे। उनकी व्यक्तिगत सम्पत्ति 'स्त्री-धन' स्त्रियों के दायाधिकार कहलाती थी। मन तथा याज्ञवलक्य ने 'स्त्री-वन' के। निम्नां-कित छ: प्रकार का बतलाया है । १-विवाह के उपलच में. २-पितगृह जाते समय, ३-प्रेम में मिला धन, ४,५,६-माता-पिता त्रौर भ्राता से मिला धन। 'स्त्री-धन' का उपयोग करने में स्त्रियों का पूरी स्वतन्त्रता प्राप्त थी। श्रपने इच्छानुसार वे उस धन का उपयोग कर सकतो थीं। उत्तराधिकार-संबंधी नियमें। में भी स्त्रियों के श्रिधिकार की गणना थी। पुरुप की मृत्यु के पश्चात उसकी विधवा स्त्री तथा पुत्रों भी ( पत्र के न रहने पर ) उसकी सम्पत्ति की उत्तराधिकारिगी होती थी। हमारे स्मृति-प्रनेथों में बड़े विस्तार के साथ इस दायाधिकार का विवेचन किया गया है। बंगाल में आज भी विधवा स्त्री पति की सम्पत्ति की श्रधिकारिणी है। सम्भव है कि यह नियम सर्वत्र मान्य न हा । कालिदास के वर्णन से ज्ञात होता है कि दुष्यन्त के राज्य में विध-वाओं के लिए दायाधिकार का नियम नहीं था। सेठ धनमित्र के मरने पर उसकी सारी सम्पत्ति ( विना विधवात्रों का विचार किये ) राजा दुष्यन्त के पास चली जानेवालो थी परन्तु गर्भस्य बालक के कारण वह राजकीय होने से बच गई । इन सब क़ानूनी श्रिधिकारें। के विवेचन से ज्ञात होता है कि गुप्त-कालीन समाज में स्त्रियें। का महस्वपूर्ण स्थान था तथा उन्हें दायाधिकार प्राप्त थे। वे ग्राजकल की भाँति नगएय नहीं समभो जाती थीं।

१- कृत्वा तु युद्धे सुमहत्प्रकाशं स्वर्गं गतो दिन्यनरेन्द्रकरुपः।

भक्ताऽनुरक्ता च प्रिया च कान्ता भायावलमानुगताऽग्निराशिम्॥—का० इ० इ० न ० २०।

२. हर्षचरित पृ० १८७।

३. अध्यग्न्यध्यावार्हानकं दत्तं च प्रीतिकर्मणि । भ्रातृमातृपितुप्राप्तं षड्वियं स्त्रीयनं स्मृतम् ॥ — मनु० ६।१६४ । पितृमातृपतिभ्रातृदत्तमध्यग्न्युपागतम् । आधिवेदनिकाद्यं च स्त्रीधनं परिक्रीतितम् ॥ — याज्ञ० २।१४३ ।

४. अनिष्यस्य पुत्रस्य माता दायभवाष्नुयात् ।—मनु० ६।२१७ । पत्नो दुहितरश्चैव पितरौ भ्रातरस्तथा ।—याञ्च० २।१३५ ।

५. अभिज्ञान-शाकुन्तल ।

गुप्त-काल के पूर्व से ही स्त्रियाँ, पुरुषों को भाँति, बौद्ध मटों में भिच्छुणी के वेष में रहा करती थीं। ये गृहस्थी का त्यागकर सन्यास प्रह्म किये रहती थीं। ये सिर मुँडाये तथा गेरुआ वस्त्र पहने रहती थीं। प्रारम्भिक काल में ये भिच्छुणियाँ बड़े सदाचार से रहती थीं तथा लोकापकार में ही अपना समस्त समय बिताती थीं। परन्तु धीरे-धीरे इनका स्त्राचरण शिथिल होता गया और ये बौद्ध-संघ में व्यभिचार फैलाने का कारण वन गई।

गुप्त-कालीन समाज में एक प्रकार की सार्वजनिक स्त्रियाँ हाती थीं जा गिएका के नाम से पुकारी जाती थीं। ये पढ़ी-लिखी तथा कला और कामशास्त्र में कुशल हाती थीं । परन्त उस समय के धार्मिक समाज में इनका नीचा स्थान प्राप्त था। मनु ने शढ ब्राह्मणों के गण तथा गणिका के। एक ही स्थान दिया है और इनके अन्न के। त्याज्य वतलाया है? | जिस गन्धर्यशाला में गिएका हो की कन्या हो का शिखा दी जाती थी वहाँ सभ्य घराने की लडिकियाँ नहीं पढती थीं । परन्त धनी समाज तथा राजसभात्रों में गिराका के। सम्मान प्राप्त था। भरत मुनि ने, इनका विशेष शिक्तिता तथा सभ्य समभकर, नाटकों में संस्कृत में इनके भाषण करने का उल्लेख किया है। शूद्रक ने भी गणिका की समाज में विशेष सम्मान प्रदान किया है। श्रार्थ चारुदत्त ऐसा शिष्ट पुरुष भी वसन्तसेना के प्रति उच्च विचार रखता था तथा उससे विवाह करने के लिए उद्यत था। वसन्तसेना के लिए ग्रपनी सारी मुख-सामग्री त्यागने में उसे तनिक भी संकोच नहीं था । गिएका होने पर भी वसन्त-सेना सचा प्रेम करना जानती थी। चारुदत्त के घर से वसन्तसेना के समस्त ग्राभुषगों के चोरी चले जाने पर भी उसके चित्त में बदला लेने का कभी विचार तक नहीं श्राया। उस समय गणिकाएँ अपनी सम्पत्ति केवल भोग-विलास में ही नहीं ख़र्च करती थीं बल्कि सार्वजनिक कार्यों तथा दान में भी लगाती थीं । उपर्यु क वर्यान से स्पष्ट प्रतीत होता है कि गुप्त काल में समाज में गणिकात्रों का सम्मान था तथा वे विचार-शील और गुणी थीं।

१. सोशल लाइ फ इन एंशेंट इंडिया। पृ० १६६।

२. गवा चात्रसुपात्रातं बुष्यात्रं च विशेषतः । गणात्रं गणिकान्नं च विदुषां च जुगुप्सितम् ॥—मनु० ४।२०६ ।

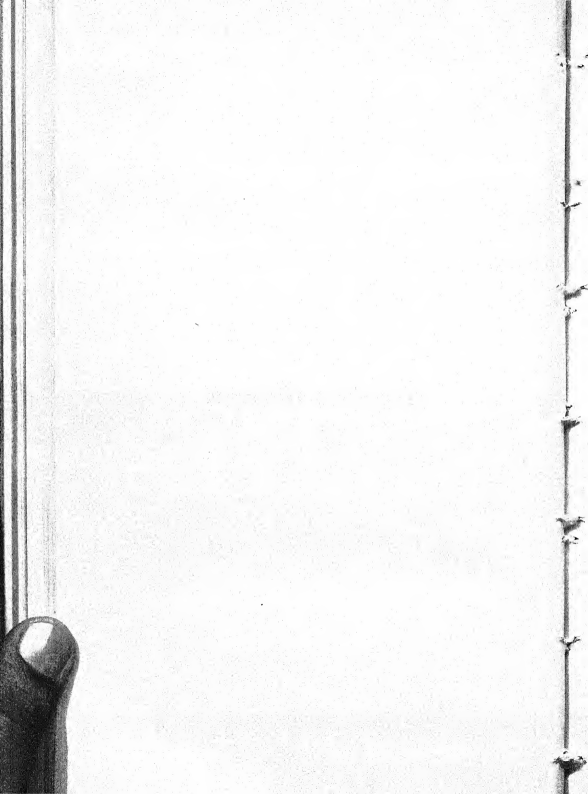
३. तेषां कलाग्रहरो गन्धव शालायां सन्दर्शनयोगाः । — कामसूत्र १० ३६४ ।

४. राज्ञश्च गणिकायाश्च शिल्पकार्यास्तथैव च । कालावस्थान्तरकृतं योज्यं पाठ्मन्तु संस्कृतम् ॥ — नाट्यशास्त्र अ० १७।३७ ।

प्. मृच्छकटिक अं ० ३।

६. सेाराल लाइ फ इन एंशेंट इंडिया, पृ० १६६।

गुप्त-कालीन ललित-कला



कविता की ही भाँति कला की कोई निश्चित परिभाषा बतलाना बड़ा कठिन है। कोई भी परिभाषा कभी पूरी नहीं की जा सकतो। स्वर्गीय आनन्द में विभोर हुए मनुष्यों के मान्तरिक मनोभावों की आकृष्टिमक म्राभिव्यक्ति को ही कला उपक्रम कहा जाता है। अथवा शुद्ध स्त्रीर आवश्यक मानव-स्वभाव की घारा-बाहिक स्त्रिमिन्यक्ति को ही कला कहते हैं। कजा का सबसे प्रधान कार्य श्रतिशय श्रानन्द और प्रचुर उल्लास प्रदान करना है। जिस कला के द्वारा हृदय के भीतर त्रानन्द का उद्रोक नहीं होता, जिस कला से हुत्कलिका खिल न उठे वह कला भी क्या कोई कला है ? स्रत: आनन्द, हर्ष तथा उल्लास स्रादि प्रदान करना कला का अत्यावश्यक गुण है, यह उसका स्वामाविक धर्म है। कला दो प्रकार की मानी गई है (१) स्थित, (२) गतिशील। स्थित कला (The static mood of art) में कम और श्रीचित्य पर बड़ा ध्यान दिया जाता है। इसके अन्तर्गत वास्तुकला. तच्चणकला तथा चित्रकला हैं। गतिशील कला ( The dynamic mood of art ) में गति. त्रारोहावरोह तथा भाव-व्यञ्जना ऋधिक मात्रा में रहतो है। काव्य-कला और संगीत इसी के अन्तर्गत आते हैं। किसी देश की कला किसी व्यक्ति-विशेष के उत्साह-युक्त परिश्रम का फल नहीं है बल्कि यह विदग्ध कलाकारों की शताब्दियों की मनोरम कल्पना का सुन्दर परिगाम है। किसी देश की कला के अवलोकन मात्र से ही तह शीय मन्ष्यों की मनोवृत्तियों तथा मनोभावों का परिचय मिल सकता है। कला ही मनुष्यों के आन्तरिक मनोभावों की सची परिचायिका है।

भारत सर्वदा से एक धर्म-प्रधान देश रहा है। स्रतः भारत में किसी भी वस्तु का प्रादुर्भाव धर्म से रहित नहीं रह सकता। भारतीय कला को सबसे बड़ी बात यह है भारतीय कला की विशेषता कि वह एक धर्म-प्रधान कला है। इस कला में धर्म स्रोत-प्रोत सा हो गया है। धर्म-प्रधान कहने से हमारा ताल्प्य यह है कि भारतीय कला का जन्म धर्म ही के कारण हुस्रा। जब साधारण जनता निराकार परमेश्वर का सहज में ध्यान नहीं कर सकती थी तब साकार देवताओं की मृतियाँ बननी प्रारम्भ हुईं। हीनयान सम्प्रदाय में मृतियों का स्रभाव था परन्तु जब महायान सम्प्रदाय में भक्ति-मार्ग का प्रचार हुआ तब बुद्ध को साकार पूजा के लिए उनकी मृतियाँ बननी प्रारम्भ हुईं तथा चैत्य और विहार भी बनने लगे। इस प्रकार वास्तु-कला और तक्षणकला की उत्पत्ति हुई। बौद्ध-चैत्यों तथा हिन्दू-मन्दिरों में देवताओं की भिन्न-भिन्न स्रवस्थाओं को आकृतियाँ चित्रित को गईं। हिन्दू-मन्दिरों में देवता के प्रीत्यर्थ खत्य किया जाता तथा वाद्य बजाया जाता था। इस प्रकार से चित्रकला और संगीत का प्रारम्भ समफना चाहिए। अत: यह स्पष्ट है कि भारतीय लिलत-कला का बीज धर्म

में ही निहित है। धार्मिक मावों के ही कारण इस कला की उत्पत्ति हुई। यूरोपीय देशों में भी रोमन केथोलिक नामक धार्मिक सम्प्रदाय के कारण ही वहाँ वास्तुकला, तच्चणकला और चित्रकला का जन्म हुआ। माईकेल एजिलों के मनोरम तथा चित्ता-कर्षक चित्र धार्मिक भावनाओं से प्रेरित होकर ही खींचे गये थे। अतः लिलत-कला को जन्म प्रदान करने के लिए धार्मिक भावनाओं ने सदा से उत्तेजक का काम किया है।

भारतीय कला का इतिहास अत्यन्त प्राचीन है। यहाँ तक कि वेदों के समय में
मूर्ति का प्रचार था या नहीं, यह विषय विवादास्पद है। परन्तु यदि वैदिक मन्त्रों का
भारतीय कला की
सावधानी के साथ अध्ययन किया जाय तो यह स्पष्ट प्रतीत होता है
कि वैदिक काल में मूर्ति की कल्पना अवस्य थी। अपृग्वेद के
वरुण स्क में 'विभ्रद् द्रापि' हिर्ण्ययं' ऐसा वर्णान मिलता है
जिसका अर्थ यह है कि वरुण सुवर्ण का कवच धारण करता है। विद्रानों का कहना है
कि वरुण की मूर्तिमान् कल्पना किये विना ऐसा वर्णन कदापि सम्भव नहीं। अपृग्वेद में
अप्रीन की स्तित में लिखा है:—

चत्वारि श्रङ्काः त्रयोऽस्य पादाः, ह्रे शीर्षे सप्त हस्तासा अस्य।

त्रिधा बद्धो वृषमो रोरवीति......३।८।१०। अर्थात् जिसके चार सींग हैं, तीन पैर हैं, दो सिर, सात हाथ हैं, जो तीन प्रकार से बाँघा गया है ऐसा बैल स्रावाज़ करता है। यही मन्त्र यजुर्वेद के महानारायण उपनिषद् में भी मिलता है। ऋग्वेद में इन्द्र का वर्णन बड़ी सुन्दर तथा स्वाभाविक रीति से किया गया है। वहाँ लिखा गया है कि इन्द्र की भुजा वज के समान बलशाली है ( ब्रजवाहु: ) त्रीर वह त्रपने हाथ में वज्र धारण करता है ( वज्रहस्त: )। तैत्तिरीय संहिता में 'इन्द्राय घर्मवते' श्रीर 'इन्द्रायार्कवते' तथा 'अठणो भ्रमान्' लिखा मिलता है। विद्वानों का कहना है कि ऐसा वर्णन किसी धात प्रतिमा के विषय में ही सम्भव है। इसी प्रकार रुद्र कपालिन् तथा त्र्यम्बक स्त्रादि उपाधियों से विभूषित हैं। वेद में प्रतिमा शब्द का भी स्पष्ट उल्लेख मिलता है। अत: इन प्रमाणों से स्पष्ट सिद्ध होता है कि वैदिक स्रार्थ भी मूर्ति से परिचित थे। उपनिषदों में भी ऐसे भाव आये हैं जिनसे मुर्ति-मान् व्यक्ति की अभिव्यक्ति होती है। आपस्तम्ब तथा आश्वलायन रह्य सूत्रों में प्रतिमा का स्पष्ट उल्लेख मिलता है। 'देवता', 'देव', 'मूर्ति' तथा 'देव-प्रतिमा' आदि शब्दों का प्रचुर प्रयोग मिलता है। रामायण में ऐसा वर्णीन मिलता है कि जब भरतजी दशरथ के मरने के बाद अयोध्या में आये, तब आपने 'देवकुल' में राजा दशरथ की भी प्रतिमा स्थापित देखी थी। महाभारत में भी प्रतिमा का प्रचुर उल्लेख है। ईसा से पर्व आठवीं शताब्दी में आविभूत होनेवाले पाशिनि ने भी प्रतिमा का उल्लेख किया है। आपका एक सूत्र है 'इवे प्रतिकृतौ' श्रर्थात् प्रकृति या प्रतिमा के ऋर्थ में

१. भापस्तम्ब गृ० सू० १६।१३।

२. आश्वलायन गृ० सू० ३।१६।

३. अष्टाध्यायी ५।३।६६।

क प्रत्यय होता है। 'जीविकार्थें चापएये' इस सूत्र के द्वारा पाणिनि ने यह वतलाया है कि जो प्रतिमा पूजा के निमित्त रक्खी जाती थी तथा जो बाज़ार में बेच दी जाती थी इन दोनों में भिन्न-भिन्न प्रकार के प्रत्यय होते हैं। पतञ्जलि ने भी शिव, स्कन्य और विशाख की मूर्तियों के विक्रय का उल्लेख किया है। चित्तीर के समीप नगरी के एक लेख (ई० पू० ३५०-२५० ई०) में संकर्षण तथा वासुदेव के मन्दिर का उल्लेख मिलता है।

इन समस्त साहित्यिक प्रमाणों के आधार पर यह दृढ़तापूर्वक कहा जा सकता है। कि भारतीय कला अति प्राचीन है तथा इसका बीज वेदों तक में पाया जाता है। भारतीय कला की उत्पत्ति तथा विकास का एक अति संद्वित परिचय यहाँ दिया गया है। इसो से भारतीय कला की प्राचीनता का अन्दाज़ा सहज ही में लगाया जा सकता है। अतः स्पष्ट है कि भारत की स्वदेशी कला का जन्म ईसा से कई सौ वर्ष पहले ही हो चुका थारे।

## गुप्त-पूर्व-कला

पहले जिन साहित्यिक प्रमाणों का उल्लेख किया गया है उनसे स्पष्ट प्रतीत होता है कि भारतीय कला अति प्राचीन है। परन्तु भारतीय कला केवल सिद्धान्त रूप में ही निहित नहीं थी बिल्क इसके स्थूल उदाहरण भी उपलब्ध हैं। गुप्तों के काल के पूर्व भारतीय कला की उत्पत्ति हो गई थी तथा इसका विकास भी प्रमुर मात्रा में उपलब्ध था। गुप्तों से पूर्व की मैार्थ्य भरहुत, साँची, अमरावती तथा गांधार आदि कलाएँ अत्यन्त प्रसिद्ध हैं तथा भारतीय कला के इतिहास में अपना महत्त्वपूर्ण स्थान रखती हैं। इन्हीं सब गुप्त-पूर्व-कलाश्रों का यहाँ परिचय दिया जाता है क्येंकि गुप्त-कला के ठीक-ठीक समभने के पहले इनका ज्ञान अत्यावश्यक है।

भारत में धार्मिक श्रम्युदय के साथ कला का विकास होता गया। प्राचीन भारत में धार्मिक विषयों को मानुषिक स्वरूप देने (Representation) की प्रथा चल पड़ी थी। इसी कारण यन्न, नाग तथा देवताओं की मूर्तियाँ बनने लगी थीं। आधुनिक खोज के द्वारा पारखम तथा दीदारगंज से प्रस्तर की दो मूर्तियाँ उपलब्ध हुई हैं जो आजकल 'शैशुनाग मर्तियों' के नाम से प्रसिद्ध हैं। कुछ समय पहले विद्वानें। का मत था कि ये मूर्तियाँ यन्न श्रीर यन्तिणी की हैं परन्तु सुप्रसिद्ध ऐतिहासिक श्री काशीप्रसाद जायसवाल ने यह सप्रमाण सिद्ध किया है कि ये मूर्तियाँ शैशुनागवंशीय नरेश महानन्द और नन्दिवर्धन की हैं। ये मूर्तियाँ बहुत श्रसंस्कृत हैं तथा इनके ऊपर की पालिश उतनी सुन्दर और चिकनी नहीं है।

१. × जिना भगवत्यां संवर्षणवासुदेवाभ्यां सर्व श्वरा...भ्यां । पूजा शिलाप्रकारो नारायण । × — (इ० ए० १६३२, आ० सा० मे० नं० ४, ए० इ० मा० १६ पृ० २५)

२. कुमारस्वामी—हिस्ट्री आव इण्डियन एग्ड इग्डोनेशियन आर्ट ए० ४२.

२. इन 'शैशुनाग मृतियो' के विस्तृत विवरण के लिए देखिए— काशी-नागरी-प्रचारिणी-पत्रिका— भाग १ |

मीर्थ्य-काल में कला का प्रचुर विकास हुआ। तत्कालीन शिल्यकार तच्चणकला में अत्यन्त निपुण थे। उन चतुर शिल्यकारों के द्वारा की गई प्रस्तरखण्डों पर की पालिश श्राज भी (लगभग २३०० वर्षों के बीत जाने पर भी) मीर्थ्य-कला शीत, श्रातप और वर्षा का सदा सहते हुए भी बिल्कुल नई मालूम होती है तथा किसकें। आश्चिर्यत नहीं करती। मैर्थ्य-कला में भावव्यज्जना (expression) की मात्रा प्रचुर परिमाण में पाई जाती है। मैर्थ्य सम्राटों के शासन-काल की बड़ी-बड़ी यन्त, यन्ती तथा जानवरों की मूर्तियाँ पाई जाती हैं। मैर्थ्य-कालोन प्रस्तर-स्तम्भों पर अनेक जानवरों की प्रतिमाएँ—सिंह, हस्ती, खूषभ-श्रादि की—अवस्थित मिलती हैं। सारनाथ में प्राप्त श्रशोकस्तम्भ मैर्थ्यकला का सर्वोत्कृष्ट ज्वलन्त उदाहरण हैं । सारनाथ में सुरन्तित मौर्थ्यकालीन सिंह की प्रतिमाएँ सुन्दरता, भावव्यज्जना तथा इस्तकै। स्वार में स्वपनी सानी नहीं रखतीं। ऐसी सुन्दर प्रतिमा आंज तक संसार

के किसी देश के शिल्पकार ने तैयार नहीं की। मीर्थ-काल में बुद्ध-धर्म राजकीय-धर्म हो गया था। उस समय बौद-धर्म निवृत्ति-प्रधान था। उसमें भक्ति का संचार नहीं था। अतएव उस समय बौद्ध धर्मान्यायी श्रपने धार्मिक प्रतीक - बोधिवृत्त, स्तूप, उष्णीष तथा धर्म-चक्र भरहुत तथा साँची आदि का पूजन करते थे। इन्हीं सब प्रतीकों का प्रत्यज्ञीकरण तस्कालीन कला में पाया जाता है। ईसा पूर्व दूसरी श्रीर पहली शताब्दी में तक्षण के नम्ने भरहुत तथा साँची में मिलते हैं। इन स्थानों पर स्तूपों की वेष्टनी पर विभिन्न प्रकार की मृतियाँ खुदी हुई हैं जिनमें बोधिवृद्ध, धर्मचक्र, स्तूप तथा भगवान बुद्ध के जन्मसंबंधी अनेक कथानक खिचत है। वेष्टनी के द्वारा स्तम्भों या तोरखों पर जातक-कथाओं का प्रदर्शन साँची से ऋधिक सुन्दर तथा उत्कृष्ट नमूने ऋन्यत्र कहीं भी दृष्टिगीचर नहीं होते। वेष्टनी के स्तम्भों पर हाथ में चँवर या कमल लिये यच् की मूर्तियाँ दिखलाई पड़ती हैं। अधिकतर वामन मनुष्यों को पीठ पर खड़ी यद्यीय परिचारिका की मर्ति खचित मिलती है। विद्यशालभिक्षका, उद्दालक पुष्पभिक्षका आदि जिन प्राचीन क्रीडाम्मों का उल्लेख मिलता है उन्हीं के सानन्द महोत्सवों की कुछ कलक साँची तथा भरहत के वेदिका-स्तम्भों पर की स्त्रियों में पाई जाती है। नूपुर, केयूर, कुगडल, कर्शिका और दन्तपत्र आदि जिन अलंकार रखों का भारतीय काव्यों में वर्शन मिलता है उन्हीं का व्यवहार यिच्णियों के अलंकरण में नाना भाँति से किया गया पाया जाता है। डा॰ कुमारस्वामी का मत है कि भारतीय दर्शन में सृष्टि की उत्पत्ति जल से मानी जाती है जिसका प्रत्यचीकरण साँची तथा भरहुत की कला में मक्द, पूर्ण घट और कमल आदि को ग्रांकित कर दिया गया है । भरहत ग्रीर साँचो की वेष्टनी पर डढल तथा

१. डा० स्टेला कामरिश-इण्डियन स्त्रक्ष्यचर पृ० ह ।

२. सहानी-कै॰ म्यू॰ सा॰ पृ॰ २८-२६।

३. डा० कुमारस्वामी — यच भाग २, पृ० ३।

पत्ता-युक्त कमल, पूर्णघट (कलश) के मुख से निकलता दिखलाया गया है । डंडल चिकने हैं। कभी कभी कमल-प्रसार के अन्तर्गत स्थानों में पत्नी, यन्न या किसी अन्य जानवर की मूर्ति खचित रहती है। भरहुत तथा साँची में कला का विकास शुङ्क नरेशों के समय में हुआ क्योंकि शुङ्क काल में यही प्रधान नगर थे।

उत्तरी भारत के साँची व भरहुत कला के बाद दिच्या में अमरावती में तत्कालीन कला के स्पष्ट उदाहरण मिलते हैं। वहाँ पर आंध्र राजा शासन कर रहे थे। अम-अमरावती रावती के स्तूप तथा वेष्टनी से मूर्तिकला का ज्ञान किया जा सकता है। इस कला का प्रचार १५०-२५० ई० तक माना जाता है।

वहाँ पर मौर्य-कला के समान बौद्ध प्रतीकों की पूजा होती थी। परन्तु कलाकारों की बनावट, रेखाएँ तथा आकृतियाँ बहुत सुंदर ढंग से तैयार की गई मिलती हैं।

स्त्प और एक प्रकार की वेष्टनी पर जातक कथानक खुदे हुए हैं। लेकिन दूसरे प्रकार की वेष्टनी पर बुद्ध की मूर्तियाँ बनाई गई हैं। स्तम्भ, सूची ग्रीर ऊपरवाले प्रस्तर बौद्ध कथानक तथा मूर्तियों द्वारा सुशोभित हैं। स्तूप का ग्रिधिकतर भाग भिन्न-भिन्न मूर्तियों तथा त्राकृतियों से त्रालंकृत किया गया है। भगवान् बुद्ध की मूर्ति योगी के रूप में दिखलाई पड़ती है।

अमरावती में सुंदरता के लिए पुष्पयुक्त लताओं का समावेश एक अजीव जान पैदा कर देता है। उनकी जितनो भी प्रशासा हो, वह थोड़ी है। इसके साथ-साथ पशुओं को भी स्थान दिया गया है जिससे इसकी शोभा कई गुना बढ़ जाती है। बुद्ध की मूर्तियों का पहनावा गुतों से सर्वथा भिन्न है। गाढ़े कपड़े से छिपे हुए मूर्तियों के अङ्ग दिखलाई नहीं पड़ते जो पीछे गुतां के समय में भीने कपड़े से स्पष्ट दिखलाई पड़ते हैं।

अमरावती में बेलबूटे, पुष्पयुक्त लताएँ तथा पशुओं से सौन्दर्य अधिक बढ़ जाता है। यह इसकी विशेषता है। धर्मचक श्रीर कथानक प्रस्तर पर खुदे हुए सर्वत्र पाये जाते हैं। साँची श्रीर भरहुत की कला श्रमरावती में सम्पूर्णता को प्राप्त हुई।

ईसा की प्रथम शताब्दी में भारत के उत्तर-पश्चिम में कुषाण राजाओं ने राज्य स्थापित किया। शकाधिराज कनिष्क ने पुरुषपुर (पेशावर) के। अपनी राजधानी बनाया। उस घाटी का तथा उसके आस-पास के स्थान का प्राचीन

गान्धार-कला नाम गान्धार था अतएव उस स्थान में जिस कला का प्रादु-भीव हुआ उसे 'गान्धार-कला' कहते हैं । कुषाणों के समय में भारत के उत्तर-पश्चिम में यह कला अपनी उन्नति की चरम सीमा पर पहुँच गई थी। इस कला की सबसे प्रधान विशेषता यह थी कि इसमें भूरे रङ्ग के प्रस्तरों का प्रयोग किया जाता था जो स्वात की घाटी में पाये जाते थे। गान्धार-कला की मूर्तियों की बनावट पर ग्रीक कला का

१. डा० कुमारस्वामी—प्लेट—१२ नं०१,२; १२ नं०२।

२. डा॰ मारशल-ए गाइड टू साँचा, पृ० ३०।

पूर्ण रूप से प्रभाव है परन्तु मूर्ति की भावभङ्गी अथवा रचना-प्रकार पूर्णरूप से भारतीय ही है। इसी शताब्दी में महायान धर्म की उत्पत्ति हुई। इस प्रकार निवृत्ति-प्रधान हीन-यान धर्म प्रवृत्ति तथा भक्तिप्रधान रूप में परिगात है। गया। यही कारण है कि गान्धार-कला में सर्वप्रथम बुद्ध-प्रतिमा ही का निर्माण पाया जाता है । गान्वार के संगतराशों ने पहले-पहल ध्यानावस्थित यागी के समस्त लच्चणों के। आत्मसात् करके यागीश्वर बुद्ध की मूर्ति तैयार की। इस रचना में बुद्ध-मूर्ति जटाधारी दिखलाई गई है । गान्धार कला की दूसरी प्रधान विशेषता यह है कि इसी काल में बौद्ध मूर्तियां के ऊपर प्रभामगडल की रचना प्रारम्भ हुई। यदि प्रभा-मगडल की रचना के। गान्धार-कला की भारतीय कला का देन कहें तो कुछ अत्युक्ति न होगी। गान्धार-कला से पहले की कलाओं में प्रभा-मगडल की रचना नहीं रहती थी। गान्धार-कलाविदेा ने ही सर्वप्रथम इसका प्रयोग किया। गुप्त-काल में प्रभा-मण्डल की रचना की कला ऋपनी पराकाष्टा पर पहुँची हुई थी। परन्तु गान्धार प्रभामग्रङल तथा गुप्तप्रभा मग्रङल में अन्तर यह था कि गान्धार-प्रभा-मग्डल बिल्कुल सादा अनलंकृत रहता था किन्तु इसके ठीक विपरीत गुप्त प्रभा मण्डल श्रलंकृत रहता था। उसमें अनेक प्रकार के पत्र, पुष्प खुदे रहते थे। गान्धार के कलाकारों ने बुद्ध की जीवन-सम्बन्धिनी मूर्तियाँ बनाने में अधिक समय व्यय किया। तपस्वी गौतम की मूर्ति गान्धार-कला में मिलती है जिसमें बार तपस्या के कारण गौतम के शरीर में अस्थि और चर्म ही शेष रह गया है। इस कला के नमूने अधिकतर स्वात और पेशावर की स्रोर ही पाये जाते हैं।

दुषाणों के शासन-काल में गान्धार के अतिरिक्त कला का दूसरा वेन्द्र मथुरा में या। अतएव यहाँ की तच्चणकला मथुरा-कला (Mathura School of Indian Art) के नाम से विख्यात है। ईसा की प्रथम शताब्दी में

मथुरा-कला कुषाण-नरेश किनष्क का बड़ा प्रभाव था। उसका राज्य चीनी तुर्किस्तान से काशी या पाटलिएच तक विस्तृत था। कुषाण-काल में गान्धार-कला के ही सहश मथुरा-कला की भी पर्याप्त उच्चित हुई। मथुरा में बनी हुई मूर्तियाँ उत्तरी भारत के बौद्धों के प्रधान स्थान सारनाथ में पाई जाती हैं । कुषाणों का प्रतिनिधि महाच्चित्र खरपल्लान सारनाथ में रहता था। उसी के समय में (किनष्क के तीसरे वर्ष में) भिन्नु बल ने उस बोधिसत्व प्रतिमा की प्रतिष्ठा की थी । मथुरा-कला की विशेषता यह है कि इसमें लाल पत्थर का प्रयोग किया जाता था जा मथुरा के समीपवर्ती सिकरी नामक स्थान से प्राप्त होता था। उत्तरी भारत में मथुरा बौद्ध-मूर्तियों के निर्माण का एक बृहत् आगार था । मथुरा ही गान्धार से दिच्या भारतीय कला केन्द्र अमरावती को

१. डा० फोगेल-कै० म्यू० सा०, ५० ३०.।

२. जे॰ आर॰ ए० एस० १६२८ पृ० ८३२।

३. सहानी-कै० म्यू० सा० नं ० B (b)

४. डा० फोगेल — कै० म्यू० सा० भूमिका प० १८।

५. वही-कै० म० म्यू० पृ० २८ ।

मिलाता था । विद्वानों का मत है कि मथुरा-कला पर गान्धार-कला का पर्यांत प्रभाव था परन्तु यह मत पूर्ण रीति से नहीं माना जा सकता । गान्धार तथा मथुरा कला ख्रों का जन्म ख्रौर किमक विकास समकालीन था। डा० फेागेल का मत है कि मथुरा की कला में भाव की कल्पना तथा अलंकरण-प्रकार सर्वथा भारतीय है । इसमें दो प्रकार की कला ख्रों का सम्मिश्रण पाया जाता है। एक ख्रोर तो भरहुत तथा साँची की प्राचीन कला शैली विद्यमान है तथा दूसरी ख्रोर गान्धार कला का भी यत्कि ख्वित् प्रभाव पाया जाता है । मथुरा-कला में गान्धार-कला से अप्रत्यच्च रूप से प्रोत्साहन मिला है । मथुरा की कला में भरहुत तथा साँची की तरह अलंकार युक्त यची की मूर्तियाँ वेदिका-स्तम्भों पर उत्कीर्ण हैं । इसके साथ नाग देवताओं की भी मूर्तियाँ मिली हैं । मथुरा कला की कुछ ख्रपनी ख़ास विशेषताएँ हैं जो उसे दूसरी कलाख्रों में प्रथक करती हैं । मथुरा-कला विभिन्न कालों में वाँटी जा सकती है । इस स्थान पर कुषाण-कालीन मथुरा-कला पर विचार किया जायगा।

कुषाण-कालीन मथुरा कला की कुछ ऐसी विशेषताएँ हैं जिनके देखने से यह साध्य प्रकट होता है कि यह मूर्ति मथुरा-कला से संबंध रखती है। यहाँ पर उन विशेषताओं का उल्लेख अप्रासङ्गिक न होगा:—

मथुरा की कुपाण(१) मथुरा कला की सर्वप्रधान विशेषता यह है कि
कालीन विशेषताएँ इसमें लाल पत्थर का व्यवहार किया गया है जो मथुरा के सभीष
सीकरी स्थान से प्राप्त होता था। (२) कुषाण-कालीन बाद्ध-मूर्तियों को घनगात्रता,
चतुरस्रता तथा विशालता बहुत प्रसिद्ध है। (३) इस युग की मूर्तियाँ केरदार बनाई
जाती थीं। इनकी बनावट गोल होती थी तथा पृष्ठाबलम्बन न होता था। (४) इस
युग की प्रतिमाओं का मस्तक मुण्डित रहता था। गुप्त-काल की तरह कुं चित केश
(उष्णीष) नहीं पाये जाते परन्तु सिर पर ककुद् जैसा उभार रहता है जो चक्राकार होते
हैं। (५) माथे पर ऊर्णा रहती है; परन्तु मूँ छों का नितान्त त्रमाब है। (६) प्रतिमात्रों के वस्त्र व्यावर्तित (Folding) होते हैं स्रथात् कपड़ों पर तह पड़ी रहती है। (७)
प्राय: मथुरा कला की मूर्तियों के दाहिने कन्धे पर वस्त्र नहीं रहता है । (८) प्रतिमा का

१ डा॰ फोगेल ६० २६, ३२।

२. डा० क्रामिरश - इंडियन स्कल्पचर-पृ० ४६ ।

३. डा॰ फोगेल-कै॰ म॰ स्यू॰ पृ० ३३।

४. वही ।

५. डा॰ फ रो-एकानामाफिके बुधिके।

६. इन्हीं मूर्तियों के कारण फर्यु सन महोदय ने भरहत, साँची तथा मथुरा का वर्ण न ( Tree and serpent worship ) नामक अपने प्रन्थ में किया है।

७. डा० फोगेल-कै० म० म्यू० प्लेट० १५ (ए०) तथा = ।

<sup>=.</sup> मथुरा कला की दी मूर्तियों का वर्ण न फीगेल ने किया है जिनके दोनों कन्यों पर कपड़े हैं | कै० म० म्यू० प्लेट — १५ (ए०) तथा १६।

1 10

दाहिना हाथ अधिकतर अभयमुद्रा में पाया जाता है। खड़ी मूर्तियों में वायाँ हाथ संघाटी के। धारण किये दिखलाया गया है। बैठी हुई मूर्तियों में वायाँ हाथ उरु पर अवलिम्बत है। (६) कुषाण-कालीन मधुरा-कला में प्रतिमात्रों का निर्माण पद्मासन पर नहीं किया जाता था। इसमें सिंहासन पाया जाता है। खड़ी मूर्तियों के दोनों पैरों के नीचे सिंह की आकृति बनी रहती है। (१०) मूर्तियों का प्रभा-मगड़ल अनलंकृत रहता है। परन्तु किनारों पर चुत्ताकार चिह्न दिखलाई पड़ता है।

इन सब विशेषताओं की जानकारी से कुषाण-कालीन मथुरा की प्रतिमास्रों का ज्ञान सरलत्या हो जाता है। गान्धार-कला को तरह मथुरा में भी भगवान् बुद्ध के जीवन की चित्रण योग्य घटनाएँ उत्कीर्ण मिलती हैं। चार प्रमुख घटनास्रों —(१) जन्म, (२) सम्बोधि, (३) धर्म-चक्र-प्रवर्तन, (४) महापरिनिर्वाण के स्रकित करने के स्रितिरक्त स्रन्य तीन गौण घटनाएँ भी प्रस्तरों पर खुदी हुई हैं। मथुरा के संगतराशों ने — (१) इन्द्र को भगवान् बुद्ध का दर्शन, (२) बुद्ध का त्रयित्रश स्वर्ण से माता को ज्ञान देकर वापस स्थाना स्थौर (३) लोकपालों द्वारा बुद्ध को भिद्धापात्र स्थिण करना—बुद्ध के जीवन की इन तीन स्थप्धान घटनास्रों को पाषाण पर स्रकित करने के लिए चुना था।

उपर्यु क विवरण से पाठकों को गुप्त-पूर्व-कला का कुछ ज्ञान हो गया होगा। ईसा पूर्व दूसरी शताब्दी में भरहुत तथा साँची में जिस कला का प्रादुर्भाव हुन्ना वह दिल्लिण भारत की न्रमरावती में सजीवता, सर्वाङ्गसुन्दरता तथा सम्पूर्णता को प्राप्त हुई। प्रथम शताब्दी में किनक के शासन-काल में गान्यार तथा मथुरा-कला की उत्पत्ति और विकास पृथक्-पृथक्, भिन्न तथा स्वतन्त्र रूप से हुन्ना। मथुरा-कला का न्नमुक्तरण कर गुप्त-कलाविदों ने नवीन मावों के साथ कला-कार्य न्नारम्भ किया तथा इसी स्वर्णयुग (गुप्तकाल) के चतुर शिल्पियों ने कला को उन्नति के चरम शिखर पर पहुँचा दिया। गुप्त-पूर्व-कला का दिरदर्शन कर आगे गुप्त-कला का विस्तृत विवरण प्रस्तुत करने का प्रयत्न किया गया है।

## गुप्त-कला

भारत के प्राचीन इतिहास में गुप्त-काल 'स्वर्ण-युग' के नाम से प्रसिद्ध है। इस
युग में भारतीय सभ्यता का विकास पूर्ण रूप से उन्नति के शिखर पर पहुँचा था। भारतीय
उपक्रम लिलत-कला के विकास में गुप्तों का बहुत बड़ा हाथ रहा है।
उस समय कला चरम सीमा को पहुँची हुई थी। गुप्त-कलाविदों
ने अपने श्रद्धितीय कौशल से इस चेत्र में एक 'नया युग' पैदा कर दिया। गुप्त-कालीन
कला के साचात् हथान्तों के श्रतिरिक्त चीनी यात्रो ह्वेन्सॉग के वर्णन से जात होता है कि
गुप्तों के शासन-काल में पञ्च विद्याश्लों के साथ-साथ शिल्प-शास्त्र की भी शिचा दी जातो
थी । गुप्त-पूर्व-काल में शिल्प का विषय बुद्ध का जीवन-घटनाओं को लेकर होता था।

१. बील - लाइ फ आ फ हेन्सॉम मा० १ पृ० ७ ।

२. काडरिङ्टन - ए शेन्ट इशिड्या पृ० ४२।

परन्तु इस स्वर्णयुग में ब्राह्मण (भागवत) धर्म के पुनरुत्थान के कारण हिन्दूप्रतिमात्रों का निर्माण प्रारम्भ हुन्ना । गुप्तकालीन कला में पौराणिक तथा ऐतिहासिक
विषय भी एक प्रिय श्रंग वन गया। इन सब कारणों से अत्यन्त सुन्दर हिन्दू-प्रतिमाएँ
बनने लगीं। परन्तु हिन्दू (भागवत) धर्म के पुनरुजीवन से बौद्ध-मूर्तियों का सर्वथा
अभाव नहीं हो गया बल्कि बुद्ध श्रौर बोधिसत्वों की भिन्न-भिन्न भावयुक्त प्रतिमाएँ वनती
थीं। गुप्त कालीन बौद्ध-मूर्तियों में शान्तभाव प्रकट होता है जो भिन्न-भिन्न सुद्राओं
को श्रभिक्यक्त करती हैं। हिन्दू-धर्म में सुक्ति ही परम ध्येय है जो तपस्या श्रौर योग के
मार्ग द्वारा सुलम होता है। इन्हीं भावों का समावेश तत्कालीन मूर्तियों में पूर्ण रूप से
भिलता है। गुप्त कालीन मूर्तियों में माधुर्य, श्रोज श्रौर सजीवता प्रचुर मात्रा में पाई
जाती है श्रौर इनकी श्रभिक्यक्ति रस की प्रधानता के कारण ही ज्ञात होती है।

भारतीय कला के परिडतों की सम्मित है कि गुप्त-कालीन सर्वते मुखी उन्नत कला का बीज मथुरा में ही बाया गया था। डा॰ कुमारस्वामी के कथनानुसार इस मूर्तिकला की उत्पत्ति मथुरा-कला से हुई । गुप्त-कला में राष्ट्रीय उन्नित दिखलाई पड़ती है। इस कला ने एक नये भाव के। लेकर जन्म लिया जो अपने पूर्वगामी कुपाण-कालीन मथुरा-कला से श्रेष्ठ है । मथुरा में गान्धार-कला का कुछ प्रभाव दृष्टिगोचर होता है। परन्तु गुप्त-कालीन प्रस्तर-कला में इसका सर्वथा अभाव है। सरनाथ के संग्रहालय में एक बौद्धमूर्ति सुरिच्तित है। यह प्रतिमा उस परिवर्तन काल को स्चना देती है जब कुपाण-कालीन मथुरा-कला गुप्त-कला में परिवर्तित है। इस प्रकार की मूर्तियाँ मथुरा म्युज़ियम तथा इरिडयन म्युज़ियम कलकत्ते में सुरिच्तित हैं। सारनाथवाली मूर्ति गुप्त-कालीन है परन्तु मथुरा में इसकी रचना होने के कारण इसमें कुछ मथुरा-कला के ग्रोर कुछ गुप्त-कला के लच्चण मिश्रित हैं। इस परिवर्तन-काल के परचात् गुप्त-शिल्पकारों ने अतोव सुन्दर, गुप्त-कला की विशेषताओं से युक्त, मूर्तियाँ बनाना प्रारम्भ कर दिया।

गुप्त-कला भारतीय-कला में अपना एक विशेष महत्त्वपूर्ण स्थान रखती है। बड़े बड़े कलाविदों ने इस कला की सुन्दरता पर मुग्ध हे। कर मुक्त कराउ से इसकी भूरि भूरि प्रशंसा की है। सुप्रसिद्ध पुरातत्त्ववेत्ता सर जान मारशल का गुप्त कला की विशेषता मत है कि प्राचीन भारतीय-कला में प्राकृतिक चित्रण, सादगी

१. भारतीय शिल्पकला-शास्त्र (लाहौर) ए० ५४; हिन्दू म्यू० श्रा फ आर्ट ए० १२६।

२. डा॰ कुमारस्वामी—ए हिस्ट्री आ फ इंडियन एंड इंडोनेशियन आर्ट १० ७२ ।

३. डा० फागेल - कै० म्यू० सा० भूमिका, पृ० १६।

४. सहानी - कै० म्यू० सा० पृ० ४० B (b) और पृ० ४ |

प्र. डा॰ फोगेल — मै॰ म॰ म्यू॰ ए॰ ४६-५० नं ० (A 5) प्लेट ६ ।

६. एण्डरसन — कै० है० आ० इ० म्यू० क० मा० २ ए० ११-१२ नं० (५१४)।

७. सहानी-कै० म्यू० सा० पृ० ४० नेाट ३।

तथा धारा-प्रवाह प्रधान मात्रा में पाया जाता था परन्तु गुप्तों के ऋधिक सुसंस्कृत स्त्रीर उन्नतिशील युग में कला ने अधिक सुन्दर रूप प्राप्त किया तथा वह अति गहन हो गई।

गुप्त-कालीन ललित-कलाग्रों के सविस्तर वर्णन के पूर्व इनके भेद का बतलाना अस्यावश्यक प्रतीत होता है। यहाँ पर निम्न विभिन्न कलाओं का विवरण प्रस्तुत किया जायगा :--(१) वास्तुकला, (२) तत्त्रणकला, (३) मृरमयी गुप्त-कालीन लिलत- मृतियाँ, (४) चित्रकला, (५) संगीत, (६) ऋभिनय । वास्त-कलाओं के भेद कला उस कला का कहते हैं जिसके अन्तर्गत गृह-रचना, मन्दिर तथा चैत्य-निर्माण, विहारों की बनावट और स्तूप आदि की रचना है। विभिन्न प्रकार की प्रतिमात्रों तथा मृतियों को बनाने की कला तच्र ए-कला है। गुप्त-काल में किन-किन बौद्ध, जैन तथा हिन्दू देवताओं की मूर्तियाँ बनती थीं, कैान सी मूर्ति किस मुद्रा में स्थित है, किस मुर्ति की क्या विशेषता है ऋौर वह किस भावभङ्गी का प्रदर्शन कर रही है, इत्यादि का परिचय दिया जायगा । गुप्त-युग में मिही की भी मूर्तियाँ बनाई जाती थीं। इन्हें ग्रुँगरेज़ी में 'टेरा काटा' कहते हैं। यहाँ पर हमने इनका वर्णन 'मृरमयी मृतियाँ शोर्षक से किया है। घरों का सजाने के लिए मिट्टी पर अनेक जानवरों तथा अन्य वस्तुत्रों की छे।टी-छे।टी आकृतियाँ बनाई जाती थीं। चित्रकला के अन्तर्गत तत्कालीन चित्रकला के विद्धान्त और तत्कालीन चित्रकारों के हस्तकै।शल का परिचय दिया जायगा । गुप्त-कालीन चित्रकला में बाघ ऋौर अजन्ता की चित्रकला का उल्लेख विशेषता से आगे किया गया है। भारतीय स्त्राचार्यों ने संगीत के अन्तर्गत ही तृत्य. वाद्य श्रीर गायन के। माना है। उस काल में नृत्य जनता के मनारंजन में कितना हाथ बटाता था तथा उस काल के मनुष्य गान-विद्या से कितना परिचित थे, इसका वर्शन प्रस्तुत किया गया है। तत्कालीन जनता रंगमंच पर नाटक का ग्रामिनय देख अपना मनाविनाद करती थी। इन सब बातें। का वर्णन विशद रूप से किया जायगा।

## गुप्त-वास्तु-कला

वास्तु-कला के सबसे पुराने नमूने मैार्य-काल के मिलते हैं। अशोक के स्तम्भों का निर्माण एक विशिष्ट आदर्श का सामने रखकर किया गया था। शुंग तथा आंध्र नरेशों के शासन-काल में भी गुफाएँ तैयार की गईं। कुषाणों के समय में इस कला के नमूने कम नहीं मिलते, परन्तु उस समय स्त्यों और चैत्यों की ही विशेष रूप से रचना हुई। इस काल की कला का प्रधान चेत्र मथुरा था। आजकल भी उसके अवशिष्ट भाग मथुरा के समीपवर्ती स्थानों से खोदकर निकाले गये हैं। इस के पश्चात् गुत-कालीन शिल्प-कला का समय आता है।

गुप्त नरेशों के शासन-काल में निर्मित वास्तु-कला के श्रिषिक उदाहरण श्राजकल नहीं मिलते परन्तु पुरातत्त्व विभाग की खोदाई में निकले कुछ नमूनों के श्राधार पर वास्तु कला का वर्णन किया जायगा। गुप्त-कालीन वास्तु-कला के पाँच उदाहरण पाये जाते हैं— (१) राजपासाद, (२) स्तम्म, (३) स्तूप तथा विहार, (४) गुहा श्रीर (५) मंदिर। इनका वर्णन कमश: देने का प्रयत्न किया जायगा। गुप्त-कालीन राजप्रासादों का भी वास्तु-कला के विकास में महत्त्वपूर्ण स्थान था। इनका वर्णीन साहित्य में सुंदर रूप से किया गया है। तत्कालीन केाई भी प्रासाद

(१) राज प्रासाद इस समय वर्तमान नहीं है। समय के प्रभाव से सब की इति श्री हो चुकी है। ग्रजंता में कुछ महलों के चित्र मिलते हैं। मानसार में राज-प्रासादों का ग्रत्यन्त सुंदर वर्शन मिलता है। इसके वर्शन से मालूम होता है कि शाही महल कई मंज़िलों के बनते थे। उनमें वड़े-बड़े कमरे रहते थे, जिनकी छतें स्तम्मों पर रहती थीं। वे प्राय: चिपटी होती थीं। स्तम्म बहुत ही सुंदर तथा विविध प्रकार से अलंकृत होते थे। राजमहलों की सजावट मी विचित्र होती थीं। वसंतसेना के महल का वर्शन राज-प्रासाद से कम मात्र नहीं पैदा करता?। वस्तमिंह ने मंदसेर की प्रशस्ति में स्पष्टरूप से उल्लेख किया है कि दशपुर के महल कैलास-शिखर के समान ऊँचे थे?। यही नहीं, कालिदास के उज्जीयनी के वर्शन से महलों का चित्र खिच जाता है। इस प्रकार गुतों के राज-प्रासाद की विशासता का ग्रनुमान किया जा सकता है।

मौर्य-सम्राट् ऋशोक के समान गुप्तों के समय में भी ऋनेक स्तम्भों का निर्माण पाया जाता है। मौर्य-कालीन स्तम्भों पर लेख उत्कीर्ण पाये जाते हैं जा सर्वथा धर्म-

(२) स्तम्भ प्रचार के निमित्त तैयार किये जाते थे, परन्तु गुप्त-स्तम्भों की रचना का कारण मौर्यों से मिन्न था। ये स्तम्भ यद्यपि लेखयुक्त हैं, लेकिन विभिन्न कारणों से निर्मित हैं। अधिकतर गुप्त-कालीन स्तम्भ प्रस्तर के ही बनते थे, परन्तु चन्द्रगुप्त द्वितीय ने एक विशाल लोहे का स्तम्भ मेहरौली नामक स्थान में (दिल्ली के सभीप) बनवाया था। राखालदास बैनर्जी का कथन है कि गुप्त-कालीन स्तम्भ एक विशाल प्रस्तर से तैयार नहीं किये जाते थे बिल्क खण्डशः निर्मित होते थे। इस मत को मानने में अनेक कढिनाइयाँ हैं क्योंकि स्कन्दगुप्त का भितरी-वाला स्तम्भ एक प्रत्यन्त उदाहरण हैं जो एक ही विशाल प्रस्तर का बना है। डा॰ आचार्य ने गुप्त-कालीन स्तम्भों को, उनके कार्यानुसार, कई भागों में विभक्त किया है।

(क) कीर्ति-स्तम्भ: —ये स्तम्भ गुप्त-नरेशों की कीर्ति को असर बनाने स्त्रौर विजय-यात्रा के उपलच्च में तैयार किये गये थे। गुप्त-सम्राट् समुद्रगुप्त के दिग्विजय का वर्णन हरिषेण ने सुन्दर शब्दों में प्रयाग के स्तम्भ पर किया है। यह स्तम्भ मौर्य-सम्राट् स्त्रशोक का था। उसी पर यह लेख खुदा हुआ मिलता है। आजकल यह स्तम्भ प्रयाग

१. मानसार ( डा॰ अन्वार्थ सम्पादित ) श्रध्याय ४०-४२ ।

२. मृच्छकटिक-अंक ४।

३. कैलासतुं गशिखरशितमानि चान्यान्यामान्ति दीर्धवलभानि सवेदिकानि ।

प्रासादमालाभिरलं कृतानि थरां विदाय्ये व समुस्थितानि-कुमारगुःत का मंदसोर लेख(गु०ले ०नं ०१८)

४. मेमायर आ० स० नं ० १६ ( भूमरा का मंदिर ) पृ० ७।

पू. डिक्शनरी श्राफ हिन्दू आर्किटेक्चर पृ० ६५६-६६१ l

के किले में है। यह कौशाम्बी से हटा कर यहाँ रक्खा गया था। हरिषेण ने अपनी प्रशस्ति में इस स्तम्भ का बहुत ही चमत्कारपूर्ण वर्णन किया है। उसका कहना है कि महाराजाधिराज समुद्रगुप्त की समस्त पृथ्वी जीतने से उत्पन्न होनेवाली तथा इन्द्रलोक तक जानेवाली—कीर्ति का वर्णन करने के लिए मानो भूमि का उठाया हुआ एक हाथ है। स्कन्दगुप्त का कहौम (ज़िला गोरखपुर) का स्तम्भ भी उनकी कीर्ति को आज भी वर्णन कर रहा है?।

- (ख) ध्वज-स्तम्भ :— गुप्त-काल में वैष्णव-धर्म का प्रचुर प्रचार था। गुप्तनरेश वैष्णव धर्मानुयायी थे तथा उनकी उपाधि 'परम भागवत' थी। इसी कारण से
  इन्होंने विष्णु के वाहन गरुड़ को अपनी ध्वजा पर स्थान दिया था। इसके नमूने गुप्तों
  के सोने के सिक्कों पर मिलते हैं। कुछ स्थानों में प्रस्तर-स्तम्भ पर भी गरुड़ की
  मूर्ति स्थापित की गई है, जिसका नाम 'ध्वज-स्तम्भ' दिया गया है। गुप्त-सम्राट्
  चन्द्रगुप्त द्वितीय ने मेहरौली में एक विशाल लोहे का ध्वज-स्तम्भ तैयार करवाया था।
  यह स्तम्भ तेईस फीट आठ इञ्च ऊँचा है। यह कमशः ऊपर की ओर पतला होता
  गया है। निचले भाग का व्यास १६ इञ्च तथा ऊपर १२ इञ्च है। यह स्तम्भ
  देहली के कुतुवमीनार के समीप स्थित है। बुधगुष्त के समय में भी गुष्त सामन्त मातृविष्णु तथा धन्यविष्णु ने भगवान् जनाद्र का ऐसा ही एक ध्वज-स्तम्भ एरण में
  निर्माण कराया था जो अग्राज भी उस स्थान पर विद्यमान है।
- (ग) स्मारक-स्तम्भ—गुष्त-नरेशों ने कुछ विशिष्ट श्रवसरों पर भी स्तम्भ स्थापित किये थे जिनपर उस घटना के। चिरस्थायी बनाने के लिए लेख उत्कीर्ण किये थे। कुमारगुष्त प्रथम ने भिलसद में एक स्तम्भ निर्माण करवाया था जे। स्वामी महासेन के मन्दिर के स्मारक रूप में बनवाया गया था । किनिषम का मत है कि इस स्तम्भ का सम्बन्ध मन्दिर से श्रवश्य था , यद्यपि वर्तमान समय में उसका चिह्न भी नहीं मिलता। सम्राट् स्कन्दगुप्त ने भितरी (जिला गाज़ीपुर) में भगवान विष्णु की प्रतिमानस्थापना के स्मारक में एक स्तम्भ निर्माण करवाया जे। अद्यावधि वहीं स्थित है। विहास (जिला पटना) का स्तम्भ भी इसी ने स्थापित किया था । ई० स० ५१० में गुष्त-नरेश भानुगुष्त का सेनापित गोपराज एरण (सागर, मध्यप्रान्त) के युद्ध में मारा गया था।

१. महाराजाधिराज समुद्रगुप्तस्य सव<sup>°</sup>पृथिवीविजयजनितोदयन्याप्तनिखिलावितत्तां कीतिं मितः त्रिदशपतिभवनगमनावाप्तललितसुखविचरणामाचत्ताण इव भुवो बाहुरयमुन्छ्रितः स्तम्भः (गु० ले॰ नं॰ १)।

२. शैलस्तम्भः सुचारु गिरिवरशिखराश्रोपमः कौर्तिकर्ता—वही नं० १५ ।

३. प्रांशुनिष्णुपरे गिरौ मगवते विष्णोध्व ज: स्थापित: । — मेहरौली स्तम्भलेख गु० ले० नं० ३२

४. मगवतः पुण्यजनाद नस्य ध्वजस्तम्भाभ्यु च्छितः ।-- बुधग्रुप्त का एरण लेख - वही नं० १६ ।

५. गु० ले ० नं ० १०।

६. आ० स० रि० मा० ११ पृ० १७।

७. फ्लीट-गु० ले० नं० १२ |

इसी के स्मारक में वहाँ एक स्तम्भ तैयार किया गया था। ऐसी घटनाश्रां के स्मारक में स्तम्भ स्थापित किये जाते थे, श्रातएव इनके। स्मारक-स्तम्भ कहते हैं।

(घ) सीमा-स्तम्भ : — गुप्त राजात्रों के अधीनस्थ परिवाजक शासकों के एक लेख के ब्राधार पर डा॰ ब्राचार्य सीमा स्तम्भ की स्थिति बतलाते हैं । ये स्तम्भ दे। सामन्तों की राज्य-सीमा पर स्थापित किये जाते थे। गुप्तों के राजकीय स्तम्भों में इस प्रकार के स्तम्भ नहीं पाये जाते।

गुप्त-कालीन स्तम्भों की बनावट मौर्य-स्तम्भों से कुछ विलच्चण थी। अशाक के स्तम्भों का मुख्य निचला भाग गोलाकार तथा पालिश से चिकना होता है, परन्तु गुप्तों के स्तम्भ श्रानेक कोणों से युक्त होते हैं। उनमें उस स्तम्भों की बनावट चिकनेपन का सर्वथा श्राभाव है। मानलार में स्तम्भों के सम्मिलित भाग के। सेंतालीस भागों में विभक्त किया गया है तथा बृहत्संहिता में श्राठ भागों का वर्णन मिलता है। शिलप-शास्त्र के जाताश्रों ने गुप्त-कालीन स्तम्भों के। सुख्यतः चार भागों में विभक्त किया है। मोनसार के विशेष विवरण में न जाकर स्तम्भों के साधारणतः चारों भागों का ही वर्णन किया जायगा।

- (१) स्तम्भ का मुख्य भाग (Shaft): गुप्त-कालीन स्तम्भों के निचले भाग का आकार एक तरह से नहीं बनाया जाता था। स्तम्भों के िसरे (Capital) के नीचे के पूरे भाग की बनावट कई प्रकार की होती थी। मूल का भाग चौकाना, तदुपरान्त ब्राढ-केाना, सीलहकाना तथा इस हिस्से का सबसे ऊपरी भाग ब्राढकाना होता है। कभी कभी निचला तथा ऊपरी भाग चार केाने का होता था और बीच का हिस्सा गोलाकार बनाया जाता था।
- (२) गलकुम्भ (Base of Capital) स्तम्भ के मुख्य भाग पर जा प्रस्तर रहता था उसे 'गलकुम्भ' कहते थे। स्तम्भ के सिरे (Capital) का निचला भाग ही गलकुम्भ है। प्राय: इस स्थान पर ऋषोमुखी कमल के ख्राकार का प्रस्तर रक्खा जाता था। इसी पर फलका ख्रवस्थित रहती थी।
- (३) फलका (Abacus) स्तम्भ के सिरे का तीन भागों में विभक्त किया जाता था—गलकुम्भ, फलका तथा बोधिक। अतएव फलका सिरे के मध्यम भाग के। कहते थे। यह चौकार प्रस्तर का बनता था जिस पर बोधिक रक्खा जाता था।
- (४) बेाधिक (Crown)—जैसा ऊपर कहा गया है, स्तम्भ के सिरे के सबसे श्रांतिम भाग के। बोधिक कहा जाता है। फलका पर साधारणतः किसी श्राकार की मूर्ति रक्खी जाती है। बुधगुप्त के एरण्वाले स्तम्भ में बोधिक के रूप में सिंह के श्रासन पर गरुड़ की मूर्ति खड़ी है। इसमें सिंह पीठ से पीठ लगाये हुए बैठे हैं।

१. फ्लीट-गु० ले० नं० २०।

२. डिकश्नरी आफ दिन्दू आर्किटेक्चर पृ० ६६१।

गुप्त-कालीन लेख-युक्त तथा प्रासाद स्तम्भों में विभिन्नता दिखलाई पड़ती है। प्रासाद तथा मठ स्त्रादि के स्तम्भों का चौकोना भाग अलंकृत रहता है; स्त्रीर बीच का भाग गोलाकार। इसमें स्थान-स्थान पर पद्मलता-युक्त बेलबूटे बनाये गये हैं। नीचे तथा ऊपर चारों कोनों पर एक बनावट बाहर निकली रहती है। कभी कभी उन स्तम्भों पर कीर्तिमुख की स्त्राकृतियाँ खुदी मिलती हैं, जिससे गुप्त स्तम्भ स्रतीव सुन्दर मालूम पड़ते हैं। इनकी बराबरी अन्य स्तम्भ नहीं कर सकते। सारनाथ के गुप्त-कालीन विहारों में ऐसे स्तम्भ पाये जाते हैं।

प्राचीनकाल में अर्थगालाकार (dome shaped) ऊँचे टीले बनाये जाते थे जिन्हें स्तूप कहते हैं। इनका सम्बन्ध बौद्ध-धर्म से था। ये किसी के स्मारक या भगवान् बुद्ध के शारीर के अवशेष ब्राह्थि अथवा महम पर तैयार किये (३) स्तप तथा बिहार जाते थे। बुद्ध के प्रिय शिष्यों के अवशेषों (Relics) को भी ऐसा स्थान दिया जाता था। गुप्तों से पूर्व हज़ारों स्तूप बनाये गये थे, परन्तु इनके समय में तैयार कुछ स्तूप वर्तमान हैं। सारनाथ का धमेख स्तूप भी उपर्युक्त प्रकार का स्तप है। इसके सिरे से कर्निधम साहब ने एक छठीं शताब्दी के लेख का पता लगाया थारे. जिसकी वजह से यह गुप्त-कालीन स्तूप बतलाया जाता है। यदि धमेख के प्रस्तरों की कारीगरी पर ध्यान दिया जाय तो यह स्पष्ट ज्ञात होता है कि गुप्त-कलाविदों के हाथ से ही यह तैयार किया गया होगा। यह स्तूप प्रस्तर के दुकड़ों के। जाड़कर बनाया गया है। इसके प्रस्तर बहुत ही सुंदर बेल-बूटों से विभूषित किये गये हैं। पर रेखागिणत की विभिन्न आकृतियों के स्वस्तिक की बनावट तथा डंडल-युक्त कमल हिलोरें लेते हुए दिखलाये गये हैं। इस बनावट में जलपन्नी स्त्रीर जलजतु ऐसे सुंदर रूप से दिखलाये गये हैं, जो देखते ही बनता है। धमेख स्तूप के प्रस्तर पर की खुदाई गुप्त-कला का उत्कृष्ट नमूना उपस्थित करती है ।

'विहार' बौद्धों का एक पारिभाषिक शब्द है। जिस मठ में भिद्धुश्रों का निवास स्थान हो उसे बिहार कहते थे। स्तूप तथा विहार में कोई सम्बन्ध नहीं है, परन्तु प्रायः प्रत्येक विहार के साथ स्तूप का भी निर्माण पाया जाता है। फर्गुंसन का मत है कि जिस मकान में मंज़िल हो (चाहे वह भिद्धुओं का निवासस्थान हो अथवा न हो) वह बिहार कहा जाता था । परन्तु यह मत माना नहीं जा सकता। बिहार श्रीर मंज़िल से कुछ भी सम्बन्ध नहीं है। गुप्त-कालीन सारनाथ श्रीर नालंदा (ज़िला पटना) में विहारों के भग्नावशेष मिलते हैं। सारनाथ के विहार नं० ३ श्रीर ४ में प्राप्त पुरानी चीज़ों तथा गवाच्च से स्पष्ट ज्ञात होता है कि ये गुप्त

१. आ० स० रि० १६०७-८, प्लेट १५।

२. क्रनिंघम — आ० स० रि० मा० १ पृ० १११ |

३. स्टेला कामस्शि—इंडियन स्कल्पचर प्लेट ४६ नं० १०७।

४. हिस्ट्री आफ इंडियन एंड ईस्टन आकिटेक्चर १०१२० नेाट १ |

विहार थे । चीनी यात्री ह्वेनसाँग ने वर्णन किया है कि नालंदा में गुप्त-नरेशों ने विहार बनवाये थे । ये विहार बहुत ही महत्त्वपूर्ण हैं। इनमें केवल भिक्तु निवास ही नहीं करते थे, प्रत्युत उन स्थानों पर शिक्ता भी दी जाती थी जिससे नालंदा का विहार प्रसिद्ध शिक्ता-केन्द्र हो गया था।

प्राचीन भारत में पर्वतों में गुहा खुदवाने की प्रथा थी। कभी-कभी उनमें मूर्ति भी स्थापित की जाती थी जिन्हें चैत्य कहते हैं। उन चैत्यों की दीवालों पर चित्र भी खींचे जाते थे। गुप्त-काल की कई गुफाएँ वर्तमान

(४) गुहा मा खाच जात था गुप्त-काल का कह गुफाए वतमान हैं। सम्राट् चन्द्रगुप्त द्वितीय के शासन-काल में ग्वालियर राज्यान्तर्गत भिलसा के समीप उदयगिरि में गुफा खुदवाई गई थी । उसी स्थान पर अन्य गुफाएँ मी मिलती हैं । गुहा के द्वार-स्तम्भ तथा वाहर की दीवालों पर मूर्तियाँ बनाई गई थीं। इसके द्वार के दोनों ओर चार द्वारपाल की प्रतिमाएँ बनी हैं। चौखट के ऊपरी भाग में गंगा और यसुना की मूर्तियाँ वर्तमान हैं। बाहरी दीवालों पर विष्णु और महिप-मर्दिनी दुर्गा की प्रतिमा बनी है। गुहा के बाई ओर वाराहा-वतार की एक विशाल मूर्ति खड़ी है।

गुप्त कालीन वास्तु-कला में गुहा-निर्माण भी चरमोन्नति को प्राप्त हो गया था। श्रजंता (दित्त् ए हैदराबाद) में २६ गुफा-भवन हैं। वे गुफाएँ मिन्न-भिन्न समय में बनाई गईं, परन्तु सम्भवतः नं० १६ की गुफा गुप्त-कालीन बतलाई जाती है। ग्वालियर के वाघ स्थान में भी गुफा वर्तमान है जिसमें अपूर्व सौंदर्य-पूर्ण चित्र चित्रित हैं। चित्रकला में अजंता तथा वाघ गुफाओं का स्थान सर्वोत्कृष्ट है। इनकी सुन्दरता श्रौर भज्यता अकथनीय है।

गुत-नरेशों के शासन-काल में ब्राह्मण्यर्भ का पुनरत्थान हुआ। धार्मिक-भावना की वृद्धि के कारण देवतात्रों के मन्दिर बनते लगे। यद्यपि उन स्थानों में भिन्न-भिन्न

(५) मन्दिर देवताओं की मूर्तियाँ स्थापित की गईं, परन्तु सबकी वास्तुकला में एक समता दिखलाई पड़ती हैं । (१) ग्रुप्त-मन्दिरों की स्थापना एक ऊँचे चब्रूतरे पर होती थीं। (२) उनपर चढ़ने के लिए चारों तरफ़ से सीढ़ियाँ वनी थीं। (३) प्रारम्भिक मन्दिरों की छतें चिपटी होती थीं, परन्तु पिछुले मंदिरों में शिखर दिखलाई पड़ते हैं। (४) मंदिर की बाहरी दीवालें सादी रहती थीं। (५) गर्भ-ग्रह में एक द्वार रहता था। उसी ग्रह में मूर्ति स्थापित की जाती थीं। (६)

१. आ० स० रि० १६०७- प्र प्र सहानी — कैटलांग आफ म्यूजियम सारनाथ पृ० २३७

२. वाटर्स भा॰ २ पृ० १६४; लाइफ. पृ॰ १८०-११।

३ भक्तया भगवतः शम्भोगु हामेतामकारयत् । — उदयगिरि गुहाल ख ( गु० ल ० न ० ६ )

४. वही नं ० ३

पू. किन्यम — आ० स० रि० भा० १० पृ० ६०; स्मिथ — हिस्ट्री आफ. फाइन आर्टस पृ० ३२; बैनर्जी — दि एज आफ. इम्पीरियल गुप्ताच पृ० १३८।

इसके द्वार स्तम्भ अलंकृत रहते तथा द्वारपाल के स्थान पर गंगा स्त्रीर यमुना की मूर्तियाँ बनाई जाती थां। (७) गर्भ-ग्रह के चारों स्त्रोर प्रदिश्त्या मार्ग बनाया जाता जो छत से ढका रहता था। मनुष्य सीढ़ियों से होकर इसी स्थान पर पहुँचते, तत्पश्चात् गर्भ-ग्रह में प्रवेश करते थे। (६) मंदिर के स्तम्भों पर तरह-तरह के बेलबूटे खुदे मिलते हैं। उनके सिरे पर एक वर्गाकार प्रस्तर रहता था जिसपर स्त्राधे बैठे, पीठ से पीठ लगाये हुए, चार सिंह की मूर्तियाँ बनाई जाती थीं। इन्हीं स्तम्भों पर छतें स्थित रहती थीं। गुप्त-मंदिरों की वास्तु-कला को ध्यान में रखकर उनका वर्गीकरण दो श्रेणियों में किया जा सकता है।

(त्र) पूर्व गुप्त-काल (ई० स० ३१६-५५०) जिसमें भूमरा, नचना के मंदिरों का निर्माण हुन्ना। (ब) पिछला गुप्त-काल (५५१-६०५) जिसमें देवगढ़ का मंदिर बना। इसकी विशेषता यह है कि इसी समय से शिखर का प्रादुर्भाव हुन्ना । देवगढ़ का मंदिर इसका एक उदाहरण है।

गुप्त-मंदिरों की पूर्ण जानकारी के लिए कुछ मंदिरों का वर्णन स्त्रावश्यक प्रतीत होता है।

(१) भूमरा का शिव-मंदिर—भूमरा का शिवमंदिर नागौद राज्य में जवलपुर-इटारसी लाइन पर स्थित है। १६२० ई० में पुरातत्त्ववेत्ता राखालदास वैनर्जा ने इसका पता लगाया था। इस मंदिर का केवल गर्भ-गृह वर्तमान है। इसके चारों छोर का चबूतरा प्रदित्तिणा-मार्ग का द्योतक है। मंदिर के उपर्युक्त सभी लच्चण इसमें दिखलाई पड़ते हैं। द्वार-स्तम्म के दािहने मकर-वािहनी गंगा छौर वायें कूर्म-वािहनी यमुना की मूर्ति है। दोनों प्रतिमाओं के सभीप एक स्त्री छौर पुरुष परिचारक के रूप में बनाये गये हैं। गंगा छौर यमुना की मूर्ति के सिरे पर गन्धर्व दिखलाई पड़ता है। दोनों चौखट समान रूप से अलंकृत हैं। इसके दािहनी (वाहर) छोर छाये भाग में कमल-किलयाँ बनाई गई हैं। वाई ओर (द्वार की तरफ़) चार पुरुषों की आकृतियाँ दिखलाई पड़ती हैं, जो एक दूसरे के ऊपर खड़े हैं। सबसे वाहरी तरफ़ रेखागणित की विभिन्न आकृतियाँ बनाई गई हैं। ऊपरी चौखट भी उसी प्रकार खलंकृत है। प्रतिमा के लिए ताख बने हैं जिसके बीच में शिव की छार्ध-प्रतिमा वर्तमान है। इस मूर्ति के दोनों ओर मालाधारी गन्धवाँ की मूर्तियाँ खुदी हैं।

मंदिर के अनेक प्रस्तरों पर तरह-तरह के बाजे (भेरी, भीतल) लिये गण, कमल श्रीर कीर्तिमुख खुदे हुए हैं। मंदिर में एकमुख लिंग की मूर्ति स्थापित है। एक जिटत मुकुट और तृतीय नेत्र दिखलाई पड़ते हैं। जटा में श्रर्थ-चन्द्र की कला और गले में हार है। इसके वास्तु और मूर्तिकला के आधार पर भूमरा का मंदिर पाँचवीं सदी के मध्य-काल का निर्मित ज्ञात होता है।

१. बैनर्जी -इम्पोरियल गुप्ता ज पृ० १३४-३७

२. मेनायर आफ. आ० स० नं० १६ ( भूमरा का मंदिर )।

३. जायसवाल महोदय इस तिथि से सहमत नहीं हैं | उनके कथनानुसार भूमरा-मंदिर नाग-राजाओं के शासनकाल (१५० ई०—२००) में तैयार हुआ [हिस्ट्री आफ इंडिया पृ० १५०-३५० ई० पृ० ५८-५६, ६६ ] परन्तु कारीगरी को ध्यान में रखकर इसे गुप्तों के समय का मानना उचित है |

- (२) नचना कृथर का पावती मंदिर भूमरा के समीप अजयगढ़ राज्य में यह मंदिर स्थित है। इस स्थान पर दो मंदिर वर्तमान हैं। वैन जीं का मत है कि पार्वती-मंदिर पहले का है तथा दूसरा सातवीं शाताब्दी का है। पार्वती-मंदिर की बनावट भूमरा के समान है परन्तु अलंकार में उससे न्यून के।ि का है। यह मंदिर अधिक सुरच्चित है। बनावट में भूमरा के सहश होने के कारण इसे गुप्त कालीन मानना समुच्चित प्रतीत होता है।
- (३) लड़खान मंदिर बम्बई प्रांत के बीजापुर ज़िले के अन्तर्गत ऋयहोल में एक मंदिर है जो पूर्व गुप्त-काल में तैयार हुआ था। इसकी बनावट अन्य गुप्त-मंदिरों से मिलती- जुलती है। गंगा और यमुना की मूर्ति खुदी है। डा० कुमारस्वामी इसकी निर्माण-तिथि ४५० ई० के समीप बतलाते हैं। इसकी खिड़कियाँ सुंदर नकाशोदार प्रस्तर की बनी हैं।
- (४) देवगढ़ का दशावतार मंदिर यह मंदिर पिछले गुप्त-काल में बना था। यह बुँदेलखरड के भाँसी ज़िले में स्थित हैं। ऊँचे चबूतरे के बीच में मंदिर है जिसके चारों ओर छतें हैं जो प्रदिच्यामार्ग की द्योतक हैं। भूमरा के सहश ही इसके द्वार-स्तम्भ हैं। इसमें सभी गुप्त-मंदिरों की बनावट वर्तमान है। विशेषता यह है कि इसके गर्भ-ग्रह में चार द्वार हैं। इसके प्रस्तर-स्तम्भ अत्यन्त मुंदर रूप से विभूषित हैं तथा चौखट में कमल श्रौर कीर्तिमुख की बनावट देखने योग्य है। इस मंदिर के गर्भ-ग्रह के ऊपर एक नवीन बनावट दिखलाई पड़ती है जिसे शिखर का नाम दिया जाता है। इसका वर्णन आगे किया जायगा।
- (५) भिटर गाँव मंदिर—कानपुर के समीप इस स्थान पर एक विशाल मंदिर वर्तमान है जिसमें देवगढ़ के समान शिखर पाया जाता है। यह ईंटों का बना है। यह ज़मीन की सतह पर तैयार किया गया था। बाहरी दीवालों पर ताखों में मृग्मयी प्रतिमा (Terra cotta) दिखलाई पड़ती है। शिखर के कारण यह मंदिर पिछले गुप्त काल का बतलाया जाता है?।
- (६) तिगवा मंदिर—मध्यप्रांत के तिगवा नामक स्थान में एक मंदिर स्थित है जो ऊँचे टीले पर दिखलाई पड़ता है। किनंधम का मत है कि उस स्थान पर दो मंदिर थे। एक प्राचीन चिपटी छतवाला, श्रौर दूसरा श्रामलक-युक्त शिखर के साथ बनाया गया था। इस मंदिर की बनाबट तथा चौखटों की कारोगरी के देखने से प्रकट होता है कि तिगवा का मंदिर गुष्त-वास्तु-कला का एक सुंदर उदाहरण है। यह उदयगिरि के समान है। इन सब कारणों से इसका निर्माणकाल पाँचवीं शताब्दी में बतलाया जाता है।
- (७) स्रन्य मंदिर—इन मंदिरों के अतिरिक्त गुप्त मंदिरों के समान साँचो, एरण तथा बेाधगया आदि स्थानों में मंदिर बने हैं। इनमें वर्गाकार गर्भ-ग्रह और सम्मुख एक छोटा बरंडा है। तिगवा के सदृश गढ़वा में भी एक मंदिर स्थित है। इनकी निर्माण तिथि के विषय में निश्चित मत स्थिर नहीं किया जा सकता। बोधगया के

१. किंचम - आ० स० रि० मा० ११ प्लेट १५।

२. आ० स० रि० १६०५-६ पृ०६।

३. आ० स० रि० मा० ६ पृ० ४१-४४।

मंदिर में श्रामलक युक्त शिखर वर्तमान है। इसका निर्माण पाँचवीं शताब्दी में बतलाया जाता है।

शिखर शब्द से मंदिरों के गर्भ-गृह की ऊपरी बनावट का तात्पर्य समभा जाता है। साधारगात: गर्भगृह की चिपटी छत पर यह नवीन त्राकार बनाया जाने लगा। भारतीय वास्तु-कला में तीन प्रकार के शिखर का वर्णन मिलता है-नागर, शिखर की उत्पत्ति वेसर तथा द्राविड । भारतीय मंदिरों के इन शिखरों का नाम भौगोलिक अवस्था के अनुसार रक्खा गया । द्राविड़ शैली का विकास दिख्ण भारत में हुआ। इसकी बनावट सबसे विलच्चण थी। इसके शिखर की बनावट ठीस गोलाकार की होती तथा उसमें कई मंज़िलें दिखलाई जाती थीं। वेसर शिखर मध्य भारत में प्रचलित था। इसे 'चालुक्य वास्तु-कला' कह सकते हैं। श्रार्यशिखर तथा द्राविडशिखर का संमिश्रण होता है। नागर या श्रार्य शिखर उत्तरी भारत में प्रयोग किया जाता था। नागर शिखर की बनावट गर्भगृह की चिपटी छत से प्रारम्भ होती है। बनावट चारों कानों से एक ही साथ शुरू होती है। धीरे-धीरे टेढ़ी होती हुई, शिखा का आकार धारण करती यह ऊपर जाकर एक विन्दु में मिल जाती है। उसके त्रांतिम देा भागों का पृथक पृथक नाम दिया जाता है। शिखर के सबसे अंतिम भाग का कलश और निचले भाग का ग्रामलक कहते हैं । जायसवाल महोदय का मत है कि गुप्त पूर्वकाल में, नाग राजाश्रों के शासनकाल में उत्पन्न शिखर के। नागर नाम दिया गया था । परन्तु यह मत मानना युक्तिसंगत नहीं है; क्येंािक यह बतलाया जा चुका है कि ये नाम भौगोलिक स्थिति पर ही निश्चित किये गये थे । फर्गुंसन का मत है कि नागर शिखर इन्डो-स्रार्यन ढँग का है, शुद्ध भारतीय नहीं । परन्तु नागर या त्रार्थ-शिखर के। शुद्ध भारतीय मानने में तिनक भी संदेह नहीं है ।

विद्वानों में इस विषय में गहरा मतभेद है कि भारतीय वास्तु-कला में शिखर की उत्पत्ति किस समय हुई। कोडरिंगटन का मत सर्वथा ऋमान्य है कि शिखर का प्रादुर्भाव

१. डा॰ आचार्य — डिकश्नरी आफ. हिन्दू आर्किटेक चर पृ० ३१२ ।

र. ऋमलक एक प्रकार से शिखर का मुकुट था। इसमें तथा शिखर में कदापि समता नहीं बतलाई जा सकती। आमलक शब्द से ऑवला के फल से तात्पर्य नहीं था, परन्तु मंदिर के इस भाग का, जिसकी समता पद्म (कमल) से की जाती है। हैवेल का कथन है कि यह (पद्म) चक्रवर्ती राजाओं का चिह्न समका जाता था। (हैंडबुक आफ, इंडियन आर्ट पृ० ५७) आमलक केवल आमृषण प्रस्तर ही नहीं है, परन्तु शिखर के साथ-साथ इसका एक विशिष्ट कार्य है। यह सव त्र हिन्दू-मंदिरों (आर्य ढंग के) में पाया जाता है (कलकत्ता ओरियएटल जरनल भा० र नं० ६ पृ० १६५)।

३. हिस्ट्री आफ इंडिया (१५०-३५०) पृ० ५५-६०

४. डिक्शनरी पृ० २ ६ ६-३ १ ६

५. हिस्ट्री आफ इंडियन एंड ईस्टर्न आर्किटे० मृमिका पृ० १४

६. भंडारकर कामेमोरेशन वालुम पृ० ४४४

मध्ययुग में हुन्ना । गुष्त-काल में धार्मिक उत्तेजना के कारण निपुण शिल्नकारों ने मंदिर में नवीन त्राकार की वृद्धि की । सम्भव है कि वैष्णवधर्म के साथ गुप्त-कालीन उत्पत्ति शिखरोत्पत्ति का सम्बन्ध हो । यदि गुष्त-कालीन मंदिरों का निरीच्चण किया जाय तो ज्ञात होता है कि छुटीं सदी के मंदिरों में नागर शैली का शिखर दिखलाई पड़ता है । प्रथम काँसी के देवगढ़ मंदिर तथा कानपुर के समीपस्थ भिटर गाँव मंदिर में उपर्युक्त प्रकार का शिखर दिखलाई पड़ता है । राखालदास वैनर्जी का मत है कि छुटीं शताब्दों में पिछले गुष्तों के समय देवगढ़ मंदिर ही में शिखर का प्रादुर्भाय हुन्ना । डा० कुमारस्वामी का भी कथन है कि नागर शिखर की उत्पत्ति पिछले गुष्त-काल में हुई जिसमें मंदिर तैयार किये जाने लगे । स्रतप्व नागर शैली शिखर का प्रयोग छुटीं सदी से भारतीय वास्तु-कला में होने लगा । सर्वप्रथम ईंटों से ही ऐसे मंदिर निर्मित किये जाने लगे ।

## गुप्त तत्त्रण-कला

गुप्त तक्त्य-कला ने भारतीय कला में एक नया युग पैदा किया। ईसा की चौथी-पाँचवीं शताब्दियों में प्रस्तर कला में एक नवीन परिवर्त्तन दिखलाई पड़ता है। गुप्त मूर्तिकारों ने बाहरी अनुकरण को त्याग कर कला में प्राचीन शैली के आधार पर कार्य प्रारम्भ किया। यहीं कारण है कि गुप्त प्रस्तर-कला नवीनता से ओत प्रोत दिखलाई पड़ती है। गुप्त-कला अपनी प्रतिभा के लिए सर्वप्रशंसनीय है। उसकी स्वामाविकता, अंग-सौंदर्य, आकार-प्रकार तथा सर्जाव रचना शैली आदि गुण भी उतने ही प्रशंसनीय हैं। विवेक और सौंदर्य से अनुप्राणित होने के कारण ही गुप्त-कालीन ज्ञिल्प-कला, भारत कला के इतिहास में सर्वोत्कृष्ट मानी गई है।

गुप्त-कला प्राचीन मध्य कालीन शिल्प युग का मध्यवतीं नमूना है। मध्य युग की कला में प्रकृति और सांसारिक विषयों का समावेश पाया जाता है, परन्तु गुप्त-कला प्राचीन ढंग के सहश धर्म-प्रधान है। गुप्त-काल की मूर्तियों में गम्भीरता, शांति श्रौर चमत्कार है। मूर्तियों को रचना बड़ी ही सुचार और उनकी भावमंगी मनोवेधक है। जैसे इस युग की काव्य-कृतियों में पदलालित्य के साथ-साथ श्रर्थगौरव पाया जाता है वैसे ही शिल्पकला म रचना-सौंदर्य के साथ विचित्र भाव-व्यंजना देखने में श्राती है। इस समय की कला रूप-प्रधान तथा भाव-प्रधान है। शिल्पकार वस्तु के रूप को सर्वागसुद्दर बनाने में जितने प्रवीण थे, उतने ही श्रपने श्रांतरिक तथा आध्यात्मिक

१. एशेंट इंडिया पृ० ६१।

२. हैवेल - हैंडबुक आफ इंडियन आर्ट पृ० ६१।

३. क्रिंचम — आ० स० रि० मा० १० म्रेट ३४।

४. वही, मा० ११ प्लेट १३।

५. दि एन आक इम्पीरियल गुप्तान ५० १४८।

६. हिस्ट्री आफ इंडियन एंड इंडोनेशियन श्रार्टं।

भावों को सुंदर कृतियों द्वारा दर्शाने में सिद्धहस्त थे। उनके हृदयगत भाव उनकी सुंदर रचनाओं में स्पष्ट भलकते हैं। ऐसे विलच्चण गुण भारत की शिल्प-कला में इतने उत्तम रूप में अन्यत्र कहीं भी नहीं मिलते।

इस गुष्त-कालीन कला से परिचित होने के लिए तत्कालीन कला-केन्द्र तथा जैन, ब्राह्मण श्रीर बौद्ध मूर्तियों का अध्ययन करना अत्यन्त श्रावश्यक है। इसी को ध्यान में रखकर गुष्त तत्त्वण-कला का वर्णन किया जायगा।

गुप्त-काल में तत्त्व्या कला के तीन मुख्य केन्द्र थे -- (१) मथुरा, (२) सारनाथ, (३) पाटलिपुत्र।

मथुरा कला की सर्वोत्ति कुषाण-काल में हुई थी। गुप्तों के शासन काल में भी मूर्तियाँ बनती थीं। यद्यपि मथुरा भी एक गुप्त-केन्द्र था, परन्तु वहाँ मूर्ति-निर्माण की संख्या क्रमशः कम होती जा रही थी। उस केन्द्र में बनी बौद्ध

मधुरा केन्द्र प्रतिमाएँ कलकता, सरनाथ विशा मधुरा के संग्रहालय में सुरित्त्वत हैं जो परिवर्तन युग की द्योतक हैं यानी उनमें कुषाण और गुप्त मूर्ति-लक्षण मिश्रित हैं; अर्थात् इनसे यह ज्ञात होता है कि मधुरा की कुषाण-कला गुप्त-कला में बदलती जा रही थी। मधुरा केन्द्र की उन गुप्त-मूर्तियों में निम्नलिखित विशेषताएँ पाई जाती हैं:—

(१) कुषाण-कालीन मृतियों का प्रभामण्डल सादा रहता था, परन्तु गुप्त-काल में अलंकारयुक्त प्रभामण्डल (Decorated Halo) तैयार किया जाने लगा। इसमें कमल और विभिन्न आकार से प्रभामण्डल विभूषित किया जाता था। इसके देखने से ही स्पष्ट प्रकट होता है कि यह मृति गुप्त-कालीन है। (२) इनकी दूसरी विशेषता बुद्ध के त्रिची- वर की बनावट की है, जो स्वत: बतलाता है कि यह मृति मथुरा में बनी है। इसके बस्र में कुपाण मृतियों के सहश व्यावर्त्तन (Folds in drapery) दिखलाया गया है। अन्तरवासक (अधोवस्र) कमर से बंधा है तथा संघाटी (अर्ध्ववस्र) दोनों कंधों को दकती हुई धुटने के नीचे तक पहुँची है। कुषाण-कालीन मथुरा की मृतियों में दाहिन कंचे पर संघाटी नहीं दिखलाई पड़ती, परन्तु गुप्त-काल में दोनों कंधे दके रहते थे। (३) इन मृतियों में गुप्त तत्त्रण-कला की विशेषताएँ दिखलाई गई हैं जिसे गुप्त लच्चण कहते हैं। इनमें बालों का मुड़ाव तथा उप्णीष स्पष्ट प्रकट होते हैं। इसके साथ उपगु क लच्चणों के कारण इनके। कुषाण तथा गुप्त मृति-लच्चणों से मिश्रित बतलाया जाता है।

मथुरा केन्द्र की इन विशेषतात्रों के त्रातिरिक्त कुछ विभिन्न लक्षणयुक्त प्रतिमाएँ मिली हैं जिनका वर्णन यहाँ अप्रासंगिक न होगा। प्रयाग के समीप मनकुवार नामक स्थान से एक बुद्ध प्रतिमा मिली है, जो मथुरा में तैयार की गई थी। कुषाण-कालीन

१. बैनर्जी — दि एज आफ • इम्पीरियल गुप्ताज पृ० १६० !

२. एण्डसेन-कैटलाग इंडियन म्यूजियम पृ० १६६ नं ० 514 ।

३. सहानी - कैटलाग सारनाथ पृ० ४० नं • B ( b ) 1, 4 ।

४. वोगेल-मथुरा कैटलाग पृ० ४५ न • A 5 प्लेट ह 1

मथुरा की मूर्तियों में सिंह-युक्त आसन मिलता है। इस पर मूर्ति सिंहासन पर अभयमुद्रा में वैडी है। इसका सिर मुण्डित है। वस्त्र की बनावट गुष्त ढँग की है। ब्रासन के नीचे दो मनुष्यों को आकृतियों के मध्य में धर्म-चक्र बनाया गया है। मथुरा केन्द्र में बनने के कारण इसमें कुपाण तथा गुष्त-लच्चण मिश्रित हैं। मथुरा केन्द्र में पाँचवीं सदी तक मूर्तियाँ बनती रहीं, परन्तु सारनाथ के सम्मुख मथुरा का महत्त्व बहुत कम है।

गुष्त-कालीन तत्त्रगा-कला का सबसे बड़ा केन्द्र सारनाथ ही था। यदि सारनाथ को उस समय की मूर्ति-निर्माण-कला का यंत्रालय कहा जाय तो कुछ अत्युक्ति न होगी। सार-नाथ केन्द्र में जैन मूर्तियाँ कम मिली हैं। उससे अधिक ब्राह्मण-सारनाथ-केन्द्र प्रतिमाएँ और सबसे अधिक बौद्ध मूर्तियाँ ही यहाँ तैयार की जाती थीं। ब्राह्मण-प्रतिमाओं के मिलने का कारण यह है कि यह धर्म (ब्राह्मण-धर्म) राजकीय धर्म था। गुप्त-नरेश वैष्णव धर्मानुयायी त्र्यौर परम भागवत थे, अतएव ब्राह्मण मूर्तियों का वनना कोई आश्चर्य की बात नहीं है। बौद्ध-प्रतिमात्रों का निर्माण यहाँ स्वामाविक थाः, क्योंकि बौद्ध-जगत् में सारनाथ एक विशेष महत्त्व रखता है। भगवान बुद्ध के जीवन-घटना-सम्बन्धी चार स्थानों — (१) लुम्बिनी बाग ( जन्म-स्थान), (२) बोधगना ( सम्बोधि स्थान ), (३) सारनाथ ( धर्म-चक्र-प्रवर्तन ) तथा (४) कुशी-नगर (निर्वाण स्थान) — में सारनाथ की भी गणना है; यानी सारनाथ बौद्धों का एक प्रधान तीर्थ स्थान है। यहीं पर भगवान् बुद्ध ने पंच-भद्रवर्गीय को ज्ञान-दीचा दी थी। सम्बोधि के पश्चात् कौंडिन्य आदि को चतुः आर्य-सत्य की शिक्षा दिलाने का सौभाग्य सारनाथ को ही है। पाली ग्रंथों में इस शिचा को 'धर्म-चक्र-प्रवर्तन' कहा गया है। बौद्ध-मूर्तिशास्त्र ( Buddhist Iconography ) में उपर्यु क चारों तीर्थस्थानों को निम्नलिखित चिह्न द्वारा दिखलाया जाता है:-(१) लुम्बिनी-माया के गर्म से सिद्धार्थ का जन्म। (२) बोधगया—बोधि (पीपल) वृत्त् से। (३) सारनाथ—चक्राकृति (धर्म-चक) से। (४) कुशीनगर-बुद्ध के परिनिर्वाण से। इस प्रकार गौरव-प्राप्त सार-नाय सदा बुद्ध-धर्मानुयायियों का केन्द्र बना रहा। यही कारण है कि वहाँ सबसे अधिक

इस केन्द्र का प्रभाव गुप्त-तत्त् ग्य-कला के तीसरे केन्द्र पाटलियुत्र में पड़ा और उससे बाहर भी विस्तृत रूप से दिखलाई पड़ता है। पूर्व-मध्य-कालीन (ई० स० ६००- ८००) मूर्तियों की बनावट सारनाथ के समान ही है।

गुप्त कालीन तच्या कला का एक केन्द्र पाटिल पुत्र भी था। सारनाथ कला का प्रभाव पूर्वी भारत में इसके द्वारा हुआर। पाटिल पुत्र केन्द्र में निर्मित अधिकतर धातु की ही मूर्तियाँ मिली हैं, प्रस्तर की कम। नालंदा की खुदाई में पाटिल पुत्र केन्द्र धातु की निकली मूर्तियों के देखने से स्पष्ट प्रकट हो जाता है कि पाटिल पुत्र केन्द्र में सारनाथ के समान ही प्रतिमाएँ बनती थीं। उन मूर्तियों में कुटिल

संख्या में वौद्ध प्रतिमाएँ वनती रहीं।

१. सहानी — सारनाथ कैटलाग नं • B (c) २ तथा B (d) 8 हों ट १२।

२. स्टेला क्रामरिश - इंडियन स्कल्पचर पृ० ६७ ।

केश, सीधी भींह श्रीर उच्णीष अच्छी तरह दिखलाये गये हैं। सुलतानगंज (ज़िला भागलपुर) से एक ताँ वे की बुद्ध प्रतिमा मिली है, जिसकी बनावट श्रव्यद्शः सारनाथ से मिलती है। यह मूर्ति श्रभयमुद्रा में दिखलाई गई है। वस्त्र श्रीर केश गुप्त-कालीन विशेषताओं से युक्त हैं। यह प्रतिमा बरमिंघम संग्रहालय में सुरवित है। सारनाथ की कला ने पूर्वी भारत में पहुँच कर पाल नरेशों की तक्त्रण-कला का रूप धारण किया।

जैसा ऊपर बतलाया गया है कि गुष्त-कालोन विभिन्न केन्द्रों में मूर्तियाँ तैयार की जानी थीं। परम भागवत गुष्त सम्राट्य ययि वैष्णव धर्मावलम्बी थे, परन्तु उनकी धार्मिक सहिष्णुता के कारण ब्राह्मण मूर्तियों के अतिरिक्त बौद्ध मूर्ति-कला तथा जैन मूर्तियाँ भी तैयार की गई थीं। गणाना में बौद्ध मूर्तियों की संख्या श्रधिक है। सारनाथ केन्द्र में अधिकतर बौद्ध मूर्तियों का निर्माण पाया जाता है, परन्तु यह कदापि माना नहीं जा सकता कि उन केन्द्र-स्थानों में ब्राह्मण मूर्तियाँ नहीं बनीं। ब्राह्मण मूर्तियाँ उस स्थान में पाई जाती हैं, जहाँ गुष्तों के मन्दिर बने। ब्राह्मण धर्म में मूर्ति की प्राण-प्रतिष्ठा का एक महत्त्वपूर्ण स्थान है। बिना प्राण-प्रतिष्ठा के मूर्ति की पूजा नहीं होती। ऐसी दशा में मन्दिरों में या उन स्थानों पर जहाँ गुष्त-कालीन मन्दिर स्थित थे, ब्राह्मण मूर्तियों का मिलना स्वभाव-सिद्ध है। बैद्यकला में इस विधि (प्राण-प्रतिष्ठा) का स्थमाव था।

उपयुंक बातों के। ध्यान में रखते हुए ब्राह्मण, बैद्ध तथा जैन-मूर्तियों का वर्णन किया जायगा। यह सर्वविदित है कि गुप्त कलाविद् बहुत ही सिद्धहस्त थे। अतएव प्रत्येक विभाग में उनकी अप्रमर कीर्ति दिखलाई पड़ती है। इस काल की मूर्तियों में सजीवता ख्रीर सैन्दर्य का उत्कृष्ट नमूना मिलता है। इस काल की भगवान विष्णु ख्रीर उनके विभिन्न अवतारों की मूर्तियाँ उपलब्ध हैं। इन मूर्तियों के ख्रातिरिक्त गुप्त-सम्नाटों के सिक्कों पर केवल विष्णु भगवान के प्रतीक—गरुड़—के। स्थान दिया गया है। शिव तथा दुर्गा आदि की भी मूर्तियों का सर्वथा सभाव नहीं है। इन्हीं सब हिन्दू प्रति गस्त्रों का वर्णन कमशः किया जाता है।

गुप्त शिल्पकार भगवान् की प्रतिमा पूर्ण रूप से मुन्दर तैयार करते थे। चन्द्रगुप्त द्वितीय विक्रमादित्य के समय में उदयगिरि गुहा की दीवाल पर चतुर्भ जी विष्णु की मूर्ति वनाई गई थी। भगवान् अधोवस्त्र तथा मुकुट धारण किये विष्णु प्रतिमा हुए हैं। गले में हार और केयूर शोमायमान हैं। ऐसी ही खड़ी चतुर्भ जी प्रतिमा एरण् (ज़िला सागर सैं॰ पी॰) में भी मिली है।

भाँ भी ज़िले में स्थित देवगढ़ नामक स्थान पर वैष्ण्य मंदिर में विष्णु की प्रतिमा आदि शेष पर शयन करती हुई दिखलाई गई है। विष्णु शेष के शरीर पर पड़े हुए हैं। जपर का ऋदं भाग फन के साथ उठा हुआ है। शिर पर शेषशायी विष्णु किरीट मुकुट, कानों में कुएडल, गले में हार, केयूर, वनमाला तथा हाथों में कंकण शोभायमान हैं। दाहिनी दो भुजाओं में एक कटक मुद्रा में हैं।

१. कुमारस्वामी—हिस्ट्री आफ फाइन आर्ट प्लेट ४१ न ० १६०।

पैरों की ओर लच्मी पाद-सेवन करती हुई वैठी हैं। उनके समीप दे। आयुध पुरुष खड़े हैं। आसन के नीचे भूमि देवी तथा अनेक आयुध-पुरुष बनाये गये हैं। विष्णु की इस प्रतिमा के ऊपरी भाग में देवताओं—शिव, इन्द्र आदि—की मूर्त्तियाँ बनी हैं। नाभि से निकले हुए कमल पर तीन सिर वाले ब्रह्मा को मूर्त्ति वनी हैं जो वाम हस्त में कमएडलु धारण किये हैं। दाहिनी ओर ऐरावत पर इन्द्र और मयूरवाही कार्त्तिकेय हैं। वाई ओर शिव पार्वती दिखलाई पड़ते हैं। इस प्रकार अनन्तशायी विष्णु की मूर्त्ति अत्यन्त कला-पूर्ण रूप से तैयार की गई है। ऐसी मूर्त्ति केा मध्यम श्रेणी की 'भोग-शयन-मूर्त्ति' कहते हें। ग्वालियर के अन्तर्गत भिलसा के समीप उदयगिरि गुहा में भी शेपशायी विष्णु की मूर्त्ति पाई जाती है। यहाँ भी प्रतिमा आमूपण तथा बनमाला के साथ तैयार की गई है। देव तथा आयुध पुरुषों की भी आकृतियाँ दिखलाई पड़ती हैं। परन्तु इसमें लच्मी और ब्रह्मा का अभाव है ।

भिलसा के समीप उदयगिरि गुहा की दीवाल पर विष्णु के अवतार वाराह की एक विशाल मूर्त्ति तैयार है। इस मूर्त्ति का पूरा शरीर मनुष्य की आकृति का है केवल मुख वाराह का दिखलाया गया है। विद्वानों ने ऐसी विष्णु-ग्रवतार वाराह मूर्त्ति का नामकरण 'भू-वाराह' या 'आदि वाराह' किया है । यह मूर्त्त वनमाला धारण किये हुए हैं ! दाहिना पैर सीधा है तथा वायें पैर के नीचे आदि शेष की आकृति बनी हुई है। आदि शेष का बहुत बड़ा फन है जिसमें एक पुरुष की मुर्त्ति है। इसी के समीप एक स्त्री की प्रतिमा दिखलाई पड़ती है। विष्णु-धर्मात्तर में वर्णित वाराह मूर्ति के सदृश भाव इसमें दिखलाये गये हैं। शास्त्रों के वर्णन के अनुसार ही आदि शेष पत्नीयुक्त दिखलाया गया है। उसमें वर्णन मिलता है कि आदि शेष वाराह भगवान के। देखने के लिए उत्सुक है। उसके हाथ ऋंजलि-मुद्रा में अङ्ग उठते हुए दिखलाये गये हैं। अन्य हाथों में हल तथा मुराल दिखलाया गया है । वाराह की मूर्ति के वार्ये कन्चे पर वैठी हुई भूमि देवी की आकृति बनी है। पुराणों के वर्णन से ज्ञात होता है कि भगवान् ने पृथ्वी के। बचाने के लिए वाराह का अवतार प्रहण किया था। भूमि देवी की आकृति इसी सिद्धान्त के। लेकर तैयार की गई होगी। भगवान विष्णु की मूर्ति यों के अभाव में लोग उनके 'पाद' की पूजा करते थे। वैशाली में ऐसी मुहरे मिली हैं जिन पर 'श्री विष्णु पद-स्वामी नारायण' लिखा है। मेहरौली स्तम्भलेख में एक विप्णु-पद का वर्णन मिलता है। दामादरपुर तामुपत्र से ज्ञात होता है कि बङ्गाल में रवेत वाराह स्वाधी की पूजा होती थी।

१. गोपीनाथ राव — एलिमेन्ट आफ हिन्दू आइकानामाफी १० ११२ छेट ३२।

२. बैनर्जी — इम्पीरियल गुप्ताज सेंट २८ ।

३. राव—हिन्दू आइकानेाप्राफो ए० १३२।

४. राव- वही, १० १३४ (विष्णुधर्मोत्तर से उद्धरण)।

छुठीं शताब्दी में हूण शासक तीरमाण के अधीनस्थ मातृविष्णु ने भगवान् के अवतार वाराह की साचात् प्रतिमा की स्थापना की थी । इस प्रकार देा प्रकार के वाराह की प्रतिमाएँ मिली हैं, जिनका पूजन किया जाता था।

गुप्त-कालीन हिन्दू मूर्चियाँ जिन स्थानों से प्राप्त हुई हैं उनमें पहाड़पुर ( राजशाही, उत्तरी बंगाल ) का विशेष स्थान है । इस स्थान से ऐसी प्रतिमाएँ मिली हैं जो ऋन्यत्र कहीं से प्राप्त न हो सकीं । यहाँ मन्दिर की दीवालों पर अनेक प्रस्तर की मूर्चियाँ बनी हैं, जिनमें रामायण, महाभारत की कथाओं के ऋतिरिक्त कृष्ण-चरित ऋत्यन्त सुन्दर रूप से दिखलाया गया है । यो तो श्रीकृष्ण-लीला के। ऋन्य स्थानों पर शिल्पकारों ने दिखलाया है, परन्तु पहाड़पुर ऐसी राधा-कृष्ण की मूर्चि कहीं से भी उपलब्ध नहीं है । देानों मूर्चियों का नेश, अलङ्कार तथा मुद्रा आदि सुन्दर रूप से दिखलाया गया है । श्रीकृष्ण के सिर पर काक-पन्न सुशोभित हैं । भगवान कृष्ण की जीवन-सम्बन्धी घटनाएँ — कृष्ण-जन्म, बालकृष्ण के। गोकुल ले जाना, गोवर्धन-धारण तथा यमलार्जन-भेद ऋादि दिखलाया गया है । बालकृष्ण पहाड़पुर में देा राचसों की पूँछ पकड़े हुए दिखलाये गये हैं । सारनाथ के संग्रहालय में भी एक विशाल मूर्चि गोवर्धन-धारी श्रीकृष्ण की कही जाती है, परन्तु यह कृष्ण की न होकर शिव की मूर्ति है ।

काशी के भारत-कला-भवन में कार्त्तिकेय की एक अत्यन्त सुन्दर मूर्त्ति है जो बनावट के कारण गुप्त-कालीन ज्ञात होती है। मेार पर बैठी हुई मूर्त्ति बनाई गई है जिसके दोनों पैर मेार (कार्त्तिकेय का वाहन) के गले से आगे कार्त्तिकेय विखलाये गये हैं। सिर पर मुकुट, कङ्कण, कानों में कुणडल, गले में हार तथा केयूर आदि भूषण धारण किये हुए प्रतिमा तैयार की गई है। पीछे की स्रोर काक-पन्न दिखलाये गये हैं।

बतलाया गया है कि गुष्त-सम्राट् बैष्णव-धर्मावलम्बो थे, परन्तु उनकी धार्मिक सिंह्सणुता के कारण अन्य देवी देवताओं की भी मूर्त्तियाँ बनती रहीं। गुष्त काल में देा प्रकार की शिव-प्रतिमाओं का प्रचार था। (अ) शिव-लिङ्ग शिव-मूर्त्तियाँ तथा (ब) एकमुख शिव-लिङ्ग की मूर्त्तियाँ मिलती हैं। कुमार-गुष्त के शासन-काल की शिव-लिङ्ग की प्रतिमा करमद्राडा (फैज़ाबाद ) से मिली है। नीचे का भाग अष्टकीण है परन्तु ऊपरी हिस्सा गोलाकार बना हुआ है। निचले भाग में लेख उत्कीण हैं।

दूसरे प्रकार की एकमुख लिङ्ग की शिव प्रतिमा नागोद राज्य के खोह नामक स्थान से मिली है। यह मूर्चि गोलाकार बनी है परन्तु एक ओर मनुष्य के सिर की

१. फ्लीट—-ग्रुप्त लेख नं० ३६; वैनर्जी—-इम्पीरियल ग्रुप्ताज प्लेट १५ । 'पुण्यार्थमेष भगवता वाराहमूर्चे जगरपरायसस्य नारायणस्य शिलाधासादः स्वविषयेऽस्मिन्नैरिकिसो कारितः'।

मगवतो महादेवस्य पृथिवीश्वरस्य इत्येवं समाख्या (करमदण्डा का ळेख—ए० इ० भाग १०)

आकृति बनी हुई है। इसी लिए यह भगवान् शिव की मूर्त्त 'एक-मुख लिङ्ग' के नाम से विख्यात है। यह एक विशाल रत-जिटत मुकुट से मुशोभित है। वालों की ग्रंथि के ऊपर श्रार्द्ध-चन्द्र बनाया गया है। भगवान् शिव के ललाट पर तृतीय नेत्र दिखलाई पड़ता है। श्रांख, नाक और होड बहुत सुन्दर बने हुए हैं जिससे यह मूर्त्त गुप्त-कालीन मानी जाती है। गले में हार तथा कानों में कुगड़लों के अतिरिक्त श्रोर कें।ई श्राभूषण नहीं दिखलाई पड़ते।

यद्यपि गुप्त-कालीन सूर्य की प्रतिमा त्रिधिक संख्या में नहीं मिलती, परन्तु तत्कालीन लेखों से जात होता है कि उस समय विशाल सूर्य-मंदिर विद्यमान थे। स्रतएव सूर्य-पूजा अवश्य प्रचलित थी। कुमारगुप्त के मन्दसार के लेख मं इसका पूरा विवरण मिलता है । भारत-कला-भवन में एक सूर्य-प्रतिमा सुरिह्नत है जो गुप्त-कालोन प्रतीत होती है। सूर्यदेव हार पहने हुए दिखलाय गये हैं। उनके दोनों ओर उपा तथा संध्या की दो स्त्रियों की स्त्राकृति द्वारा दिखलाया गया है। उनके साथ-साथ पुरुष की भी दो स्त्राकृतियाँ हैं जो परिचारक मालूम पड़ते हैं। इस प्रकार स्वतन्त्र रूप से तथा चैत्य का सुशोभित करनेवाली आकृति के रूप में सूर्य की मूर्त्तियाँ मिलती हैं। उत्तरी भारत में सूर्य-पूजा का पूर्ण प्रचार था क्योंकि ससेनीवंश के सिक्कों पर प्रायः यज्ञ-कुएड बनाया जाता था। वैशाली में भी एक मुहर मिली है जिस पर 'भगवतो स्त्रादित्यस्य' खुदा है । इससे ज्ञात होता है कि वह मुहर किसी सूर्य-मन्दिर की थी।

भगवती दुर्गा के विषय में कोई विशेष विवरण नहीं मिलता है परन्तु हिन्दू-धर्म में पुरुष के साथ प्रकृति या ईश्वर के साथ शक्ति का सम्बन्ध अभिन्न है। हमारे यहाँ इसी के विवेचन में ऋषियों ने जीवन लगा दिया। यद्यपि दुर्गा गुप्त-काल में इस देवी के पूजा-प्रकार का वर्णन नहीं मिलता, परन्तु कहीं-कहीं आकृतियाँ मिली हैं इस आधार पर प्रतिमा का सर्वथा अभाव नहीं कहा जा सकता। मिलसा के समीप उदयगिरि गुफा की दीवाल पर 'महिषमिदींनी दुर्गा' की आकृति बनी हुई है। यह मूर्त्ति अष्टमुजी हैं । इसी प्रकार की एक प्रतिमा भारत-कला-भवन में सुरिन्त्ति है, जो बनावट के अनुसार गुप्त-कालीन मानी जा सकती है। इससे ज्ञात होता है कि दुर्गा की मूर्त्ति (किसी वेष में ) या शक्ति देवी की मूर्त्तियों का सर्वथा अभाव न था।

#### तालमान

प्राचीन भारत में मूर्ति निर्माण के लिए विभिन्न परिमाण (माप) हिन्दू आगमीं में पाये जाते हैं। इसके लिए 'तालमान' शब्द का प्रयोग किया जाता है। मान = माप

१. स्वयशा वृद्धचे सर्व मत्युदारमुदारया | संस्कारितिमिदं भूय: श्रेय्या भानुमता गृहम् || श्रेण्यादेशेन भक्त्या च कारितं भवनं रवे: |—फ्लीट—ग्रुप्त लेख नं० १८ | २. आ० स० रि० पृ० १४२ नं० ३६६,३६६ प्लेट ४८ | ३. ग्रुप्त लेख नं० २२ |

तथा ताल एक विशिष्ट माप थी जा इयेली के एक सिरे से दूसरे सिरे तक की द्योतक है। यह बारह श्रङ्गल के बराबर हाती है। प्राचीन मृर्तियाँ दस ताल से लेकर प्रथम ताल-मान तक निर्मित की जाती थीं, परन्तु उनकी माप पहले से ही स्थिर रहती है। दस ताल की मर्ति के। नियमत: १२० अङ्गल ( १२×१० ) होना चाहिए, लेकिन १२४ अङ्गुल की मूर्ति के। दस तालमान का नाम दिया जाता था। इसी प्रकार प्रत्येक ताल में उत्तम, मध्यम ऋौर ऋघम का नामकरण ऋङ्गुल की माप के ऋनुसार किया गया था। मर्तियों के नापने के समय प्रत्येक का तालमान के अनुसार उतने भाग में बाँट दिया जाता था। यदि दस तालमान की मूर्ति है तो उसे १२४ भागों में बाँटने पर प्रत्येक भाग का एक अङ्गुल कहा जाता था। उसी ऋङ्गुल से समस्त मृति नापी जाती थी न कि हाथीं की अंगुलियों से। इसी लिए अङ्गुल के माप में मात्राङ्गल तथा देहाङ्गल का भेद पाया जाता है । इस कथन के आधार पर यह हाथों के नाय पर निश्चित नहीं किया जा सकता। साधारणत: ताल के। १२ ऋङ्गुल या हथेली या चेहरे (दाढ़ी से सिर तक ) के बरावर माना जाता है, परन्तु आगमों में उल्लिखित तालमान और ऋङ्गुल के कारण इसमें भिन्नता त्रा जाती है। इसके अतिरिक्त भिन्न-भिन्न मूर्तियों के। विशिष्ट ताल में बनाने का स्रादेश किया गया है तथा उनके स्रङ्गों की ध्यक-पृथक माप मिलती है। उत्तम दस ताल में त्रिम्ति; मध्यम दस ताल में शक्तियाँ (लद्मी, दुर्गा, पार्वती, सरस्वती आदि ) तथा पञ्च ताल में गण्पति आदि की मुर्तियाँ बनती थीं।

ऊपर लिखित विवरण से तालमान के विषय में कुछ ज्ञान हा जाता है। यह निश्चित का से नहीं कहा जा सकता कि तालमान का प्रयोग मूर्तियों में कय से होने लगा। गुप्त-कालीन मूर्तिकार तालमान का प्रयोग करते थे या नहीं, यह भी ज्ञात नहीं है; परन्तु तत्कालीन साहित्य के अध्ययन से इसके प्रचार का अभुमान किया जा सकता है। वराहमिहिर (ई० स० ५५०) की बृहत्सहिता में तालमान का उल्लेख पूर्ण रीति से पाया जाता है। परन्तु इसकी माप तथा उपर्यु के आगमों में उल्लिखित तालमान में भिन्नता दिखलाई पड़ती है। बृहत्सहिता में १०८ अङ्गुल माप की मूर्ति का ही दस ताल का नाम दिया गया है जो औरों के मध्यम नव ताल के बराबर है। इस स्थान पर ताल = ११ अङ्गुल तथा नवताल = ६ वाल के हैं।

वराहिमिहिर ने लिखा है कि मूर्ति का चबूतरा ( Pedestal ) समग्र लम्बाई का ई तथा वास्तिवक मूर्ति समूचे का दे भाग होती था । इस मूर्ति के १०८ भागों में विभक्त किया जाता तथा प्रत्येक के। अङ्गुल के नाम से पुकारते थे। बृहत्संहिता में मूर्ति के प्रत्येक ऋङ्ग की माप ऋङ्गुल में मिलती है जिसके कतिपय मागों का उल्लेख यहाँ दिया जाता है —

१. गोपीनाथ राव - तालमान A. S. I. memoir no. 3 पृ॰ ४२।

२. वही, A. S. I. memoir no. 3 p. 36, 77 ।

३. वही, १० ७७-८० ।

| <b>अ</b> ङ्ग                  | त्रङ्गुलो में माप |
|-------------------------------|-------------------|
| चेहरा                         | 85-               |
| (१) नाक, कान, ललाट, गर्दन आदि | <b>Y</b>          |
| (२) दाढ़ी                     | 2                 |
| (३) ललाट की लम्बाई            | 4                 |
| (४) कान की चौड़ाई             | ર                 |
| (५) ऊपरी ओष्ठ की चौड़ाई       | q                 |
|                               | \$                |
| (६) ग्रधर                     | 8                 |
| (७) मुख                       | 8                 |
| (८) त्र्रॉंख                  | 8                 |
| (E) भौंह                      | 8                 |
| जङ्घा                         | 28                |
| पैर                           | 28                |
| लम्बाई                        | 8                 |
|                               |                   |

उपर्युक्त कित्यय श्रंगों की माप से अनुमान किया जा सकता है कि तालमान में विभाग कैसे किया जाता था। जैसा उल्लेख किया गया है, गुस-कालीन मृर्तिकारों के तालमान के विषय में निश्चित रूप से कुछ, नहीं कहा जा सकता, परन्तु इतना मानना उचित है कि गुप्त शिल्पकार तालमान से अनिभन्न न थे—श्रौर इसका प्रचार उस समय श्रवश्य था।

भगवान् बुद्ध की प्रतिमा-निर्माण की प्रथा बहुत पहले से ही चली आ रही थी। गांधार तथा कुषाण-कालीन मथुरा कला में अनेक मूर्तियाँ बनती रहीं, जिनकी प्रथक् पृथक्

विशेषताएँ बतलाई जा चुकी हैं। गुप्त-कालीन बौद्ध-प्रतिमाओं गुप्त-कालीन बौद्ध के भी कुछ विशिष्ट लच्च ए हैं जिनके देखने से स्पष्टतः ज्ञात मूर्तियाँ हो जाता है कि मूर्तियाँ गुप्त-काल में बनी थीं। उन विशेषतास्त्रों

का वर्णन निम्न प्रकार से किया जा सकता है-

- (१) सर्व प्रथम विशेषता प्रतिमाओं के वस्त्र की है। ये चिकने तथा पारदर्शक दिखलाये गये हैं। इन वस्त्रों में व्यावर्तन का नामोनिशान नहीं है, केवल जो मूर्ति गुप्त-कालीन मथुरा केन्द्र में बनी थी उसी में व्यावर्तन दिखलाई पड़ता है। ग्रांतर्वासक कमर से बँधा रहता है तथा संघाटी दोनों कंधों के। दकती हुई घुटने तक लटकी हुई मिलती है।
- (२) दिच्यावर्त कुटिल केश तथा उष्णीष गुप्त-कालीन बौद्ध मृर्तियों की ख़ास विशेषताएँ हैं! विद्वानों का अनुमान है कि गुप्त-काल में ही इस प्रकार के केश तथा उष्णीष का समावेश मृर्ति-कला में हुआ ।

१. आधुनिक समय में बौद्ध-मूर्ति-कला में बुद्ध के शिरस्त्राण के विषय में गहरा मतमेद है। पाली अन्थ महापदान (दीधनिकाय मा०२) सूत्र में बुद्ध के बत्तीस महापुरुष-लच्चणों में उणहीससीस (उष्णीष सिरवाला) का भी नाम मिलता है। ब्रह्मायु सूत्त में भी ऐसा ही वर्षान मिलता है (राहुल सांकृत्यायन — मिक्सिनिकाय पृ० २७५)। पीछे के संस्कृत बौद्ध अंथ लिलतिविस्तर में भी 'उष्णीष शिरस्कर।' का उल्लेख मिलता है। निदान कथा में वर्षान मिलता है।

- (३) गुप्त पूर्वकाल में मूर्ति-निर्माण में दोनों मौंहों के मध्य में एक प्रकार का तिलक (टीका) पाया जाता है, जिसे उर्णा कहते थे। परन्तु गुप्त-कला में उर्णा के कोई स्थान नहीं दिया गया तथा सर्वदा के लिए इसकी बिदाई कर दी गई।
  - (४) गुप्त-काल में मूर्तियों की भैं।ह तिरछी नहीं, विलक सीधी दिखलाई गई है।
- (५) प्रतिमाओं का वच्चः स्थल पूर्ण रूप से विकसित बनाया गया है। कन्धों को प्रमुखता देखते ही बनती है। इस बनावट के कारण वह मूर्ति सजीव तथा बलशाली ज्ञात होती है।
- (६) बुद्ध-मृर्तियों के शिर के पिछले भाग में एक प्रस्तर लगा रहता है जिसे प्रभा-मगडल कहते हैं। यह प्रभा-मगडल मृर्ति-कला के साथ ही बनने लगा। गान्धार तथा मथुरा में यह चिकना और अनलंकृत दिखलाया जाता था; परन्तु गुप्त-कालीन प्रभा-मगडल की बनावट अत्यन्त सुन्दर और नाना अलङ्कारों से युक्त होती थी। इसका मध्य भाग चिकना रहता था और बाहरी भाग बेलबूटे, फूलमाला तथा सम-केन्द्रित अलङ्कार-समृह से विभूषित रहता था।

कि गीतम ने गृहत्याग करने पर सिर पर लम्बे वालों का रखना उचित नहीं समका, अतएव तलवार द्वारा उन बालों की दी इंच लाबे छे।इकर कार हाला ( रीज डेविस अनुवादित जातक १० ८६ )। ऐसी श्रवस्था में उच्छीष का वास्तविक तात्पर्य सममने में कठिनाई उपस्थित होती है। ब्राह्मण बन्धों में उच्छीप का अर्थ पगड़ी बतलाते हैं ( उच्णीपं योगपट्टच सुकुटं कर्तरीघटीम्-अग्नि पुराण १०१४।१० )। सिद्धार्थ ने बुद्धत्व-प्राप्ति के निमित्त जाते समय सभी वस्त्राभूषण त्याग दिये थे, अनएव बौद्ध श्रन्थों में उल्लिखित उष्णीय की समता पगडी से नहीं की जा सकता | पाँचवीं सदी के वीद्य महापंडित बुद्यधीय ने सुमंगलविलासिनी में उष्णीय का तात्पर्य उस मांसपेशी से बतलाया है जो दाहिने कान से प्रारंभ होकर वाई तरफ समाप्त हो जातो है और पगड़ी की तरह समस्त सिर की ढक लेती है (इ० हि० का) मा० ७ पृ० ६७० )। वाराहमिहिर ने भी महापुरुषों का लक्षण शंखललाट बतलाया है ( बुइरसंहिता अ॰ ६७।२२ )। इन कथानकों का शिल्प में प्रत्यक्तिकरण विभिन्न प्रकार सेपाया जाता है | डा० कुमार-रवामी का में उष्णीव की समता अस्थि-गण्ड से करते हैं ( जे० आर० ए० एस० १६२ = पू० = ३१ )। गांधार-कला में बुद्धप्रतिमा के घने बालों के। युमाकर सिर पर एक बड़ी ग्रन्थि के रूप में दिखलाया गया है (अली इण्डियन स्कल्पचर भा० १ पृ० ६४)। मथुरा में मूर्तिकारों ने मूर्ति के मस्तक पर शंख, चक की तरह वालों की दिखलाया है। फीगल ने उसे मुख्डित कपाल बतलाथा है ( मथुरा कैटलाग प्लेट नं • A २७): परन्तु यह कपाल मुण्डित नहीं है बल्कि समस्त वालों की ऊपर खीं चकर प्रन्थि के रूप में बाँघा गया है। गुप्त-कालीन मूर्तियों में उष्णीष तथा कुटिल केश दाहिने घूमते हुए दिखलाये गये हैं। छोटे-छोटे बाल प्रन्थि तथा सिर के मध्य या सम्मुख भाग पर ऊपरी प्रन्थि दिखलाई गई है ( हर-मीविस — हैंडबुक आफ स्कटाचर पेशावर म्यूजियम १ पृ० ५२ प्ते० ११)। कुषाण-काल के पश्चात् मनकुवार मृति को छोड़कर समस्त मृति याँ ऐसी ही शिरस्ताग-युक्त हैं। इसी का उष्णीष का नाम दिश गया है। बैाइथ-प्रन्थों के आयार पर यही ज्ञात होता है कि बुद्ध के छेाटे-छेाटे बाल थे। सुण्डित तथा जटा का समर्थ न किसी तरह नहीं किया जा सकता ! इन्हीं वालों की ग्रुप्त मूर्ति कारों ने ठीक तरह से दिखलायां है। अतएव कुटिल केश तथा उष्णीय का समावेश ग्रुप्त-काल में मानना सर्वथा युक्तिसङ्गत है।

(७) भारतीय मूर्तिकला के इतिहास के ऋध्ययन से पता चलता है कि भिन्न-भिन्न समयों में प्रथक्-पृथक् रीति के प्रस्तर का प्रयोग किया जाता था। गान्धार में भूरा तथा मथुरा में लाल प्रस्तर की प्रतिमाएँ बनाई जाती थीं। गुष्त-काल में मूर्तियों के लिए चुनार (ज़िला मिर्ज़ापुर) के सफ़ेद बालूदार पत्थर का उग्याग किया जाता था। प्रस्तर भी स्पष्टतया बतला देता है कि यह प्रतिमा किस समय में बनी होगी।

इन गुप्त-कालीन विशेषतात्रों के। ध्यान में रखकर तत्कालीन मूर्ति-कला का परिचय प्राप्त करना सरल है। जाता है। उन लच्यों के। देखते ही गुप्त मूर्ति-कला का शान है। जाता है। गुप्त-कालीन वैद्धि-मूर्तियाँ विभिन्न भाव से मुद्राएँ युक्त हैं। वे समयानुक्ल भिन्न-भिन्न भावों के। ग्रप्ते हाथों से श्रमिन्यक्त करती हैं। इन भावों का नाम मूर्ति-कला में 'मुद्रा' दिया गया है। मुद्राएँ सर्वत्र ही पाई जाती हैं। जो मुद्रा गान्धार तथा मथुरा कला में दिखलाई गई है वह सारनाथ में भी पाई जाती है। गुप्त-कालीन वैद्धि प्रतिमाश्रों में पाँच मुद्राएँ अधिकतर मिलती हैं।

- (१) ध्यान-मुद्रा: इसमें भगवान् बुद्ध पद्मासन के रूप में बैठे हैं, ध्यान में भग्न हैं तथा दोनों करतल ऋइ में एक के ऊपर दूसरा दिखलाया गया है। प्रस्तर में बुद्ध के ऊपर बोधिवृत्त भी दिखलाया जाता है। वुद्धत्व-प्राप्ति। के निमित्त बेाधगया में पीपल वृत्त के नीचे ध्यानावस्थित होने की तरफ यह संकेत करता है।
- (२) भूमि-स्पर्श-मुद्रा:—-बुद्ध पद्मासन मारे बैठे हैं। बोधगया में ज्ञान (बोध) प्राप्त कर ख्रौर मार पर विजय पाकर बुद्ध पृथ्वी के। साची बनाते तथा उसे ख्रावाहन करते हैं। इस भाव में बुद्ध का हाथ ख्रौर करतल पृथ्वी की ओर नीचे किये दिखलाये गये हैं। सिर पर बोध-वृद्ध है। इस मुद्रायुक्त प्रतिमाओं में ख्रासन के नीचे पृथ्वी की मूर्त्त दिखलाई पड़ती है।
- (३) ऋभय-मुद्राः—प्रायः खड़ी मूर्त्तियों में यह मुद्रा दिखलाई जाती थी। कुषाण-कालीन प्रतिमाओं में भी यह पाई जाती है। भगवान् बुद्ध अभय के भावयुक्त दिखलाये गये हैं। भुजा का निचला भाग ऊपरी भाग पर लम्ब के सहश स्थिर रहता है?। दाहिना हाथ श्रीर करतल बाहर की श्रीर रहते हैं। बायाँ हाथ संघाटी का छार पकड़े दिखलाई पड़ता है। कुमारगुष्त के समय की, मनकुवार की बैठी बुद्ध प्रतिमा अभयमुद्रा में है। परन्तु यह एक ही मूर्त्ति है; अन्य मूर्त्तियाँ खड़ी ही मिलती हैं। बुद्ध के जीवन में सम्बोधि के पश्चात् श्रभयत्व का समय प्रतीत होता है। गुष्त-कालीन सारनाथ के तक्तकों ने इसे श्रच्छी तरह श्रपनाया था।

१. सहानी — सारनाथ कैटलाग पृ० ६५ नं o B ( b ) १७२ प्लंट ६।

२, वही, भूमिका पृ० ४०।

- (४) वरद मुद्रा:—इस मुद्रा में खड़ो मूर्त्ति पाई जाती है। बुद्ध उत्सर्जन (दान) के भाव में दिखलाये गये हैं। दाहिना हाथ गीचे की तरफ ख्रौर करतल सम्मुख दिखलाया गया है। बार्ये हाथ में संघाटी है।
- (५) धर्म-चक्र-मुद्रा:—इस मुद्रा में भगवान् बुद्ध की प्रतिमा सर्वदा पद्मासन में वैठी रहती है। हाथों का भाव व्याख्यान मुद्रा में दिखलाया गया है; यानी देानों हाथ वक्षःस्थल के सामने स्थित रहते हैं। दाहिने हाथ का ऋँगूठा ऋौर किनिष्ठिका वायें हाथ की मध्यिमिका के स्पर्श करती दिखलाई जाती है। इसी भाव से बुद्ध ने सारनाथ में कै। रिखन्य ऋादि पञ्च भद्र-वर्गीय के। बुद्ध धर्म की दीचा दी थी। श्रावस्ती में महान् ऋाश्चर्ययुक्त घटना के समय बुद्ध ने एक ही समय अनेक स्थानों पर ज्ञान सिखलाया था। सारनाथ के सर्वप्रथम धर्म-चक्र प्रवर्तन के। तच्चण-कला में बहुत ही सुन्दर रीति से दिखलाया गया है। आसन के निचले भाग में पञ्च भिद्ध ऋों की ऋाकृतियाँ हैं। उनके मध्य में धर्मचक्र तथा चक्र के देानों ओर देा मृगों की मूर्तियाँ वनी हैं। मृग से मृगदाव (इस्सिपतन, सारनाथ), धर्मचक्र तथा भिद्धओं से सारनाथ में सर्वप्रम धर्म-चक्र प्रवर्तन का ऋौर पाँच शिष्यों का बे।ध होता है।

# बौद्ध-मृतियां - खड़ी प्रतिमाएँ

गुप्त-कालीन बहुत-सी बौद्ध-मूर्तियाँ प्राप्त हुई हैं। इनमें से कुछ मूर्तियाँ खड़ी हैं श्रीर कुछ बैठी हुई। कुछ प्रतिमाएँ तो श्रखिरडत प्राप्त हुई हैं परन्तु कुछ ऐसी भी हैं जिनका दाहिना या बायाँ हाथ श्रीर सिर नष्ट हो गया है। बुद्ध की ये समस्त प्रतिमाएँ किसी न किसी मुद्रा से युक्त हैं। केई मूर्ति श्रभयमुद्रा से तो केई बरद मुद्रा से युक्त हैं। खड़ी हुई वुद्ध प्रतिमाएँ प्राय: इन्हीं दो मुद्राश्रों में पाई जाती हैं। बैठी हुई मूर्तियाँ भी श्रनेक मुद्राश्रों से श्रन्वित हैं जिनका वर्णन श्रागे किया जायगा। यहाँ उपर्युक्त मुद्राश्रों में खड़ी मूर्तियों का परिचय दिया जाता है।

गुप्त-कालीन मथुरा केन्द्र में निर्मित बुद्ध-मूर्तियों का वर्णन पहले किया जा चुका है। सारनाथ में बुद्ध की अनेक खड़ी मूर्तियाँ मिली हैं। इन्हीं मूर्तियों में एक ऐसी

भी मूर्ति मिली है जो स्त्रभय-मुद्रा में दिखलाई गई है। भगवान् (१) अभय-मुद्रा बुद्ध स्त्रभय-मुद्रा में विराजमान हैं तथा संसार के। स्त्रभयदान दे रहे हैं। स्त्रन्तवांसक कमर से बँधा हुस्रा है तथा संघाटी दोनों कन्धों के। ढकती हुई पार्ध्या के जगर तक लटकती दिखलाई पड़ती है। किसी-किसी मूर्ति में काय-बन्धन (करधनी) स्नन्तवांसक से नीचे बायें जंधे पर स्त्रष्ट दिखलाई पड़ता है । उपर्यु क मूर्ति में विशेष बात यह है कि इसका वस्त्र बड़ा ही महोन तथा पारदर्शक है स्रौर इसमें शरीर के प्रत्येक अङ्ग स्पष्ट दिखलाई पड़ते हैं। लम्बे-लम्बे कानों

१. सहानी-सारनाथ कैटलाग प्लेट २१।

२. वही, १०।

३. वही, नं० B. (b) १४।

में लोर स्नौर सिर पर दिख्णावर्त कुटिल केश तथा उष्णीय वनाये गये हैं। समस्त मूर्तियों का प्रभामण्डल पूर्णारूग से स्नालंकत रहता है। कलकत्ते के इण्डियन म्यूजियम में बुद्ध की एक खड़ी मूर्ति सुरिच्चित है जिसके प्रभा-मण्डल पर दोनों ओर विद्याधरों की मूर्ति तथा नीचे की स्नोर किसी परिचारक की मूर्ति है।

सारनाथ के संप्रहालय में बुद्ध की अनेक खिएडत मूर्तियाँ पाई जाती हैं जिनमें सिर या हाथ का अभाव है। जिन मूर्तियों में बाये हाथ का ऋभाव है उनमें दाहिना हाथ वरद मुद्रा में दिखाई पड़ता है। परन्तु दाहिने हाथ के

(२) वरद-मुद्रा स्नाय में वाये हाथ की स्रवस्था से ही यह प्रकट होता है कि यह बुद्ध प्रतिमा वरद-मुद्रा में स्थित है। यह वतलाया गया है कि वरद-मुद्रा में बायाँ हाथ संवाटो के छोर का पकड़े कंचे के बरावर रहता है। स्रवाय समस्त लच्चाों के स्त्रमाव में भो बाये हाथ की अवस्था से यह कहा जा सकता है कि खड़ी हुई बुद्ध-प्रतिमा वरद-मुद्रा में स्थित है । इसके स्रितिरक्त इस प्रतिमा में स्नाय सभी लच्चा स्त्रमय-मुद्रा-वाली बुद्ध की खड़ो मूर्ति के सहश बनाये जाते हैं। इन मूर्तियों के प्रस्तर कुछ लाल रंग के होते हैं जो चुनार का दूसरे प्रकार का प्रस्तर ज्ञात होता है।

सारनाथ के संग्रहालय में ऐसी अनेक मूर्तियों के खिएडत भाग मिलते हैं जिनमें आधार प्रस्तर पर भगवान् बुद्ध के चरणों की आकृति अवशेष है । इम कारण से ये खड़ी हुई प्रतिमाओं के ही भाग ज्ञात हाते हैं । खिएडत खड़ी (३) अन्य खिएडत मूर्तियाँ मूर्तियों के दुकड़ों पर भगवान् बुद्ध के द्वारा उपदिष्ट धर्म, जो बैद्धों के लिए परम पवित्र मन्त्र समक्ता जाता है, खुदा हुआ मिलता है । बुद्ध का यह उपदेश निम्नाङ्कित है—

ये धम्मा हेतुप्रमवा हेतु तेपां तथागते।ऽवदत्। स्रवदच्च या निरोधो एवं वादी महाश्रमणः॥

## बुद्ध की बैठी हुई प्रतिमाएँ

जैसा पहले कहा गया है, बुद्ध की बैठी हुई मूर्तियाँ अनेक मुद्राओं से युक्त हैं। ये मुद्राएँ बुद्ध के जीवन चिरित्र से घनिष्ठ सम्बन्ध रखती हैं। भगवान् बुद्ध के जीवन की जो अति महात्वपूर्ण घटनाएँ हैं उन्हीं का प्रदर्शन इन मुद्राश्रों में किया गया है। उदाहरण के लिए मार-विजय के समय भूमिस्पर्श मुद्रा तथा सारनाथ में धर्म-प्रचार के समय धर्म-चक्र प्रवर्तन मुद्रा पर्याप्त हैं।

१. बैनर्जी—इम्पीरियल गुप्त प्लेट० १६ नं० ३; एन्डरसेन — हैएडबुक आव स्कल्पचर इन इिंग्डियन म्यूजियम, कलकत्ता।

२. सहानी —कैटलाग म्यूजियम सारनाथ B. ( b ) २३, ४१, ४८, ५७

३. वही. B. (b) ५६-८०।

इस मुद्रा में भगवान् बुद्ध पृथ्वी के। साची मानकर स्त्रपनी कठिन तपस्या और घीरता के। बतला रहे हैं । ब्राप पद्मासन बाँधकर बैठे हुए हैं तथा दाहिने हाथ से भूमि का स्वर्श कर रहे हैं। यह घटना उस समय की है जब शाक्य मुनि (१) भूमि-स्पर्श-मुद्रा ने बाधगया में पीपल के बृद्ध के नीचे मार पर विजय प्राप्त कर बुद्धत्व प्राप्त किया था। सारनाथ सम्प्रदाय (School) की वनी हुई ऐसी. अपनेक प्रतिमाएँ सारनाथ संग्रहालय में सुरक्तित हैं। इस मुद्रा में भगवान् बद्ध पर्यङ्क-निषरण हैं तथा भूमि के। स्पर्श कर रहे हैं। अन्तर्वासक आसन के ऊपरी भाग में दिखलाई पड़ता है। इस मुद्रा में स्थित समस्त मूर्तियों में संघाटी दाहिने कन्धों के। नहीं ढकती हुई दिखलाई जाती थी। सिर के चारों श्रोर श्रलंकृत प्रभा-मण्डल तथा मस्तक के ऊपर नेशिव वृत्त बनाया मिलता है। मूर्ति के दाहिनी त्र्योर धनुषधारी मार (कामदेव) तथा बाई त्रार मार की पुत्रियों ( ऋप्सराओं ) की आकृतियाँ बनाई गई हैं। मण्डल के ऊपरी भाग के दोनों ओर देा-देा राज्य सो की मर्तियाँ बनाई हुई मिलती हैं। बद्ध की इसी मुद्रा में स्थित अन्य मृति यों के प्रभा-मण्डल के दोनों तरफ देवता आं की आकृतियाँ बनाई गई हैं जो मार-विजयी भगवान् बुद्ध पर पुष्पों की वर्षा कर रही हैं । श्रासन के मध्य भाग में एक सिंह के मुख की श्राकृति निर्मित है जो सम्भवत: उरुवेला वन का स्मरण दिलाता है जिस स्थान पर बुद्ध ने तपस्या की थी। इस मूर्ति के अधा भाग में दाहिने हाथ के नीचे एक स्त्री की मृति दिखलाई पड़ती है। डा॰ फोगेल ने इस स्त्री की समता वसुधारा ( पृथ्वी ) से बतलाई है जिसका वृद्ध ने सम्बोधि ( ज्ञान ) के साची के रूप में बुलाया था। उसी भाग में बाई ओर एक ग्रन्य दै। इती हुई स्त्री की आकृति मिली है जो मार की पुत्री बतलाई जाती है? । किसी किसी मृति में पुत्री के साथ उसके पिता मार की भी आकृति बनाई हुई मिलती है। कहीं-कहीं आसन का धारण किये दा वामन पुरुष दिखलाये गये हैं।

सोधारणतः भूमिस्पर्श मुद्रा में ऐसी ही मूर्तियाँ मार तथा उसकी पुत्रियों की विभिन्न स्थानों में मिलती हैं। अनेक मूर्तियाँ खिणड़त भी हैं परन्तु अनेक लच्न्णों से युक्त होने के कारण उन प्रतिमात्रों की पहचान सरजतया है। जाती है।

इस मुद्रा में पद्मासन बाँधे हुए भगवान् बुद्ध इसिपत्तन (सारनाथ) में धर्म की शिचा देते हुए दिखलाये गये हैं। चूँकि बुद्ध ने नये धर्म का प्रचार किया—धर्म के पहिये के। चलाया—ग्रतः यह घटना 'धर्म-चक्र प्रवर्तन' के नाम

(२) धर्म-चक्र-प्रसे प्रसिद्ध है। बुद्ध इसी घटना के। इस मुद्रा के द्वारा प्रदर्शित
कर रहे हैं। इस मुद्रा में स्थित बुद्ध-मूर्ति के देानों कन्धे
सुन्दर वस्त्रों से दकते हुए दिखलाये गये हैं जो आसन पर अवलिमत वस्त्र के किनारों के
देखने से स्पष्ट है। जाता है। इस मूर्ति में गुप्त-कालीन प्रतिमा के समस्त लच्चण सुचार
रूप से दिखलाये गये हैं। दिल्णावर्त केश तथा उष्णीष सिर की शोभा वटा रहे हैं।

१. सहानी - कै० म्यू० सा॰ पृ० ६७ नं ० B ( b ) 157 प्लेट नं ० ६।

२. वही पृ० ६७।

मस्तक के चारों श्रोर श्रतीय सुन्दर अलंकृत प्रभा-मण्डल है जिसके दोनों श्रोर दे। देवों की मूर्तियाँ बनी हैं तथा वे पुष्प-पात्र लिये हुए हैं। प्रतिमा के पृष्ठ-प्रस्तर भी अलङ्कार से विभूषित हैं। मूर्ति के देानों त्रोर देा व्याल ( Leograph ) अपने मस्तक पर खड़े प्रस्तर धारण किये हुए हैं जिसमें पुष्प और पत्तों से मकर का सिर निकलता हुआ दिखलाया गया है । बुद्ध-प्रतिमा के आसन के मध्य-भाग में एक चक्र बनाया गया है जिसके दोनों स्रोर देा मृगों की स्राकृतियाँ दिखलाई गई हैं। इसी का धर्म-चक कहते हैं। इस धर्म-चक के दाहिनी ग्रोर तीन तथा बाई श्रोर देा कुल मिला-कर पाँच मनुष्यों की मूर्तियाँ हैं जिनकी समता पुरातत्त्ववित् पञ्च-भद्रवर्गीय से करते हैं। इस प्रकार इस मूर्ति में खुदे हुए चक्र से धर्म-चक्र, मृग से मृगदाव (सारनाथ) तथा पाँच मनुष्यों की त्राकृति से पञ्च-भद्रवर्गीय की सूचना समभनी चाहिए। इस प्रतिमा के द्वारा गुप्त-कालीन तत्त्रण्-कलाकारों ने भगवान् बुद्ध द्वारा मृगदाव (सारनाथ) में सर्व-प्रथम धर्मीपदेश के भाव का दर्शाया है। मूर्ति के आसन की वाँई स्त्रोर अन्तिम भाग में एक बालक तथा एक स्त्री की त्राकृति दिखलाई पड़ती है। सम्भवतः वह इस मृति के दान करनेवाली स्त्री की आकृति है। इस मर्ति की बनावट की जितनी प्रशंसा की जाय उतनी थाड़ी है। गुप्त-कालीन मूर्ति-कला का यह सर्वोत्कृष्ट तथा अतीव सुन्दर नम्ना है। इस मूर्ति में रस, अङ्गों की भाव-भङ्गी, सौन्दर्य, श्रौचित्य तथा भावों की उचित व्यञ्जना के। देलकर हैवेल महादय ने इसकी भूरि-भूरि प्रशंसा की है। उनका कथन है कि भगवान बद्ध के दैविक तथा आध्यात्मिक भावों को लेकर यह प्रतिमा निर्मित की गई है तथा यह गुप्त-कालीन शिल्पकारों की कला का परमोत्कृष्ट नमूना है १। यह बुद्ध प्रतिमा न केवल अपने बाह्य सौन्दर्य से हमारे नेत्रों के। त्र्यानन्द प्रदान करती है बल्कि वह हमारे हृदय में अपनी आन्तरिक सुन्दरता तथा कुशलता से भी हर्ष की लहरे पैदा करती है। जिन भावों के। शिल्पकारों ने दिखलाने का प्रयत्न किया है वे ठीक-ठीक बड़ी ही सुन्दर रीति से, अभिव्यक्त हुए हैं।

ऐसी ही अनेक प्रतिमाएँ कलकत्ते के इण्डियन म्यूज़ियम में सुरिच्चित हैं । किसी-किसी मूर्त्त में आसन के अघोभाग में पञ्च-भद्रवर्गीयों की आकृतियाँ नहीं दिखलाई गई हैं। केवल प्रतिमा के दानकर्त्ता दम्पती की आकृति दोनों ओर बनाई हुई मिलती है । धर्म-चक प्रवर्तन सुद्रा में स्थित भगवान् बुद्ध की कुछ प्रतिमाएँ यूरोपियन फैशन में बैठी हुई मिलती हैं । भगवान् के दोनों ओर—दाहिनी ओर मैत्रेय तथा बाँई ओर

१. हैवेल - इश्डियन स्कल्पचर एण्ड पेन्टिङ्ग ए० ३६ ।

२. एण्डरसन—हैएडबुक आव रकल्पचर इन इण्डियन म्यूजियम, कलकत्ता पृ० १६ न ० s 341

३. सहानी कै० म्यू० साः पृ० ७१ नं० B ( b ) १८२।

४. इस अवस्था में प्रतिमा के दोनों पैर नीचे लटके दिखलाये गये हैं। परन्तु आसन के नीचे पद-त्राण (पायन्दाज़ ) के समान कमल पर पैर अवलम्बित रहते हैं।

प्र. सहानी-कैं स्यू० सा० नं ० B ( b ) १८४, १८६, १६६, २४५।

के कमलासन से उत्पन्न हाता है।

त्र्यवलोकितेश्वर (बोधिसत्वों) की - मूर्त्तियाँ खड़ी हुई बनाई गई हैं। इसमें विशेषता यह है कि बुद्ध-प्रतिमा का दाहिना कन्धा नङ्गा दिखलाया गया है।

इस प्रकार की भी अनेक मूर्त्तियाँ मिलती हैं जिनमें पद्मासन पर बैठे हुए धर्म-चक्र-प्रवर्तन मुद्रा में भगवान बुद्ध स्थित दिखलाये गये हैं। वस्त्र के पहनने का ढड़्ज पहली मूर्त्ति के समान ही है। कुछ मूर्त्तियाँ खिएडत भी हैं। मूर्त्ति (३) पद्मासन पर में कमलासन के दोनों ओर दो व्यक्ति उपधान पर पूजा की बैठी हुई बुद्ध प्रतिमा मुद्रा में बैठे हुए दिखलाये गये हैं। पद्मासन पर बैठी हुई अन्य मूर्त्तियाँ भी उपलब्ध होती हैं जा पक्ष मद्रवर्गीयों का धर्म की शित्ता (धर्म-चक्रपवर्तन मुद्रा के साथ) देते हुए बनाई गई हैं। इस मूर्त्ति के दोनों तरफ़ मैत्रेय तथा अवलो-

पद्मासन पर बैठी हुई कुछ विचित्र बुद्ध की प्रतिमाएँ मिलती हैं जिनका संबंध आवस्ती से बतलाया जाता है। इनमें भगवान् बुद्ध एक ही समय मिल-भिन्न स्थानों पर धर्म-चक्र का प्रवर्तन करते हुए दिखलाये गये हैं । इसके। आवस्ती की महालीला या बुद्ध की आश्चर्यजनक घटना कहते हैं ।

कितेश्वर बोधिसत्वों की मूर्तियाँ कमल पर खड़ी दिखलाई गई हैं। यह कमल बुद्ध-प्रतिमा

गुप्त-कालीन तत्त्र्ण-कलाकार बुद्ध की केवल प्रतिमा बनाकर ही सन्तुष्ट न हुए बिल्क उन्होंने प्रस्तर के दुकड़ों पर बुद्ध को जीवन-संबंधिनी समस्त महत्त्वपूर्ण घटनात्र्यों के अङ्कित करना प्रारम्भ कर दिया। बुद्ध के जीवन की जा प्रधान

बुद्ध की जीवन-संबंधी घटनाएँ हैं उन्हीं घटनाओं के। लेकर त्रानेक मूर्तियाँ तैयार की घटनायों का चित्रण गई। गांधार तथा मथुरा त्रादि में बुद्ध की जीवन-संबंधिनी अनेक घटनाएँ प्रस्तरों पर ब्रिङ्कत हैं जिनकी ठीक-ठीक संख्या वतलाना कठिन है परन्तु सारनाथ में केवल चार मुख्य तथा चार गीगा घटनाएँ अङ्कित मिली हैं । इन चार प्रधान घटनायों का संबंध चार स्थानों से पाया जाता है ।

(१) बुद्ध का जन्म — लुम्बिनी, (२) सम्बोधि — बेाधगया, (३) धर्म-चक्र प्रवर्तन — सारनाथ, (४) महापरिनिर्वाण — कुशीनगर।

अन्य चार अप्रधान घटनाओं का संबंध निम्नलिखित स्थानों से पाया जाता है-

(१) त्रयस्त्रिंश स्वर्ग से लौटना — संकिशा, (२) नालागिरि हस्ती का दमन— राजग्रह, (३) वारेन्द्र का मधुदान—पारिलियक वन, (४) और विश्वरूप प्रदर्शन— श्रावस्ती।

१. सहानो-कै, म्यु. सा० बं o B ( b ) १८० |

२. डा॰ फोगेल-कै॰ म्यू॰ सा॰ भूमिका भाग पृ॰ २१।

३. इंडियन म्यूजियम नं ० एस. ५ |

४. डा॰ फागेल -कै॰ म्यू॰ सा॰ भूमिका भाग पृ० २५ ।

४. डा० कर — मैनुअल आव बुधिज़्म १० ४३।

प्रधानतया इन्हीं स्राठ दश्यों का चित्रण सारनाथ में प्रस्तरखरडों में किया गया है।

सारनाथ के संग्रहालय में आयताकार एक प्रस्तर के ऊर्ध्वपट्ट में तत्कालीन कलाकारों के द्वारा भगवान् बुद्ध के जीवन की चार प्रमुख घटनाओं का चित्र खुदा मिलता है । इसके ऊपरी भाग में एक स्तूप भी बना हुआ है जिसका कमल प्रायः नष्ट हो गया है । इस प्रस्तर में जिन चार घटनाओं का चित्रण है उनका क्रमशः वर्णन किया जाता है ।

ऊर्ध्वपट्ट के सबसे निचले भाग में सिद्धार्थ के जन्म का दृश्य दिखनाया गया है। इस दृश्य के बीच में मायादेवी खड़ी हैं जार दाहिने हाथ से शाल दृज्ञ की शाखा पकड़े

हुए हैं। मायादेवी की बाँह पर उत्तरीय (दुपट्टा) तथा सिर पर अनल कत प्रमा-मगडल दिखलाई पड़ता है। इनके दाहिनी स्रोर भगवान इन्द्र बालक सिद्धार्थ के। लिये तथा बाई ओर इनकी बहन प्रजापित खड़ी हैं। प्रजापित की बाई ओर बालक के स्नाम का दृश्य दिखलाया गया है। बालक सिद्धार्थ पर दे। नाग-राजा नन्द तथा उपनन्द घड़े से जल गिरा रहे हैं और उस घड़े को दोनों हाथों में लिये आकाश में खड़े हैं। नाग-राजाओं के ऊपर भी हो देवों की आकृतियाँ बनाई गई हैं जो बालक पर पुष्पों की वर्षा कर रही हैं। सिद्धार्थ का जन्म जुम्बिनी वन (आधुनिक हम्मनदेई, किपलवस्तु) में हुस्रा था जब कि मायादेवी किपलवस्तु से स्रपने मायके जा रही थीं।

इसी उपर्युक्त प्रस्तर के तीसरे चित्र में भगवान् बुद्ध की बुद्धस्व-प्राप्ति के समय की घटना दिखलाई गई है। महाभिनिष्क्रमण के पश्चात् शाक्यमुनि उरुवेला में तपस्या कर बोधगया में स्त्राये जहाँ कि उन्हें सम्बोधि प्राप्त हुई।

(२) सम्बोधि इस चित्र में बुद्ध बोधि (पीपल) वृद्ध के नीचे भूमिस्पर्श मुद्रा में बैठे हैं। प्रतिमा के दाहिनी ओर मार तथा बाई ऋोर मार की पुत्रियाँ (अप्रप्तराएँ) खड़ी हैं। प्रस्तर के दोनों केानों में देा राद्धसों की आकृतियाँ बनाई गई हैं जो तलवार आदि शस्त्र धारण किये हैं। आसन के अधोभाग में वसुधारा (पृथ्वी) की मूर्ति बनाई गई है।

१. सहानी-कै॰ म्यु॰ सा॰ प्लंट १६ (a) नं॰ c(a)।

२. ऐसी ही आकृति गान्यार तथा मथुरा कला में भी मिलतो है। — डा॰ फागेल कै॰ म॰ म्यु॰ नं॰ ४१ हो॰ ६ (फ़्)।

३. गान्धार-कला में प्रजापित मायादेवी का अवलम्ब दिये हुई बनाई गई हैं।

४. इनके सिर पर सर्प को आकृति बनाई गई है जिसके कारण ये नागराजा कहे जाते हैं । लिलत-विस्तर ( १० ८३ ) में सारनाथ में प्राप्त चित्र के अनुकूल ही वर्ण न मिलता है |

दूसरे चित्र में बुद्ध धर्म-चक्र-प्रवर्तन मुद्रा में बैठे हुए हैं। त्रासन के दोनों क्रोर कमल पर खड़ी दाहिनी क्रोर मैत्रेय तथा बाई ओर अवलोकितेश्वर बोधिसत्त्वों की मूर्तियाँ वनाई गई हैं। प्रभामण्डल के दोनों क्रोर मनुष्य की दो खड़ी (३) धर्म-चक्र-परिवर्तन आकृतियाँ दिखलाई पड़ती हैं। चित्र के केने में दो देवों की मूर्तियाँ हैं। आसन के नीचे धर्म-चक्र, मृग तथा पश्च-भद्रवर्गीय की आकृति बनाई गई है। इस चित्र में बुद्ध मृगदाव (सारनाथ) में कौण्डिन्य ब्रादि शिष्यों को धर्म की शिज्ञा दे रहे हैं—धर्म के पहिये के चला रहे हैं।।

इस प्रस्तर ख्राड के सबसे ऊपरी दृश्य में भगवान् बुद्ध के महापरिनिर्वाण की घटना दिखलाई गई है। इसमें बुद्ध के जीवन की जे। घटनाएँ अङ्कित की गई हैं वे बौद्ध-प्रन्थों में वर्णित घटनाश्रों से अत्तरशः मिलती हैं । इस (४) महापरिनिर्वाण हश्य में बुद्ध भगवान् चारपाई पर लेटे हुए दिखलाये गये हैं। सामने बौद्ध भिन्नु श्रौर भिन्नुणियाँ तथा चेले विलाप कर रहे हैं। इस शब्या के पीछे कुछ परिवाजक बैठे हैं। भगवान् के पैरों के समीप महाकश्यप तथा सिर की ओर भिन्नु उपाली (उपवान ?) दिखलाये गये हैं। चित्र में श्रौर भी श्रमेक विलाप करती हुई श्राकृतियाँ दिखलाई पड़ती हैं।

इस ऊर्ध्वपट के ऊपरी भाग में स्तूप बनाया गया है जिस पर 'ये धम्मा हेतुप्रभवाः' यह प्रसिद्ध धर्मोपदेश खुदा हुआ है। लिपि के आधार पर इसकी तिथि पाँचवीं शताब्दी मानी जाती है।

उपयु<sup>°</sup>क्त इन चारों घटनाश्रों का चित्र श्रन्य प्रस्तरों में भी श्रधिक सुन्दर रीति से दिखलाया गया है। कलकत्ते के इिएडयन म्यूज़ियम में एक ऐसा ही प्रस्तर सुरिच्चत है<sup>३</sup>।

सारनाथ के संग्रहालय में एक दूसरी शिला सुरिच्चित है जिस पर बुद्ध के जीवन की चार मुख्य तथा गौण घटनाएँ खुदी हुई हैं । यह शिला चार भागों में बाँटी गई है तथा प्रत्येक भाग में दो हुए दिखलाये गये हैं। स्नारम्भ चार गौण घटनाएँ तथा अन्तिम भाग में चार प्रधान घटनाएँ अंकित की गई हैं (जिसका वर्णन पहले हो चुका है) तथा मध्य भाग में चार गौण घटनाएँ खुदी हैं जिनका क्रमानुसार संचिष्त विवरण यहाँ दिया जाता है।

इस प्रस्तर-खराड के दूसरे भाग की बाई ओर भगवान् वृद्ध के त्रयित्रंश स्वर्ग से लौटने की घटना दिखलाई गई है। बालक सिद्धार्थ के जन्म लोने के कुछ पश्चात् माया-

१. सहानी — कै० म्यु० सा ० नं ० B (b) ११६ के सहरा बेाधिसत्वों की आकृतियाँ हैं।

२. डा० कर्न — मैनुवल आव बुधिज्म ५० ४३ 🊶

३. एण्डरसन — हैण्डबुक स्क० इ० म्यू० क० न o S, २,३ ।

४. सहानी - कै॰ म्यू॰ सा० नं ० c (a) ३ प्लेट १६ B.

देवी की मृत्यु हो गई थी। अतएव बुद्धत्य प्राप्त करने के बाद अपनी माता के। धम की शिक्षा देने के लिए बुद्ध त्रयिश्चश स्वर्ग में गये थे। बौद्ध-ग्रन्थों में ऐसा वर्णन मिलता

है कि भगवान् बुद्ध श्रापनी माता के। शिक्षा देकर संकिशा (१) बुद्ध का त्रय- (आधुनिक संकाश्य, फर्ण ख़ाबाद, संयुक्तप्रान्त ) में उतरे थे। स्त्रिश स्वर्ग से लौटना इस दृश्य के मध्य भाग में बुद्ध, दाहिनी ओर हाथ में कमण्डलु धारण किये हुए ब्रह्मा, तथा वाँई ओर छुत्र धारण किये हुए इन्द्र दिखलाये गये हैं। ऐसे दृश्यों में बुद्ध की मूर्चि के पोछे सीढ़ियाँ बनाई हुई मिलती हैं जो कि उनके स्वर्ग से भूतल पर उतरने की सूचना देती हैं। सारनाथ में प्राप्त प्रस्तर-खण्ड में यह सीढ़ी नहीं दिखलाई गई है। श्रान्य प्रस्तरों में भी यही दृश्य खुदा हुआ है, जिसमें बुद्ध अभय मुद्रा में पाँच सीढ़ियों के ऊपर खड़े हैं तथा दाहिनी अग्रोर ब्रह्मा और बाई अग्रेर इन्द्र हैं।

इस प्रस्तर के तीसरे भाग के दाहिनी स्त्रोर रत्नशल या नालागिरि हस्ती के बुद्ध-द्वारा दमन की कथा खुदी हुई है। जब पाँच सौ भिन्नुकों के साथ राज ग्रह में एक ब्राह्मण के घर भगवान बुद्ध भोजन करने का जा रहे थे उस

(२) नालागिरि समय भगवान् के द्वेषी देवदत्त ने उनके। मारने के हस्ती का दमन लिए एक भयंकर नालागिरि नामक हस्ती के। छोड़ दिया था। परन्तु भगवान् के सम्मुख त्राते ही वह हस्ती उनके तेज के प्रभाव से नम्र होकर उनके चरणों के। स्पर्श करने लगा । इस चित्र में यही घटना दिखलाई गई है। यह घटना वृद्ध के जीवन की महत्त्वपूर्ण घटनाओं में से एक समभी जाती है। चित्र के मध्य में बुद्ध, दाहिनी त्रोर विनम्न हस्ती तथा बाई त्रोर शिष्य त्रानन्द खड़े दिखलाये गये हैं।

हस्तिदमन की बाँई ओर उसी प्रस्तर के दुकड़े में मधुदान का भी दृश्य खुदा हु ॥ कौशाम्बी के समीप पारिलियक वन में वानरेन्द्र द्वारा बुद्ध को मधुदान का वर्णन मिलता है। चित्र के मध्य में सिंहासन पर भगवान

(३) वानरेन्द्र का बुद्ध भिद्या-पात्र लिये बैठे हैं। दाहिनी ओर एक वानर एक मधुदान पात्र लिये हुए बुद्ध के समीप आता दिखलाया गया है। बाई ओर कूप में गिरते हुए किसी ऋादमी का पैर दिखलाई पड़ता है। बौद्ध-ग्रन्थों में वर्ण न मिलता है कि मधुदान के शुभ कार्य के पश्चात् वानरेन्द्र कुएँ में गिर गया ऋौर शीघ ही देव के रूप में पैदा हो गया । इसी आधार पर बनाये गये एक अन्य दृश्य में

१ मथुरा कला में सीढ़ियाँ स्पष्ट दिखलाई गई हैं |--हा भोगेल कै० म० म्यू० पृ० १२५ नं अ. ए प्लेट ६ ।

२. सहानी-कै० म्यू० सा० नं ० c (a) १८ ।

३, रामहिल-लाइ फ आव बुद्ध पृ० ६३ ।

४. राडुल सांकृत्यायन बुद्धचर्या ।

बावें काने में एक देव की आकृति दिखलाई पड़ती है। अन्य प्रस्तरों में भी यह दृश्य दिखलाया गया है १।

वृद्ध के महापरिनिर्वाण वाले दृश्य के नीचे मगवान् बुद्ध के जीवन की एक विशेष घटना का चित्र खुदा हुआ है। श्रावस्ती में बुद्ध ने ऋपना विश्व-रूप प्रदर्शन किया था।
राजा प्रसेनजित के सम्मुख भगवान् बुद्ध ने एक ही समय में अनेक स्थानों पर विधिमें यों का शिक्षा दी थी। इस घटना के। प्रदर्शन तत्कालीन-तक्षण कलाकारों ने विचित्र रीति से ऋक्षित किया है। बुद्ध पद्मासन पर धर्म-चक्र-प्रवर्तन सुद्रा में बैठे हैं। उसी कमल से अन्य कमलों की उत्पत्ति हुई है, जिन प्र ऋन्य बुद्ध मूर्तियाँ धर्म-चक्र-सुद्रा में दिखलाई गई हैं। ऋासन के नीचे एक स्थोर स्थाराधना के भाव में स्थित मूर्ति तथा दूसरी स्थोर पाष्पडी की आकृति बनाई गई है।

इस घटना की महत्ता के कारण सारनाथ के संग्रहालय में एक प्रस्तरखग्ड पर पृथक् रूप से यह विश्वरूप प्रदर्शन दिखलाया गया है? । इस रूप में मगवान् बुद्ध ने आवस्ती में छ: तीर्थकों के। धर्म की शिचा दी थी। कमलासन पर भगवान् बुद्ध धर्म-चक्र प्रवर्तन मुद्रा में बैठे हैं। नागदेव इस कमलासन के। अवलिवत किये हुए हैं। सब मिलाकर बुद्ध की आठ मूर्तियाँ हैं। धर्म-चक्र-मुद्रा वाली मूर्ति के उपर दे। ध्यानी बुद्ध हैं। प्रभा-मगडल के समीप कमलासन पर स्थित भूमिस्पर्श मुद्रा में तथा अन्य चार खड़ी मूर्तियाँ अभय-मुद्रा में दिखलाई गई हैं। ऊपरी के।ने में दे। देव हैं। अधिक सुन्दर रीति से यही घटना अन्य कई प्रस्तरों में भी खुदी हुई हैं।

भगवान बुद्ध की जीवन-सम्बन्धिनी चार प्रमुख तथा चार गौण घटनाओं के स्रिति-रिक्त स्रान्य घटनाएँ भी प्रस्तर पर खुदी मिलती हैं । सारनाथ के एक प्रस्तर खरड पर अनेक घटनाएँ अङ्कित मिलती हैं , जिनमें प्रधान मायादेवी अन्य घटनाएँ का सपना और महाराजकुमार सिद्धार्थ का महाभिनिष्कमण है। प्रथम दश्य में सिद्धार्थ की माता मायादेवी श्राय्या पर श्रयन कर रही हैं तथा उनके चारों तरफ परिचारिकाएँ खड़ी हैं। ऊपर से बोधिसत्त्व सफ़ द हाथी ( श्वेत हस्ती ) के रूप में तुषित स्वर्ग से उत्तरते हुए दिखलाये गये हैं तथा यह श्वेत हस्ती मायादेवी के गर्भ में प्रवेश कर रहा है। दूसरे भाग में राजकुमार सिद्धार्थ का महाभिनिष्क्रमण और ध्यानी मुद्रा में बुद्ध की मूर्ति दिखलाई गई है। राजकुमार सिद्धार्थ करठक नामक घोड़े पर सवार हैं तथा सिद्धार्थ राजकीय वस्त्राभूषण उतार कर छन्दक के। दे रहे हैं।

१. सहानी-कै० म्यू० सा० नं० c () = 1

२. वही, ६ प्लोट २१।

३. एण्डरसन - है० स्कृ० इ० म्युट क्व० नं o S 5 1

४ सहानी-कै० म्यू० सा० न ० ० (a) २.

४. वही प्लेट नं० २०.

इस प्रकार बुद्ध की जीवन-सम्बन्धिनी चार प्रमुख और गौण घटनाओं के। छोड़कर अन्य घटनाएँ भी बड़ी ही सुन्दर रीति से श्रिक्कित हैं। तत्कालीन तत्त्रण्-कलाकारों ने केवल भगवान बुद्ध की भिन्न-भिन्न मृतियों के। वनाकर ही संतीष प्राप्त नहीं किया, बल्कि उनके अलौकिक जीवन की प्रधान तथा अप्रधान सभी घटनाओं के। परिश्रम के साथ अक्कित करने का प्रशंसनीय प्रयत्न किया है और उन्होंने इस भगीरथ प्रयत्न में श्लाधनीय सफलता प्राप्त की है।

ं पहले जो विवरण प्रस्तुत किया गया है उससे स्पष्ट ज्ञात होता है कि गुप्त-कालीन तच् ग कलाकारों ने वृद्ध की विभिन्न मुद्राश्रों में स्थित मुर्तियों श्रौर उनके जीवन की महत्त्वपूर्ण घटनाओं से संबंध रखनेवाली मृर्तियां का प्रचुर मात्रा बोधिसत्त्व में निर्माण किया था। परन्तु वे शिल्पकार बुद्ध और उनके जीवन की केवल विशिष्ट घटनात्रों का ही त्रांकित कर संतुष्ट नहीं हुए बल्कि उन्होंने बुद्ध के पूर्व जीवन में धारण किये अनेक अवतारों का भी प्रस्तर खंडों में अंकित किया है। भगवान् बुद्ध ने बुद्धत्व (बोधि) प्राप्त करने के पूर्व सम्बोधि प्राप्त करने के लिए जो अनेक ग्रावतार धारण किये थे उन्हें बोधिसत्व कहते हैं। बुद्ध तथा बोधिसत्व में केवल इतना ही अन्तर है कि वृद्ध ने पूर्ण ज्ञान ऋथवा सम्बोधि का प्राप्त कर लिया है; वे पूर्णावस्था के। पहुँच गये हैं परन्तु बोधिसस्य ने स्त्रमी सम्बोधि के। नहीं प्राप्त किया है तथा उस सम्बोधि के। प्राप्त करने के मार्ग में ही वे विचरण कर रहे हैं, बोधि लाभ करने के लिए वे अभी प्रयत्नशील हैं। ये बोधिसत्व मनुष्यों की श्रेणी से ऊँचे हैं परन्तु बुद्ध से नीचे हैं। इस प्रकार इनका स्थान साधारण मनुष्य तथा बुद्ध के बीच का है। बोधिसत्वों की संख्या अनेक है। इन्हीं बोधिसत्वों की प्रतिमाएँ प्रस्तरों पर स्रंकित मिली हैं। बोधिसत्वों की मूर्तियाँ भगवान की तरह भिन्न भिन्न सुद्राश्रों में नहीं पाई जातीं हैं। इन मृर्तियों की सबसे बड़ी विशेषता यह है कि इनका शरीर खलंकारों से सुशोभित नहीं पाया जाता। बौद्ध-मूर्तिकला में पाँच ध्यानी बुद्धों की मूर्तियाँ पाई जाती हैं जिनसे बोधिसत्वों की उत्पत्ति मानी गई है। पाँच ध्यानी बुद्धों के नाम उनकी मुद्राओं के साथ इस प्रकार से मिलते हैं-

|   | नाम                  |         | मुद्रा              |
|---|----------------------|---------|---------------------|
| १ | श्रमिताभ             |         | ध्यानी              |
| २ | श्रद्धोभ्य           |         | वरद-मुद्रा          |
| 3 | रतसम्भव              |         | भूमि <b>स्</b> पर्श |
| 8 | <b>ग्रमोधिसिद्धि</b> | - *Y 32 | अभय                 |
| ų | वैरोचन               |         | धर्म-चक्र-प्रवर्तन  |
|   |                      |         |                     |

प्रायः बोधिसत्व-मूर्त्ति के सुकुट पर भिन्न-भिन्न सुद्रा की अवस्था में बुद्ध की प्रतिमा बनाई हुई मिलती है, जिससे बोधिसत्व की उत्पत्ति का पता चलता है। इन बोधिसत्वों की कुछ मूर्त्तियाँ खड़ी अवस्था में तथा कुछ बैठी हुई अवस्था में मिलती हैं। खड़ी मूर्त्तियों में अवलोकितेश्वर तथा मैत्रेय की मूर्तियाँ उपलब्ध हैं।

### खड़ी मूर्त्तियाँ

तच्या-कला में इस बोधिमत्व को उत्पत्ति ध्यानी बुद्ध अमिताभ से ज्ञात हाती है। यह प्रतिमा कमल पर खड़ी बनाई गई है । दाहिना हाथ खिएडत है परन्तु बायें हाथ में कमल दिखाई पड़ता है। इसी कारण अवलोकितेश्वर (१) अवलोकितेश्वर के। 'पद्मपाणि' भी कहते हैं। जिस मूर्ति में दाहिना हाथ वर्तमान रहता है वह वरद-मुद्रा में दिखलाई पडता है। 'साधनमाला' में ऐसा वर्णन मिलता है कि पद्मगणि अवलोकितेश्वर का दाहिना हाथ वरद-मुद्रा (वरदकर्म दिल्णोन) में स्थित रहता है । अवनोकितेश्वर के शारीर का उत्तरों भाग नङ्गा तथा कमर से नीचे वस्त्र से दका रहता है। कमर ऋलंकृत काय-यन्थन (करधनी) से सुशोभित है, जो ग्रन्थि नामि के अधोभाग में स्पष्ट प्रकट होती है। उत्तरीय का अन्तिम भाग दाहिनी ग्रीर ग्रन्थि के रूप में वर्तमान है। बोधिसत्व कर्ण में मण्डलाकार अवतंस (कर्णाभूषण) तथा हार धारण किये हुए हैं। भुजा में मकराकृति केयूर तथा रतजिटत कंकण दिखलाई पड़ते हैं। सिर पर रतजटित जटा-मुकुट शोभायमान है। बालों का कुछ भाग कन्धों पर लटका है। इसी मुकुट के सामने मध्य भाग में श्रमिताभ ध्यानमुद्रा में स्थित हैं। बोधिसत्त्व प्रतिमाओं में प्रभा-मग्रहल भी दिखलाया जाता है जो इस मूर्ति में वर्तमान नहीं है। स्रवलोकितेश्वर के कमलासन के नीचे प्रेत की आकृतियाँ बनाई गई

एक दूसरी खड़ी मूर्ति सारनाथ के संग्रहालय में सुरिच्चित है जी स्रवलोकितेश्वर से भिन्न दिखाई पड़ती है। इस मूर्ति के शरीर का ऊपरी भाग नङ्गा है तथा अधोभाग में पहने गये वस्त्र की गाँठ नाभि के नीचे स्पष्ट दिखलाई पड़ती

हैं, जिनको बोधिसत्व ( अवलोकितेश्वर ) अमृत पान करा रहे हैं। यह केवल एक ही बोधिसत्व-प्रतिमा है जो इतनी अच्छी तथा सुरिह्मत अवस्था में सारनाथ में पाई जाती है।

(२) मैत्रेय है। इस मूर्ति में आभूषणों का सर्वधा अभाव है। लम्बे लम्बे केश-समूह कन्बों पर गिरते हुए दिखलाये गये हैं तथा मस्तक पर केशों की एक प्रन्थि भी विद्यमान है। मस्तक की प्रन्थि के सम्मुख कमल पर पर्यङ्कासन मारे अभय-मुद्रा में ध्यानी बुद्ध अमोधवर्ष की मूर्ति बनाई गई है। अतएव अपमोधिसिद्ध से मैत्रेय की उत्पत्ति के कारण इस मूर्ति की समता बोधिसत्त्र मैत्रेय से की जाती है। मैत्रेय के बायें हाथ में कमल है तथा दाहिना हाथ वरद-मुद्रा से युक्त बनाया गया है जो इस मूर्ति में पाया जाता है।

१. सहानी-नै० म्यू० सा॰ नं ० B (d); बैनर्जी-ए० इ० गु० प्लेट २३।

२. फुरो — आइकोनोग्राफे बुद्धिके पृ० २५।

३. सहानी - कै॰ म्यू॰ सा॰ नं ॰ B (d) २।

इन लच्चणों के त्रातिरिक्त मैत्रेय की त्रान्य मूर्तियों में कुछ विभिन्नता पाई जाती है । धर्म-चक्र-प्रवर्तन मुद्रा में स्थित बुद्ध-प्रतिमाओं के दोनों ओर खड़ी बोधिसत्वों की मूर्तियाँ बनाई गई हैं। दाहिनी त्रोर मैत्रेय खड़े हैं जिनके वायें हाथ में अमृत घट तथा दाहिने में जपमाला दिखाई पड़ती है। बुद्ध-मूर्ति की बाई त्रोर पद्मपाणि (अवलोकितेश्वर ) खड़े हैं जिनका दाहिना हाथ वरद-मुद्रा तथा बायाँ कमल के डंडल से मुशोभित है।

जिस प्रकार हिन्दू-शास्त्रों में भगवती सरस्वती विद्या श्रीर बुद्धि की देवी मानी जाती हैं उसी प्रकार बौद्ध प्रन्थों में मञ्जुश्री बुद्धि के देवता हैं। दोनों में अन्तर इतना ही है कि सरस्वती देवी हैं, परन्तु मञ्जुश्री देवता। तन्न्ण-कला में यही मञ्जुश्री ( वोधिसत्व ) बृद्धि के प्रतिनिधि रूप में दिख-लाया गया है। मञ्जुश्री कमल पर खड़ा दिखलाया गया है । यह भी अन्य बोधिसत्वों की भाँति अधोभाग में वस्त्र धारण कर रहा है। इसका दाहिना हाथ वरद-मुद्रा में और बायाँ हाथ उत्पल (नील कमल) धारण किये हुए दिखलाया गया है। सिर श्रीर कन्थों पर बालों के समूह भी वैसे ही हैं। उसके मस्तक पर भूमिस्पर्श मुद्र। में ध्यानी बुद्ध अन्त्रोभ्य की आकृति बनाई गई है जो बोधिसत्व मञ्जुश्री के आध्यारिमक पिता हैं। मञ्जुश्री का शरीर पद्मपाणि से भी अधिक मात्रा में अलंकृत है। विशेषकर कमरवन्द तथा अँगूढियाँ पहनी गई दिखलाई पड़ती हैं। बोधिसत्व के दोनों ओर कमल पर खड़ी दो देवियों (तारा) की मूर्तियाँ वनाई गई हैं। दाहिनी स्रोर भृकुटी तारा बायें हाथ में कमगडलु तथा दाहिने में अन्तमाला लिये खड़ी हैं । बाई स्रोर मृत्युवंचन तारा दाहिने हाथ में वरद-मुद्रा से युक्त हैं तथा बायें में उत्पल लिये खड़ी हैं । इन सब विशेषतात्रों से युक्त होने के कारण तथा सिर पर ब्राचीम्य की मृर्ति के वर्तमान रहने से इस बोधिसत्व का मञ्जुश्री के नाम से पुकारा जाता है।

## बैठी हुई मृति

पद्मपाणि बोधिसत्व के ब्रितिरिक्त ब्रन्य प्रकार की भी अवलोकितेश्वर की मूर्तियाँ पाई जाती हैं । एक मूर्ति में बोधिसत्व पर्यङ्कासन में बैठे हैं । घुटने के नीचे बोधिसत्व पर्यङ्कासन में बैठे हैं । घुटने के नीचे बोधिसत्व का ब्रिघोवस्त्र स्पष्ट रूप से दिखलाई पड़ता है । इनके ब्रङ्ग कुण्डल, हार, केयूर तथा रजजिटत बलय से सुशोभित हैं । मस्तक पर छोटे छोटे कुटिल केश तथा कुछ कच-समूह कन्धों पर लटका हुन्ना दिखलाया गया है । बोधिसत्व अपने बच्च:स्थल के सम्मुख एक पात्र दोनों हाथों से धारण किये हुए हैं । इनके बायें तथा दाहिने

१. सहानी - कै॰ म्यू० सा० नं ० B ( b ) १६६ ।

२. वही B (b) ६ 1

३. पुरो-आइवो नामाफे बुद्धिके पृ० ६६ ।

४. वही पृ० ६६ ।

पू. सहानी — कै॰ म्यू॰ सा॰ नं ॰ B ( d ) ३।

कन्धों पर स्त्रियाँ पात्र धारण किये हुए खड़ी हैं। प्रतिमा के सिर पर ध्यानमुद्रा में कमलासन पर बैठे श्रमिताभ की मूर्ति बनाई गई है जिससे यह स्वयं सिद्ध होता है कि उसी से उत्पन्न यह बोधिसत्व श्रवलोकितेश्वर हैं। गुप्त-काल के पश्चात् इससे कुछ भिन्न श्रवस्था (लिलतासन) में स्थित बोधिसत्व श्रवलोकितेश्वर की प्रतिमा मिलती है ।

यद्यपि सारनाथ में अन्य अनेक बेाधिसत्वों की मृर्तियाँ मिली हैं परन्तु विशेष करके अवलोकितेश्वर की ही प्रतिमाएँ प्राप्त हुई हैं।

उपयु क वर्णन से स्रष्ट प्रतीत होता है कि गुष्त-काल में बेाधिसत्त्वों की मृर्तियाँ भी प्रचुर मात्रा में बनने लगी थीं। बेाधिसत्व सम्प्रदाय (Cult of Bodhisattvas) का पूर्ण प्रचार हो गया था तथा लोग बुद्ध के इन पूर्व अवतारों (बोधिसत्वों) से अच्छी तरह परिचित हो गये थे। अतएव तत्कालीन शिल्पकारों ने बुद्ध तथा उनकी केवल जीवन-सम्बन्धी घटनाओं के। ही अङ्कित नहीं किया, बल्कि उनके पूर्वावतारों (बोधिसत्वों) की मृर्तियाँ का भी प्रस्तर खरडों पर अङ्कित कर अपने हस्त-कौशल का परिचय दिया।

हिन्दू तथा बौद्ध मूर्तियों के स्रितिरिक्त गुप्त-काल में यत्र तत्र जैन प्रतिमाएँ भी पाई जाती हैं। गुप्त-लेखों में ऐसे वर्णन मिलते हैं जिनसे ज्ञात होता है कि उस समय जैन धर्मावलम्बी भी पर्याप्त संख्या में थे। गुप्त-कलाकारों ने जैन-प्रतिमा जैन-मूर्तियों कें। उसी सुन्दरता के साथ तैयार किया है।

मथुरा में २४वे तीर्थेकर वर्धमान महावीर की एक मूर्ति मिली है जो कुमारगुष्त के समय में तैयार की गई थीर। महावीर पद्मासन मारे ध्यान-मुद्रा में दिखलाये गये हैं। आसन के नीचे लेख खुदा है तथा निचले भाग में एक चक्र बना हुआ है। चक्र के देानों तरफ़ मनुष्यों की त्राकृति है। महावीर सिंहासन पर बैठे हैं।

स्कन्दगुष्त के शासन-काल में भी कहाम (ज़िला गोरखपुर) नामक स्थान में एक तीर्थंकर की मूर्त्ति स्थापित की गई थी ।

गुप्त-कालीन शिल्प-शास्त्र में एक विशेष प्रकार के अलंकृत प्रस्तर मिलते हैं, जिनका प्रयोग वास्तु (Architecture) तथा तत्त्त्र्य्ण-कलाओं में पाया जाता है। अलङ्करण-प्रकार (De-गुप्त-पूर्व-कला में अलंकरण-प्रकार नहीं था। वे केवल सादे ही बनते थे। परन्तु गुप्त-कला की यह सबसे बड़ी विशेषता corative motif) है कि सर्व-प्रथम इसी कला में अलंकरण का प्रकार प्रारम्म हुआ तथा शीघ्र ही अत्यधिक विकास को प्राप्त हुआ। गुप्त-काल में अलंकरणीपयोगी तरीक़ों (Decorative devices) का इतना अधिक प्रचार था कि इसका स्वतन्त्र रूप से वर्णन करना अत्यावश्यक प्रतीत होता है। इस काल में महलों, घरों आदि को सुसज्जित

१. सहानी-कै० म्यू० सा० नं ० B (d) न।

२. बैनर्जी - इम्पीरियल गुप्त - प्लेट न ० १८ |

३. क्षीट - गुप्त लेख नं ० १५ । 'श्रेयोऽथ' भूतभूत्ये पथि नियमवता महतामादिकतृ न्'।

करने के लिए व्याल, कोर्तिमुख, गंगा श्रौर यमुना तथा बेल-बूटे आदि का प्रयोग किया जाता था। सारनाथ की खुदाई में इस प्रकार के श्रमेक अलंकरण-प्रकार ( Decorative motif ) प्राप्त हुए हैं। इन्हीं प्रकारों का यह संद्याप्त विवरण दिया जाता है।

गुप्त-कालीन तत्त्रण्-कला में व्याल का अधिक प्रयोग मिलता है। इसकी मूल कल्पना सिंह की थी । परन्तु पीछे इसकी कल्पना विचित्र रूप से होने लगी (१) व्याल(Leogryph) को गुप्त-कालीन व्याल की आकृति से प्रकट होती है। व्याल की आकृति में सींग, पंख, पूँछ आदि दिखलाई पड़ते हैं। साधारण्तः इस व्याल की आकृति पर एक व्यक्ति सवार रहता है जो कभीकभी ढाल और तलवार लिये हुए योद्धा के रूप में पाया जाता है। सारनाथ के संग्रहालय में ऐसे ग्रंकित प्रस्तर सुर्ग्चित हैं, जिनकी श्राकृति उपर्युक्त वर्णन से मिलती-जुलती हैं। इन प्रस्तरों में व्याल आकाश में उठते हुए दिखलाये गये हैं। उन पर योद्धा भी तलवार लिये सवार हैं। सवार वायें हाथ से व्याल का सींग पकड़े हैं। उस व्याल श्राकृति में बड़ी-बड़ी श्राँखें, पत्तों के श्राकार के कर्ण, श्रयाल तथा पंजे दिखलाये गये हैं। सवार योद्धा कर्णभूषण्, हार और धोती पहने हुए हैं। व्याल के नीचे एक दूसरा योद्धा तलवार से उसके पंजे को छेद रहा है जिसकी कमर के स्थानी पूँछ से व्याल ने बाँध दिया है । इसी प्रकार का दूसरा श्राकृत प्रस्तर (व्याल की श्राकृति का ) मिलता है जो इसका दूसरा भाग प्रतीत होता है। इसमें समस्त श्राकृतियाँ विपरीत दिशा में दिखलाई गई हैं।

व्याल का अलंकरण-प्रकार के रूप में घीरे-घीरे विकास हुआ। डा॰ फोगेल का मत है कि व्याल प्रारम्भ में वास्तुकला में प्रयोग किया जाता था और शनै:-शनै: इसका प्रयोग तज्ञ्ण-कला में भी होने लगा । सारनाथ की खुदाई से इस मत का पूर्ण समर्थन होता है। अर्रल ने योधा-युक्त व्याल को चौखरड़ी स्तूप की सीड़ियों का अलंकृत अंश बतलाया है । इसके अतिरिक्त केवल व्याल की आकृति धर्म-चक्त-सुद्रा में स्थित भगवान् बुद्ध की प्रतिमा के पृष्ठ पाषाण पर बनाई गई है, जो उसकी अलंकृत कर रहा है । इस प्रकार व्याल सुप्त-कालीन सारनाथ में दोनों (वास्तु तथा तज्ञ्ण) कलाओं में प्रयुक्त पाया जाता है।

गुप्त-कालीन वास्तु-कला में गंगा और यमुना का प्रयोग तत्कालीन मन्दिरों में अधिक पाया जाता है। कनिंघम ने गुप्त-मन्दिरों की विशेषता को बतलाते हुए गंगा

१. फोगेल - कै० म्यू० सा० भूमिका ए० २७ ।

२. सहानो - वही न o C (b) 1-8 I

३. वही-कै॰ म्यु॰ सा॰ नं॰ C (b)

४. वहीं प्लेट २२ ।

प्र. आ० स० रि० १६०३-४ पृ० २१६।

६. वही १६०४-५ पृ० == प्लोट नं ० ३१ b.

७. वही - कै० म्यु० सा० नं ० B (b) 181 प्लेट १०।

श्रीर यमुना के द्वारा अलंकरण प्रकार को विशेष महत्त्व दिया है । प्राय: इस काल के मिन्दिरों के द्वार-स्तम्भ पर दाहिनी श्रोर गंगा श्रीर वाई श्रोर यमुना की मूर्तियाँ वनाई हुई मिलती हैं। यह केवल श्रलंकरण के लिए ही किया जाता था। (२) गंगा और यमुना गंगा मकर पर सवार हैं तथा परिचारक के रूप में एक स्त्री श्रीर पुरुष की खड़ी मूर्ति वनाई गई है। यमुना कुम पर सवार हैं। ये मूर्तियाँ मन्दिरों के द्वारपाल के स्थान पर बनाई गई है। यमुना कृषि पर सवार हैं। ये मूर्तियाँ मन्दिरों ही गंगा और यमुना की अतीव सुन्दर मूर्ति बनाई गई है। इससे गंगा श्रीर यमुना की मूर्ति के ऊपरी भाग में चार मनुष्यों की श्राकृति एक के ऊपर एक बनाई गई है। द्वार-स्तम्भ के दूसरे श्राघे पर सुन्दर विभिन्न प्रकार के ज्यामिति के आकार (Geometrical drawings) बनाये गये हैं। देवगढ़ (लिलतपुर) तथा तेजपुर (आसाम) में स्थित ग्रहा-मदिर के द्वार-प्रस्तर भी इसी प्रकार अलंकत किये गये हैं।

गुप्त-कालीन ऋलंकरण-प्रकार में कीर्तिमुख का भी एक महत्त्वपूर्श स्थान था। इसका प्रयोग गुप्त-तत्त्वण-कला में विशेष रूप से पाया जाता है। गुप्त-कालीन तत्त्वण-कला

में सिंह के मुख का प्रयोग अलंकार के रूप में किया जाता था। इसी सिंहमुख को कीर्तिमुख का नाम दिया गया है। स्तम्भों तथा मन्दिरों के ऊपरी चौखट (Lintel) विभिन्न प्रकार से विभूषित किये जाते थे। इनमें स्थान-स्थान पर कीर्तिमुख दिखलाई पड़ते हैं। भूमरा तथा देवगढ के स्तम्भों पर कीर्तिमुख बनाये गये हैं, जो उनकी शोभा का विशेष रूप से बढ़ाते हैं । सारनाथ के केन्द्र से भी ऋषिक संख्या में स्तम्भ मिलते हैं। उनके मध्य में कीर्तिमुख की ही आकु-तियाँ बनाई गई हैं। उनकी लम्बी मूँ छुं हैं तथा मुख से माला निकलती हुई दिखलाई गई है जो नीचे की श्रोर लटकती है। सारनाथ में प्राप्त एक विशाल चैाखट पर चान्तिवाद जातक की कथाएँ खोदकर दिखलाई गई हैं। उसमें शिखर के सभीपवर्ती त्रिभुजाकार स्थानों में कीर्तिमुख बनाये गये हैं। यह सम्भव है कि बंगाल तथा उड़ीसा के मन्दिरों में जा सिंह की मूर्तियाँ पाई जाती हैं वह प्राचीन कीर्तिमुख की ही प्रतिनिधि-स्वरूप हों। इन मन्दिरों में एक सिंह हाथी पर आक्रमण करते हुए दिखलाया गया है जिसका अर्थ विद्वानों ने यह किया है कि अन्धकार अथवा अज्ञान के ऊपर ज्ञान का विजय है। आजकल भी कीर्तिमुख बनाने की प्रथा है तथा शहरों में कुम्हार घड़ी रखने के लिए मिट्टी के द्वारा कीर्तिमुख का निर्माण करते हैं। इससे ज्ञात होता है कि कीर्तिमुख बनाने का प्रसुर प्रचार था। तच् ए-कला के विशाल चेत्र में कीर्ति भुख के समान शायद ही किसी अन्य अलंकरण प्रकार का इतना अधिक

१. कनियम - आ० स० रि० भाग १० पृ० ६०।

२. मे० आ० स० ह० न ० १६।

३. बैनर्जी - वही नं ० १६ प्लेट ।

४. सहानी — कै॰ म्यु० सा० नं ि D (d) प्लेट २८।

प्रचार हो । मथुरा से एक कीर्तिमुख की स्त्राकृति मिली है जिसमें व्याल भी दिखलाये गये हैं। जो माला कीर्तिमुख से निकल रही है उसे व्याल भी स्रपने मुख से पकड़े हुए हैं। दोनों व्यालों का मुख विपरीत दिशा में है। दोनों की पीठ के मध्यभाग में कीर्तिमुख की स्त्राकृति है ।

गुत-समय की वास्तु-कला में मन्दिरों श्रीर प्रासादों के। अलंकृत करने के लिए नाना प्रकार के श्रलंकरण बनाये जाते थे। दीवालों में पद्म का फूल, लता, पत्तियाँ तथा (४) पद्म, लता तथा अनेक प्रकार के बेल-बूटे बनाकर उन्हें सुसज्जित किया जाता था। मन्दिर और मकानों के खड़े तथा ऊपरी चौखट के अधिक भाग, नाना प्रकार की लता श्रों से सुशोभित किये जाते थे। यह लता सुन्दर पत्तियों से पूर्ण होती थी तथा घूमती हुई टेड़ी-टेड़ी बनाई जाती थी।

चै। ये त्राकृतियाँ उत्तर तथा नीचे दोनों भागों में खींची जाती थीं। कभी कभी स्तम्भों के मध्यभाग में भी घूमती हुई टेढ़ो लताएँ बनाई जाती थीं।

गुप्त-कालीन शिल्पकला में विभिन्न प्रकार की ज्यामिति की आकृतियों तथा बेल-बूटों से मन्दिरों त्रौर स्त्रों के। सुशोभित किया जाता था। सारनाथ के धमेख स्त्र के दिख्णो भाग पर सुन्दर बेल-बूटों के नमूने मिलते हैं जो अतिरमणीय तथा हृदयग्राही हैं। इस प्रकार इस काल में पौष्पिक अलंकरण की विशेष प्रथा थी।

गुन्त-काल से पूर्व भारतीय कला में घोड़े के पैर की आकृति के गवाच्च विहार या मन्दिरों में बनवाये जाते थे। अलंकृत गवाचों के द्वारा ही मन्दिरों की दीवालों को सुशोभित किया जाता था। भाजा, कार्ले, नासिक

(५) गवाच तथा कनहेरी के विहारों में इनके बहुत उदाहरण मिलते हैं । गुप्त-कालीन प्रस्तर के गवाचों का एक सुंदर संग्रह सारनाथ में विद्यमान है। पहले भूमरा तथा देवगढ़ में ये अलंकृत गवाच्च स्वतन्त्र रूप से ग्रलंकार के लिए प्रयोग में लाये जाते थे। शनै:-शनै: वास्तु-कला के ये मुख्य अङ्ग बन गये । ये गवाच्च दरवाज़े के ऊपरी चौखट के ऊपर भी बनाये जाते थे। साधारणतया ये त्रिकाण के त्र्याकार के होते थे। कभी-कभी ये ग्रामलक से भी युक्त बनते थे। इन गवाचों के बीच के स्थान में किसी देवता की मूर्ति या ग्राधिकतर कीर्तिमुख की ग्राकृति ही पाई जाती है । किसी-किसी में चक्र तथा माला लिये मनुष्य की मूर्ति भिलती है । इससे जात हाता

१. रूपम् - जनवरी १६२४ ।

२. देखिए परिशिष्ट प्लेट ।

३. काडरिक्टन-एंशेंट इंडिया प्लेट ४-५।

४. बैनजीं एज आव दि इम्पीरियल गुप्ताज ६० १८८ ।

५. सहानी--कै० म्यु० सा० छेट नं ० D (i) 21.

६. वही D (i) 16.

कि उस काल में देव-मन्दिरों और मकानों के। अलंकृत करने के लिए इन अलंकृत गवादों का कुछ कम प्रचार न था।

मृरमयी-मृति याँ (Terra Cottas)

गुप्त-काल में प्रस्तर-कला के स्रितिरक्त स्त्रनेक प्रकार की मृएमयी मूर्तियाँ बनाने का भी विशेष प्रचार था। गुप्तों से पूर्व भी मिट्टी की मूर्तियाँ बनती थीं, परन्तु उनकी बनावट बड़ी भद्दी होती थी। इस काल में मृएमयी मूर्तियाँ प्रस्तर को मूर्तियां के समान ही सुन्दर बनने लगीं। ये मूर्तियाँ स्रपनी सुन्दर बनावट के द्वारा तत्कालीन शिल्पकारों की निपुण्ता के। बतला रही हैं। मानसार में वर्णन मिलता है कि नव प्रकार के मूर्ति-निर्माण के साधनों में मिट्टी का भी प्रयोग किया जाता था। मिट्टी केवल चल प्रतिमाओं के बनाने के काम में आता थीः। इस समय सभी प्रकार की मूर्तियाँ मिट्टी को बनाई जाती थीं। ऊची से ऊँची देव-प्रतिमाओं से लेकर साधारण व्यवहार के पदार्थों की भी स्त्राह्मतियाँ मिट्टी से तैयार की जाती थीं। गुप्त कालीन शिल्पकार मिट्टी के स्त्रातिरक्त चूर्ण इंटों से भी स्त्रनेक प्रकार की सुन्दर मूर्तियाँ निर्मित करते थे। मृरमयी मूर्तियाँ आधुनिक काल में पृथ्वी से निकलती हैं, जो बड़ी ही सुरित्तत स्त्रवस्था में मिलती हैं। इस काल में मृरमयी मूर्तियाँ किस-किस प्रकार की बनती थीं, उन सब का एक संन्तित परिचय देना यहाँ स्त्रप्रासिङ्गक न होगा।

सारनाथ के संग्रहालय में बुद्ध तथा उनकी जीवन-संबंधिनी घटनाओं को प्रदर्शित करनेवाली अनेक मिट्टी की मूर्तियाँ मिली हैं। इस प्रकार की मूर्तियों में भगवान बुद्ध (१) बुद्ध की मृष्मयी मूर्ति म्यूमिस्परा, अभय तथा धर्म-चक्र-प्रवर्तन सुद्राओं में दिखलाये गये हैं। दूसरे आकार की मृष्मयी मूर्ति में आवस्ती में बुद्ध के विश्वरूप प्रदर्शन की कथा को प्रदर्शित किया गया है। भगवान छः तीर्थकों को शिचा दे रहे हैं। दाहिनी ओर एक छत्रधारी मनुष्य की आकृति तथा हस्ती दिखलाया गया है। यह राजा प्रसेनजित् ज्ञात होते हैं। मानसार में भी बुद्ध की मृष्मयी मूर्ति के निर्माण का वर्णन मिलता है।

भगवान् बुद्ध की मृर्गमयी मूर्तियों के श्रितिरिक्त बुद्ध के अनेक सिर चूर्रा ईंटों से बनाये जाते थे जिन पर चूने से सफ़दी कर दी जाती थी। सिर में बालों (२) बुद्ध का सिर तथा उष्णीय का प्रदर्शन वस्तुतः प्रस्तर की प्रतिमाश्रों के सदृश ही किया जाता थ। । किसया में बुद्ध के ऐसे ही सिर मिले हैं । कौशाम्बी से प्राप्त इस प्रकार के सिर प्रयाग के म्यूनिसियल म्यूजियम में

१. डा० आचार्य - ए डिशरानरी आव हिन्दू आर्चिटेक्चर १० ६३-६७।

२. डा॰ आचार्य-मानसार अध्याय ५१।५-७।

३. सहानी - कै० म्यू० सा० नं • H (a) 4-5-9।

४. सहाना - कै० म्यू० सा० न o H (a) 21

५. डा० आचार्य - मानसार अध्याय ५६।१४-१६ ।

६. सहानी - कै॰ म्यू॰ सा॰ न ॰ H (a) 12-13।

७. श्रा० स० रि० १६०५-६ १० ७८।

सुरिच्चित रक्खे गये हैं। गुम्र-कालीन शिल्पकार प्रस्तर के कर्णों (सोमेन्ट) तथा चूने को मिलाकर सुन्दर आकृतियाँ तैयार करते थे। अभाग्यवश आजकल पूर्ण (अखिएडत) मूर्तियाँ नहीं मिलती हैं, परन्तु भगवान् के सिर आदि इसी सामान से बने आधुनिक समय तक मिलते हैं।

इस काल की हिन्दू देवताओं को भी मृएमयी मूर्तियाँ मिलती हैं। एक हिन्दू देवता की मूर्ति प्राप्त हुई है जिसके पैर खिएडत हैं। गले में माला तथा वद्यःस्थल पर (३) हिन्दू देवताओं की विस्ता देखलाई पड़ता है । इस प्रकार शरीर के अवयव खिएडत या पूर्ण रूप से पृथक्-पृथक् मिलते हैं । भीटा की मूर्तियाँ से मिट्टी की शिव और पार्वती की मूर्ति प्राप्त हुई है जो गुप्त-

काल की बतलाई जाती है ।

देव-मूर्तियों के अतिरिक्त मनुष्यों की भी मृग्पमयी मूर्तियाँ बनाई जाती थीं। इनमें स्वाभाविकता अधिक मात्रा में पाई जाती है तथा भाव उचित ढंग से (४) मनुष्य-मूर्ति दिखलाया गया है । ये मूर्तियाँ मिट्टी तथा ईंट और चूने की बनती थीं। ऐसी मूर्तियाँ आसाम के दह पर्वतियाँ नामक

स्थान से मिली हैं । भीटा तथा सहेत-महेत से इस प्रकार की गुप्त-कालीन पुरुष श्रीर स्त्री की श्रनेक मुर्तियाँ प्राप्त हुई हैं।

मथुरा से कई प्रकार की मनुष्य की आकृतियाँ मिली हैं। एक में वृद्ध यित की मूर्ति है। दूसरे में स्त्री-पुरुष दिखलाये गये हैं। स्त्रों के बाल पीछे बढ़े हैं। कान में कुराडल, गले में हार तथा हाथों में कंकरा धारण किये है। वायें हाथ से उस पुरुष के ऊध्व-वस्त्र (जो गले से बाहर निकला है) को पकड़े हुए दिखलाई गई है ।

वैशाली (विहार) तथा भीटा (यू०पी०) से गुप्त-कालीन अनेक मृर्गियी
मुहरें मिली हैं ' किनसे तत्कालीन शासन-प्रणाली पर प्रचुर प्रकाश पड़ता है। ये मुहरें
(५) मुहर
या। प्रत्येक विभाग की अलग-अलग मुहरें थीं जो आकार में
समान होती थीं। इन मिट्टी की मुहरों पर मिन्न-मिन्न प्रकार के लेख मिले हैं। इन

१. सहानी-कै० म्यू० सा० H (a) 16-19-20।

२. वही ,, ,, ,, H(a) न ०३२।

इ. सहानी — कै॰ म्यू॰ सा॰ न ॰ H (a) 40-50-51।

४. आ० स० रि० १६११-१२ पृ० ७६ म्रेट २५ नं० ४६।

५, बैनर्जी—दी एज आव इम्पोरियल ग्रप्ताज -- ६० २०६।

६. आ॰ स॰ रि॰ १६२४-२६ में ट प्रेंथ H ।

७. आ० स० ई० रि० १९११-१२ ए० ७६ म्रेट २५ नं० ५४।

८. वहीं ., ,, ,, १६१०-११ पृ० २०-२१ प्लेट.१० (१-८-३) ६०-६८।

E. देखिए परिशिष्ट प्लेट ।

१०. आ० स० ई० रि० १६१०—११ पृ० ४६; आ० स० रि० १६०३-४ पृ० ६६ ।

मुहरों की ऋषिक संख्या में प्राप्ति से ज्ञात होता है कि उस समय मृग्मयी आकृतियों के निर्माण का विशेष प्रचार था।

उपर्युक्त मृरमयी मूर्तियों के अतिरिक्त साधारण व्यवहार की भी मूर्तियाँ निर्मित मिलती हैं। बैल, हाथी, घोड़े तथा खिलौने ऋादि भी मिट्टी के बनाये जाते थे ।

(६) अन्य प्रकार सहेत-महेत में ऐसी मिट्टी की अनेकों छोटी-छोटी मूर्तियाँ मिली हैं । 'मानसार' में मिट्टी के बैल तथा गरुड़ की मूर्तियों के निर्माण का वर्णन मिलता है। गुत-कालीन साधारण मृरमयी

मूर्तियों में बालकों की कीड़ा के निमित्त निर्मित छोटे-छोटे पशु (हाथी, घोड़ा श्रोर बैल स्रादि), गेंद तथा चक्र श्रादि अधिक संख्या में मिलते हैं। सम्भवतः चक्र बालकों के रथ के पहिये का द्योतक है जो उनके कीड़ार्थ बनाया जाता था। कालिदास ने लिखा है कि पार्वती गंगा के किनारे मिट्टी का गेंद बनाकर खेला करती थी । इस कथन से उस काल में बाल-कोड़ार्थ मिट्टी के गेंद आदि खिलौने प्रभृति बनाने की पृष्टि होती है। आजकल खुदाई में जो मिट्टी के गेंद प्राप्त हुए हैं वे कालिदास के कथन के। श्रव्याराः सत्य प्रमाखित कर रहे हैं। वैशाली में मिट्टी के बने हुए पित्त्यों की मूर्तियाँ मिली हैं । वहां कुन्तला' में वर्थात शक्रुन्तला के पुत्र मरत के कीड़ा-पत्ती का स्मरण दिलाती हैं । पहां हुप गुन्त-मन्दिर के ऊपर मृग्मयी श्राकृतियों द्वारा अनेक कथाएँ प्रत्यन्त दिखलाई गई हैं। यदि पंचतन्त्र की रचना-तिथि पाँचवीं शताब्दी मानी जाय तो यह कहना पड़ेगा कि इसी प्रन्थ के श्रनेक कथानकों को लेकर पहां पुर के मन्दिर में मिट्टी की मूर्तियाँ बनाई गई हैं तथा इन्हीं कहानियों को इन मूर्तियों द्वारा एक स्वरूप प्रदान किया गया है । अपर के विवरण से यह स्पष्ट प्रतीत होता है कि देवताओं की मूर्तियों के अतिरिक्त उस समय मिट्टी के खिलौने श्रादि भी अधिक मात्रा में बनते थे।

ऐतिहासिक घटनात्रों के काल-निर्णय में अन्य सामग्रियों के समान हैंटें भी उप-योगी सिद्ध हुई हैं। इतिहास का विषय भूतकाल की घटनात्रों का संग्रह मात्र है। ऋतः भूतकाल की प्राप्त वस्तुएँ ऐतिहासिक शोध के लिए वड़ी उपयोगी सिद्ध होती हैं। जिस प्रकार प्राचीन स्तम्म, गृह, मन्दिर आदि प्राचीन इतिहास के। बतलाते हैं उसी प्रकार प्राचीन हैंटें भी तत्कालीन

१. सहानी - कै॰ म्यु॰ सा॰ न ॰ H (a) 194, 238, 243 ।

२. आ० स० रि० १६१०-११ पृ० २०-२१ प्लेट नं ० १०।

३. डा० आचार्य - मानसार अध्याय ६३।१५-१७।

४. वही ६१।१३२-३३।

प. आ० स० रि० १६०३-४ पृ० ६७ न ० ६ ।

६. कुमारसंभव १।२६।

७. आ० स० रि॰ पृ॰ ३९ नं ० ७ (१६०३-४)।

सकुन्तला अंक ७ ।

६. आ० स० रि० १६२७—२८ १० १०६ |

इतिहास पर कुछ कम प्रकाश नहीं डालतीं । गुप्त-काल की प्राप्त ईंटें मौर्थ्य-कालीन ईंटें की-सी मिली हैं परन्तु उनमें वह ठोसपन नहीं है । गुप्त-कालीन ईंटें १४  $\times$   $\times$  २ वथा १०  $\times$   $\times$  २ के आकार की सहेत-महेत से ग्रौर १० हैं  $\times$  ७  $\times$  २ के आकार की भीटा से प्राप्त हुई हैं ।

बड़े बड़े भवनों तथा मन्दिरों के निर्माण के निमित्त ईंटों का व्यवहार किया जाता था। ये ईंटे भिन्न-भिन्न त्राकार की होतों थी। त्राधिकतर गुष्त-कालीन ईंटे किसीन किसी प्रकार के ऋलंकरण से ऋलंकत रहती थीं। ग्राज़ीपुर ज़िले के भितरी नामक गाँव से गुष्त-कालीन ऋनेक ईंटे मिली हैं, जिनपर गुष्त-सम्राट कुमारगुष्त प्रथम का नाम खुदा हुआ है। एक गुष्त-कालीन ऋलंकत ईंटा लखनऊ के म्यूज़ियम में सुरिक्ति है। इस प्रकार गुष्त ईंटे कभी अनलंकत नहीं होती थीं।

ऊपर के वर्णान से स्पष्ट है कि गुप्त-काल में तच्च ए-कला अधिक उन्नत ते। थी ही, साथ ही मृग्मयी मूर्तियों के बनाने की कला भी उन्नति की चरम सीमा पर पहुँची हुई थी। जिस प्रकार गुप्त काल के कुशल शिल्पकारों की कला पाषाण जैसी ठोस वस्तु में भी रमणीय आकृति बनाने में समर्थ थी उसी प्रकार मिट्टी जैसी मुलायम वस्तु पर हाथ की सफ़ाई दिखलाने में सफलता की पराकाष्टा पर पहुँची हुई थी।

### गुप्तकालीन-चित्रकला

गुष्तयुग में जिस प्रकार वास्तु-कला, तक्षण-कला आदि अपनी पराकाश पर पहुँची हुई थीं उसी प्रकार चित्रकला भी अपने अभ्युदय के उच्चतम शिखर पर विराज-मान थी। इस काल में चित्रकला की जो प्रचुर उन्नित हुई थी, वह एक विशिष्ट बात है। इस उन्नितिशील काल में भी अजन्ता तथा वाघ को कन्दराओं की गुष्त-कालीन चित्रकला किस निपुण कलाविद् को आश्चर्य के सागर में नहीं हुवो देती १ आज भी उन रमणीय तथा भावव्यंजक चित्रों को देखकर किसका मन मेहित नहीं होता और किसका हृदय इन अमर कृतियों को अवलोकन कर गुप्त-कालीन विदग्ध कलाविदों की तृलिका के बरवस चूम लेना नहीं चाहता १ सचमुच ही अजन्ता तथा वाघ के चित्र मानव-इस्त की कृति नहीं भालूम पड़ते, बल्कि ऐसा जान पड़ता है कि ये किन्हीं देवी हाथों से चित्रित किये गये हैं। ये मनोरम तथा रमणीय चित्र तत्कालीन चित्रकारों की इस्तकुशलता और निपुणता के इंके की चीट आज भी सर्वोत्कृष्ट सिद्ध कर रहे हैं। यह दुर्भाग्य का विषय है कि कोई भी गुप्त-कालीन चित्र आज कागृज़ अथवा केनवास पर चित्रित नहीं पाया जाता। वे केवल

१. राहुल सांकृत्यायन ( गंगा-पुरातत्त्वाङ्क पृ० २०४-७ ) ।

२. { बा॰ स॰ रि॰ १६१०-११ पृ॰ २३। वही, १६११-१२ पृ० ३५।

३. सहानी - कै॰ म्यु॰ सा॰ नं॰ H (c) २२, ३०, in Hindi I

४. बनर्जी — एज आव दी इम्पीरियल गुप्ताज पृ० २०७ ।

५. वही छेट नं० ४१।

कन्दराओं में ही सुरिच्ति हैं। इन चित्रों की ठीक-ठीक जानकारी के लिए तत्कालीन चित्रकला के सिद्धान्त, चित्रकला के उपकरण, रङ्ग, स्थान, रीति आदि का परिचय प्राप्त कराना अत्यावश्यक है। तत्कालीन किन-शिरोमिण कालिदास ने इन सब विषयों का विस्तृत वर्णान अपने प्रन्थों में दिया है। अतः अजन्ता तथा बाध की मनेरिम चित्रकारी के दिग्दर्शन के पूर्व कालिदासीय प्रन्थों के आधार पर तत्कालीन चित्रकला-सम्बन्धी अने क विषयों का यहाँ एक संच्छित विवरण प्रस्तुत किया जाता है। यदि इस महाकवि के प्रन्थों में गुप्त-चित्रकला सिद्धान्त के रूप में पाई जाती है, तो अजन्ता और बाध को कन्दराओं के चित्र तत्कालीन चित्रकारों के हाथ की सफाई के उत्कृष्ट नमूने हैं।

#### चित्रकला के सिद्धान्त

चित्रकला का इतिहास बहुत ही प्राचीन है। जहाँ मानव-दृदय में सौन्दर्य की पिपासा है वहाँ चित्रकला का अभाव नहीं हो सकता। प्राचीन भारतीयों में आध्यात्मिक ज्ञान-पिपासा के साथ ही साथ सौन्दर्य-पिपासा भी कुछ कम मात्रा में न थी। वात्स्यायन ने नागरिक के ज्ञान के लिए चित्रकला का आवश्यक माना है। कालिदासीय प्रन्थों के अवलोकन से पता चलता है कि उस काल में भी चित्रकला का कुछ कम प्रचार नहीं था। तत्कालीन धनी पुरुषों के यहाँ आजकल की भाँति ही चित्रशालाएँ थीं जिनमें पूर्व जो तथा दूसरे राजाओं के चित्र रक्खे जाते थे। गोपुर के द्वार नाना प्रकार के पित्रयों तथा जानवरों के चित्रों से सजाये जाते थे। 'शकुन्तला' में चित्रकला का विशद वर्णन पाया जाता है। यह चित्र-कला देा प्रकार की होती थी। प्रथम वे प्रत्यच्-चित्र जो किसी नमूने के। सामने रखकर बनाये जाते थे; दूसरे वे भावगम्य चित्र जो नमूने के अभाव में बनाये जाते थे। इन चित्रों की रचना केवल स्मरण और कल्पना के आधार पर हीं होती थी। कालिदास ने मेधदूत में यज्ञपत्नी के द्वारा यज्ञ के भावगम्य चित्र-निर्माण का वर्णन किया है:—

आले। के ते निपतित पुरा सा बिल व्याकुला वा मत्सादृश्यं विरहतनु वा भावगम्यं लिखन्ती।

उस समय चित्रशालाएँ भी भिन्न-भिन्न प्रकार की होती थीं। राजघरानों में राजकीय-चित्रशाला, सार्वजनिक कलागृह तथा व्यक्तिगत चित्रगृह—ये सामान्यतः तीन प्रकार के थे। 'मालविकाग्निमिन्न' में राजकीय चित्रशाला का चित्रशाला उल्लेख पाया जाता है। समय-समय पर रुचि के अनुकूल चित्र खींचने के लिए राजा के द्वारा चित्राचार्य भी नियुक्त किये।जाते थे । उत्तर-राम-चरित में अर्जु न नामक ऐसे ही एक चित्रकार का वर्णन पाया जाता है ।

प्राचीन समय में अनेक प्रकार के चित्रों में से ख़ाका चित्र (Portrait Picture) के विशेष महत्त्व दिया जाता था। ये ख़ाका चित्र जीवित तथा मृत व्यक्तियों के भी

१. चित्रशालां गता देवी प्रत्यत्रवर्णरागां चित्रलेखामा वार्यस्यावलोकयन्ती तिष्ठति । — मालविकाग्रि मित्र—अंक १।

२. लद्दमणः -- आर्य ! अर्जु नेन चित्रकरेणारमदुपदिष्ट ...

बनाये जाते थे। कालिदास ने लिखा है कि अज के शोक को कम करने के लिए इन्दु-मती का चित्र तथा दशरथ का चित्र बिलमिन्निकेत में पूजार्थ रक्खा गया था। रघुवंश में चित्र लिखा है कि जब रामचन्द्रजी सीता के साथ वन से लौट कर आये तब चित्रकारों ने उनके जीवन के समस्त चित्रों ( दृश्यों ) के। महल में चित्रित किया था। उन चित्रों को देखकर रामचन्द्रजी प्रसन्न हुए तथा अपने पुराने दुःखों के। भूल गये । ये चित्र मनुष्य के शरीर-परिमाण के बराबर होते थे भावगम्य चित्र के —िजसका उल्लेख ऊपर किया गया है—तीन उदाहरण मिलते हैं—यच्, यच्पिकी तथा सिखयें। के साथ शकुन्तला का। ये भावगम्य चित्र भी इतने भावव्यञ्जक तथा जीते-जागते होते थे कि इन्हें देखकर प्रकृत चित्र ही आँखों के सामने उपस्थित हो जाते थे। इसी चित्र-निपुण्ता का वर्णन कालिदास ने निम्नलिखित रूप में किया है—

चित्रों में उच्चनीच (Perspective) का पूरा विचार रक्खा जाता था। दूर स्थित वस्तुओं का चित्र इस बारीकी से खींचा जाता था कि सभी श्रंगों का चित्र ठीक-ठीक उतरता था। चित्र के पिछले भाग (Back-ground) में प्राकृतिक हश्य चित्रित करने की उस समय विशेष प्रथा थी। कालिदास ने शकुन्तला के चित्र के पिछले भाग में इंस-मिथुन, स्रोतोवहा मालिनी, हरिण, तरु श्रादि के चित्रित करने का वर्णन किया है।

अहो! राजर्षेर्विर्तिकानिपुणता! जाने मे सखी अग्रतो वर्तत इति।

कार्या सैकतहंसलीनिमधुना स्रोतोवहा मालिनी, पादास्त्वामिनतो निषरणहरिणा गौरीगुरोः पावनाः। शाखालिम्बतवलकलस्य च तरोर्निर्मातुमिच्छाम्यधः शृङ्को कृष्णमृगस्य वामनयनं कराङ्क्यमानां मृगीम्।

-शकुन्तला ग्रं० ६ श्लोक १७

इस प्रकार के उदाहरण कालिदासीय अन्थों में भरे पड़े हैं। प्राय: प्राकृतिक हरेंथें। के चित्रण में तत्कालीन चित्रकारों के। विशेष आनन्द मिलता था। इसके अतिरिक्त ग्रह के द्वार पर जानवरों के चित्र-निर्माण की विशेष प्रथा थी। अयोध्या के महलों की दीवारों पर इस प्रकार के चित्र इसके प्रमाण हैं । विक्रमोर्वशीय में भी एक बन्दर के चित्र का वर्णन पाया जाता है। यस-पत्नी के घर पर शंख और पद्म का उल्लेख मिलता है। वात्स्यायन ने कामसूत्र में चित्र-कला के निम्नलिखित षडङ्गों का

तेनाष्टि परिगमिताः समाः कथित बालत्वादिवतथसृनृतेन सूनोः
सादृश्यप्रतिकृतिदर्शनैः प्रियायाः स्वप्नेषु चिष्कसमागमात्सवेश्च ॥ — रव्वं रा ६ | ६ २ |
वाष्पायमाणो बालमित्रकृतमाले ख्यशेषस्य पितुर्विवेश | — रव्वं रा १४ । १५ ।

२. तथार्थथाप्राधितमिन्द्रियार्थानासेद्रपः सद्यसु चित्रवरस् । प्राप्तानि दुःखान्यपि दण्डकेषु तिबन्त्यमानानि सुस्यान्यभूवन् ॥—रशुवंश १४)२५ ।

३. चित्रद्विपाः पद्मवनावतीर्णाः करेणुभिदैत्तमृणालभङ्गाः ।

४. अहे। ! आलेख्यवानर इव किमपि मन्त्रयित्रभृत आर्यमाणवकस्तिष्ठति । — विक्रमाव राय अंक २।

वर्णन किया है । (१) रूपमेंद, (२) प्रमाण या परिमाण, (३) भाव, (४) लावएय-योजन (सैंदर्य-प्रतिपादन), (५) साहर्य, (६) वर्णिकामंग (रंगों का बनाना)। ऊपर के विवरण से स्पष्ट विदित होता है कि गुन्त-कालीन चित्रकार प्रत्यत्व चित्र तथा भावगम्य चित्र दोनों के बनाने में अत्यन्त निपुण थे। चित्रों के सजीव चित्रित करना उनके लिए साधारण बात थी। वे चित्रों में सम्बन्धित दूरी तथा आकार (Perspective) का भी ध्यान रखते और चित्रों के पृष्ठ भाग में प्राकृतिक हर्यों के। चित्रित करना उस समय की प्रथा-सी हो गई थी।

कालिदास के प्रन्थों में चित्र-भूमि के विषय में प्रचुर वर्णन मिलता है। बाण की ही भाँति कालिदास भी चित्र-भूमि के भिन्न-भिन्न प्रकारों से पूर्णतया परिचित हैं। चित्र-भूमि (Surface) कालिदास ने मेघदूत में पन्नी-वियोग से विधुर यन्न का बड़ा ही सुन्दर वर्णन किया है। विरह से व्याकुल यन्न कहता है कि ऐ प्रिये ,पाषाण-खराड के ऊपर भिन्न-भिन्न रंगों वाजी धातु की खड़िया से जब मैं तुम्हारा चित्र खींचना चाहता हूँ, उस समय आँसू से मेरी आँखें भर जाती हैं और मैं चित्र में भी तुम्हारे दर्शन से बिश्चत कर दिया जाता हूँ।

त्वामालिष्य प्रण्यकुपितां घातुरागैश्शिलायाम्, आत्मानं ते चरणपिततं याविदच्छामि कर्तुम्। असेस्तावन्मद्रुदपचितेद्वेधरालुप्यते मे

करूरस्तिसम्बापि न सहते संगमं नौ कृतान्तः ॥ इससे पता चलता है कि पस्तर-खराड पर धातु की खड़िया से, आजकल की पेस्टल-ड्राइंग की भाँति, चित्र के खींचने की उस समय प्रथा थी।

> चित्रद्वियाः पद्मवनावतीर्णाः करेगुभिर्दत्तमृणालभङ्गाः। नखाङ्कुशाघातविभिन्नकुम्भाः संरब्धसिंहप्रहृतं वहन्ति॥

इस श्लोक से तत्कालीन भित्ति-चित्र का, जिसे आजकल आँगरेज़ी में फ्रोस्को पेंटिंग (Fresco Painting) कहते हैं, कुछ अन्दाज़ा लगाया जा सकता है। फलक तथा केनवास (Canvas) पर ख़ाका चित्र खींचने (Portrait Painting) का निशेष प्रचार था। इसका उदाहरण इन्दुमती, शकुन्तला तथा दशरथ आदि का चित्र है। कालिदास ने पत्र-लेखन—मनुष्य तथा जानवरों के शरीर पर लता-आकार के चित्र—का प्रायः बहुत वर्णन किया है। मेनदूत के इस वर्णन—

रेवां द्रच्यस्युपलविषमे विन्ध्यपादे विशीर्णां भिक्ठिच्छेदैरिव विरिचितां भूतिमङ्गे गजस्य ॥ भे से हमें ज्ञात होता है कि उस काल में हाथी के शरीर पर सिन्दूर से चित्र खींचा जाता था।

१, रूपभेदा प्रमाणानि भावला ज्ययोजनम् । सादृश्यं विर्णिकाभङ्ग इति चित्रं षडङ्गकम् ॥ — का० सू० पृ० ३३ ।

२. रचुवंश ।

३. मेघदृत १।१६ ।

चित्र खींचने का एक विशेष प्रकार भी था। पत्र-लेखन के पूर्व पिछले भाग प्रकार को स फेद चन्दन का लेप लगाते थे। निम्नांकित श्लोक में चित्रण के प्रकार का विशद वर्णन किया गया है—

चन्दनेनाङ्गरागं च मृगनाभिसुगन्धिना। समापय्य ततश्चकुः पत्रं विन्यस्तरोचनम्॥ इससे स्पष्ट प्रतीत होता है कि मृगनाभि से सुगन्धित चन्दन द्वारा स्थान-विशेष में लेप लगाकर ही पत्र-लेखन का कार्य ग्रारम्भ किया जाता था। कभी-कभी शुक्रागुरु को चन्दन के स्थान में प्रयुक्त करते थे। वर्तिका से रेखा खींचने के पहले वित्र-भूमि (Surface) के उत्पर एक प्रकार का बज़लेप (पालिश) लगाते थे। यह गोवर, मिट्टी, भूसे, जूट ग्रौर सन के छोटे-छोटे कगों द्वारा तैयार किया जाता था। समतल चित्र-भूमि पर इस लेप को लगाकर, इसके सूख जाने के बाद ही चित्रण का कार्य प्रारम्भ होता था। भरताचार्य ने नाट्यशास्त्र में लेप लगाने का उल्लेख किया है । शुक्रागुरु से लीपे गये स्थान पर गोरोचना से रेखा खींचने का वर्णन कुमारसम्भव में पाया जाता है ।

चित्र प्रधानतया भित्ति केनवास तथा, फलक पर ही खींचे जाते थे। तीनों पर चित्र खींचने का प्रकार एक ही सा था। चित्र खींचने में सबसे प्रधान बात चित्र कल्पना (किस प्रकार से चित्र खींचना चाहिए) दी जाती थी। कालिदास ने—

चित्रे निवेश्य परिकल्पितसत्वयोगा रूपोचयेन मनसा विधिना कृता नु ।

इस श्लोक में इसी चित्र-कल्पना की श्रोर संकेत किया है। चित्र की कल्पना के श्रानन्तर दूसरी क्रिया चित्र खींचने की थी। सर्वप्रथम चित्र का एक ख़ाका खींचा जाता था। यह वर्तिका (पेन्सल) के सहारे होता था। कालिदास ने अग्निवर्ण के द्वारा उसकी प्रिय वेश्याश्रों के ख़ाका चित्र खींचने का वर्णन किया है। तत्पश्चात् त्लिका (श्राजकल के श्रश) के द्वारा उस चित्र में रङ्ग भरा जाता था। इस किया के चित्र-कला के पारिभाषिक शब्द द्वारा व्यक्त करना चाहें ते। इसे 'चित्रोन्मीलन' कह सकते हैं। कालिदास ने एक पद्य में इस 'चित्रोन्मीलन' का उल्लेख बड़ी ही सुन्दर रोति से किया है। उसका भाव यह है कि पार्वती का शरीर नव-यौवन के श्रागमन से इस प्रकार श्रोभित हुआ जिस प्रकार त्लिका से उन्मीलित (रङ्ग भरा गया) चित्र सुशोभित होता है।

१. खुवंश १७:२५।

२. भित्तिष्त्रथ विलिप्तासु परिमृष्टासु सव तः ।
समासु जातराोभासु चित्रकर्म प्रभा भवेत् ॥
चित्रकर्मण चालेख्याः पुरुषाः स्त्रीजनस्तथा ।
लतावन्धाश्च वर्ता च्याः चरितं चात्ममोगजम् ॥—नाट्यशास्त्र अध्याय र १७२-७४ ।

श. विःयरतशुक्तागुरु चक्रुरङ्गं गोरोचनापत्रविभक्तमस्याः ।
 सा चक्रवाकाङ्कितसैकतायाकिस्रोतसः कान्तिमतीस्य तस्थौ ॥— वुःमारसंभव ७१९५ ।

४. शाकुन्तल— अंक २।६।

उन्मीलितं त्लिकयेव चित्रं सूर्यां शुभिर्भिन्नमिवारिवन्दम्।

बभ्व तस्याश्चतुरस्रशामि वपुर्विभक्तं नवयौवनेन ॥—कुमा० १।३२

रङ्ग में आलोक तथा छाया की चित्रण-कला से भी कालिदास अपिरिचित नहीं थे। शाकुन्तल में इसका उल्लेख पाया जाता है। कालिदास चित्र-कला के पारि-भाषिक शब्दों से भी पूर्ण परिचित ज्ञात होते हैं। उनमें पहला पारिभाषिक शब्द 'चित्रोन्मीलन' है जिसका वर्णन किया गया है। 'वर्तिका-निरूपण' पेन्सिल अथवा अश के द्वारा सुन्दर तथा कलापूर्ण चित्र खींचने के। कहते हैं। केनवास के ऊपर सरलता से अश-चालन के। 'वर्तिका-छ्अवास' कहते हैं।

चित्र-कला की समस्त सामग्री से कालिदास परिचित थे। स्नापने वर्ण-त्लिका, पट, और फलक स्नादि का उल्लेख किया है। वर्णिका-करएड (वर्ण-मञ्जूषा) रङ्ग के

बाक्स का भी—जिसमें भिन्न-भिन्न प्रकार के रङ्ग रक्खे जाते थे— उपकरण वर्णन पाया जाता है?। सम्राट् हर्षदेव ने भी 'ग्रहीतसमु-द्गकचित्रफलक वर्तिका' लिखकर एक वर्ण-मञ्जूषा की ग्रोर संकेत किया है। वात्स्यायन ने भी श्रपनी प्रिया का उपहार-स्वरूप प्रतोलिका देने का उपदेश किया है। सम्भवतः यह उस समय की प्रथासी थी। वर्तिका उसे कहते हैं जिसके द्वारा चित्र का ख़ाका खींचा जाता तथा तूलिका (ब्रश ) के द्वारा चित्र में रङ्ग भरा जाता था। चित्र-भूमि में फलक, केनवास तथा भित्ति का वर्णन किया जा चुका है। यही उस समय के चित्रोपकरण थे।

प्राचीन काल में भी चित्र बनाने में भिन्न-भिन्न रङ्ग काम में लाये जाते थे।
प्रधानतया लाल, पीला, काला (नीला) और श्वेत—ये चार रङ्ग ही चित्र-निर्माण
में व्यवहृत होते थे। कालिदास ने इन भिन्न रङ्गों का उल्लेख
वर्षा
निम्नलिखित श्लोक में किया है—

पीतासितारक्तितै: सुराचलश्रान्तस्थितैर्घातुरजोभिरम्बरम् । श्रन्थत्र गन्धर्वपुरोदयभ्रमं बभार भूम्नोत्पितितैरितस्तत: ॥ ध

जिस प्रकार त्राजकल वाटर-कलर (जल-वर्ष), त्रायल (तेल चित्र) तथा पैरटल चित्रों का प्रचार है उसी प्रकार कालिदास के समय में भी वाटर-कलर (जल-वर्ष) चित्र खींचने की विशेष प्रथा थी। मेधदूत में यद्ध-पत्नी के प्रासाद में चित्रों के। जलद के जलकण के द्वारा इति पहुँचाने का वर्षान पाया जाता है । इससे ज्ञात होता है, वे

१. शाकुन्तल-अंक ६।

२. रबुवं श-१६।१६।

३. प्रतीलिकानामलक्तकमन:शिलाहरितालहिंगुलकश्याभवर्शकादीनां दानम् । कामसूत्र पृ० २०३।

४. कुमारसम्भव - सर्ग १५ - ३१।

५. नेत्रा नीत: सततगतिना यद्दिमानायभूमिरालेख्यानां स्वजलकणिकादोषमुत्पाय सय: । शङ्कारश्या इव जनमुन्नस्त्वादृशा जालमागै धू माद्गारानुकृतिनिपुणाः जनराः निष्पतन्ति ॥

चित्र अवश्य ही बाटर-कलर में चित्रित किये गये होंगे। अनेक स्थानों पर स्वेद के द्वारा चित्रों के नष्ट होने का वर्णन भी मिलता है।

संस्कृत के शिल्पप्रन्थों में स्थान या स्थानक ( Pose ) के। विशेष महत्त्र दिया गया है। खींची जानेवाली वस्तु किस अवस्था में है, कौन-सा अंश सीधा है, कौन सा टेड़ा, आदि बातों का अच्छी तरह से विचार चित्र खींचने के पूर्व तिकालीन चतुर-चित्रकार कर लिया करते थे। कालिदास इस प्रकार के चित्रों के विशेष स्थान की स्थिति (Pose) में विशेष प्रवीण मालूम पड़ते हैं। आपने चित्रों की अनेक अवस्थाओं का वर्णन किया है। रखुवंश में आपने आलीड़ नामक स्थिति का—जो धनुष छोड़ने का एक प्रकार है—वर्णन किया है। मिल्लनाथ ने लिखा है कि आलीड़ धनुषधारियों के पाँच प्रकार के—वैशाख, मण्डल, समपद, आलीड़, प्रत्यालीड़—आसनों में से एक आसन है। कामदेव का वर्णन करते हुए आपने इसी आलीड आसन की ओर संकेत किया है—

स दक्तिणापाङ्गनिविष्टमुष्टिं नतांसमाकुञ्चितसब्यपादम्।

शकुन्तला का वर्णान करते हुए आपने बड़ी ही रमणीय अवस्था का वर्णान किया है। यह स्थिति-विन्यास कितना हृदय-ग्राही है—

दर्भाङ्करेण चरणः ज्ञत इत्यकार्छे तन्वी स्थिता कतिचिदेव पदानि गत्वा। आसीत् विवृत्तवदना च विमाचयन्ती, शाखासु वल्कलमसक्तमपि द्रमाणाम्॥

शकुन्तला दुष्यन्त के पास से आश्रम की श्रोर जा रही है। इतने ही में उसके पैर में काँटा गड़ जाता है। तब दुष्यन्त कहता है कि प्रिया का चरण श्रकस्मात् दर्भ (कुश) के श्रद्धर से चत हो गया है, अतएव वह कुछ पद चलकर ही खड़ी हो गई। वह वृद्धों की शाखा में नहीं उलक्षे हुए भी वस्त्र वल्कल ) के सुलक्षाती हुई, सुँह मोड़े हुए, व्याज से खड़ी है। कौन सी वस्तु के किस प्रकार चित्रित करना चाहिए, किस चित्र में किस-किस उपकरण का वर्णन होना चाहिए, इस कला में कालिदास अत्यन्त निपुण थे। यदि किसी तापसी का वर्णन करना होगा तो उसे श्राप पुष्पाभरणों से ही सुसज्जित कर देंगे और रानी के। मिण तथा रह्यों से। यच्च के विरह से विधुरा यच्च-पत्नी की भाँति कुश नदी का आपने कितना स्वाभाविक तथा उचित चित्रण किया है—

वेग्णीभूतप्रतनुसिलला सावतीतस्य सिन्धः पारङ्डच्छायातटरुहतरभ्रं शिभिजींग्णिपेः । सौभाग्यं ते सुभगः! विरहावस्थया व्यञ्जयन्ती काश्ये येन त्यजति विधिना स त्वयैवोपपादाः ॥—मेघ० १।२६ ।

प्राचीन भारत में चित्र किस उद्देश्य से बनाये जाते थे, इसे जानने की उत्सुकता किसे न होगी। प्राचीन काल में स्त्रियाँ परदे के कारण श्रपने प्रिय व्यक्ति का साचात्कार नहीं कर सकती थीं, श्रतः चित्र के द्वारा ही उनका दर्शन होता था। चित्र का दूसरा उद्देश्य शिचा प्रदान करना था। स्वयंवर में श्रामन्त्रित राजाओं के पास विवाह के लिए प्रस्तावित युवती के स्वरूप को

अवलोकन करने के लिए भी चित्र की आवश्यकता होती थी। परन्तु सबसे प्रधान चित्र का उपयोग आनन्द और विनोद के लिए था।

चित्रोन्मीलन का रहस्य क्या था ? इसके भीतर कौन सी बात थी ? चित्र का सर्वप्रधान कार्य दोषों के। छिपाकर गुणों की उद्घावना करना ही है। जो वस्तु वस्तुतः चित्र-निर्माण का रहस्य भहो तथा श्रमुन्दर है उसे एक रमणीय तथा मनोमोहक रूप देना ही चित्र का परम उद्देश्य है। इसी स्वर्गीय उद्देश्य को महाकवि कालिदास ने कितनी मुन्दर तथा मधुर रीति से अभिव्यक्त किया है—

यद्यत्साधु न, चित्रे स्यात्क्रियते तत्तदन्यथा। तथापि तस्याः लावएयं रेखया किञ्चिदन्वितम्।।

जो वस्तु स्वत: सुन्दर नहीं है, जिसका प्राकृतिक रूप भद्दा तथा असुन्दर है वह भद्दी और कुरूप वस्तु भी चित्र में सुन्दर तथा रमणीय दिखोई पड़ती है। उसका पुराना रूप विल्कुल बदल जाता है और चित्रगत होते ही उसमें सौन्दर्य आ जाता है। कालिदास के समय में यही चित्र-निर्माण का रहस्य था। असुन्दर वस्तु के। भी रमणीय रूप प्रदान कर उससे आनन्द और विनोद लाभ करना ही चित्रकला का अन्तिम उद्देश्य था।

ऊपर जो संचित्त विवरण प्रस्तुत किया गया है उससे स्पष्ट प्रतात होता है कि कालिदास के समय में अर्थात् गुप्त-युग में चित्रकला की क्या श्रवस्था थी, चित्र कितने प्रकार के होते थे, चित्रोपकरण क्या थे, किस रंग से, किस चित्र-भूमि पर चित्र बनाये जाते ये तथा तत्कालीन चित्रकला का प्रयोजन श्रीर उहे र्य क्या था और गुप्त-कालीन चित्रकला के सिद्धान्त क्या थे। श्रव कुशल तथा विदग्ध गुप्त-कालीन कलाविदों की त्लिका की अमूल्य कुतियों का—जो श्राज भी श्रजन्ता श्रीर बाध की कन्दराओं में सुरचित हैं— वर्णन प्रस्तुत किया जायगा।

#### श्रजन्ता की चित्रकारी

श्रजन्ता को चित्रकला भारतीय चित्रकला में अपना विशेष स्थान रखती है। यदि चित्रकला के इतिहास में अजन्ता की कला को सर्व-प्रथम स्थान दें तो कुछ अनुचित न होगा। क्या प्राच्य तथा क्या पाश्चात्य सभी कला-मर्मज्ञों ने श्रजन्ता की भूरि-भूरि प्रशांता की है जिसका उल्लेख उचित स्थान पर किया जायगा। यहाँ केवल इतना ही कहना पर्याप्त होगा कि सुप्रसिद्ध इटालियन कलाकार माइकेल एजिलो तथा फा एजिलिको का जन्म होने के शताब्दियों पहले ही इन गुप्त चित्रकारों ने अपनी तूलिका के बल से ऐसे सौन्दर्यमय चित्रों की रचना की थी जिन्हें देखकर आज भी सम्य संसार चित्रत है। प्रति वर्ष संसार के कोने-कोने से श्रनेक कला-मर्मज्ञ केवल श्रजन्ता की चित्रकारी देखने के लिए भारतवर्ष श्राते हैं श्रोर इन श्रनुपम चित्रों को देखकर इनके रचियताओं की प्रशंसा करते नहीं अघाते। श्रजन्ता की कला की विशेषता केवल इसी बात से समभी जा सकती है कि पीछे की भारतीय चित्रकला पर अजन्ता की बहुत गहरी छाप पड़ी है तथा पीछे के चतुर चित्रकारों ने श्रजन्ता की कला को ही अपना आदर्श मानकर चित्रकर्म किया है। लार्ड रोनाल्डशे

(लार्ड ज़ टेलैएड) के मत के अनुसार आधुनिक 'वंगाल स्कूल आफ आर्ट' पर भी अजन्ता की गहरी छाप पड़ी है तथा यह स्कूल इस कला के सौन्दर्य के प्रभाव से बच नहीं सका है। अभी हाल हो में सारनाथ के मूलगन्ध-कुटी विहार में जापानी चित्रकारों द्वारा जो भित्ति-चित्र बनाये गये हैं वे भी अजन्ता की नक़ल पर ही तैयार किये गये हैं। इस प्रकार अजन्ता की चित्रकला की महत्ता सहज ही में समभी जा सकती है।

अजन्ता निज़ाम-हैदराबाद (दिल्ल्ण) के राज्य में पूर्वी ख़ानदेश ज़िले में स्थित है। जी० श्राई० पी० रेलवे पर जलगाँव नामक एक स्टेशन है। यहाँ से श्रजन्ता भौगोलिक स्थिति की गुमा तक एक पक्षी मोटर की सड़क गई है जो करीब ३७ मील लम्बी है। यहाँ से श्रासानी से मनुष्य श्रजन्ता की गुमाश्रों को देखने के लिए जा सकता है। श्रजन्ता जाने के लिए श्रौर भी रास्ते हैं परन्तु उपर्युक्त मार्ग सबसे सुगम है।

श्राज से १०० वर्ष पूर्व भारतीय चित्रकला में क्रान्ति उपस्थित कर देनेवाली, जगत्प्रसिद्ध, श्रजन्ता की इन गुफाओं को कोई भी नहीं जानता था। उस समय ये गुफाएँ पूर्व-इतिहास जंगली पशुश्रों और पित्त्यों को श्रपने अन्दर श्राश्रय देती थीं तथा समय-समय पर संसार से विरक्त साधु-संन्यासी, रसोई बनाकर उसके धुएँ से इन सुन्दर चित्रों को कुरूप करते हुए, इन गुफाश्रों में अपना समय बिताया करते थे। उन बेचारों को यह क्या मालूम था कि वे श्रपने इस कर्म से भारत की सर्वश्रेष्ठ कला का सर्वनाश कर रहे हैं।

सन् १८१६ ई० में श्रॅगरेज़ी फ़ौज की एक टुकड़ी इन पहाड़ी-प्रदेशों में घूम रही थी, श्रौर सर्व-प्रथम उसी के द्वारा सभ्य-संसार को इन गुफाश्रों का पता चला। फिर 'एशियाटिक सोसाइटी श्राफ़ बङ्गाल' के कहने-सुनने पर 'ईस्ट इरिडया कम्पनी' ने मद्रास्ता के मेज़र रावर्ट गिल को १८४४ ई० में यहाँ की दीवारों पर बनी हुई तसवीरों (फ़ स्कोज़) की नक़ल करने के लिए नियुक्त किया। इसके पश्चात् लेडी हेरिंघम ने बड़े परिश्रम तथा कौशल के साथ इन चित्रों की नक़ल कर श्रपनी 'श्रुजन्ता फ़ स्कोज़' नामक सुप्रसिद्ध पुस्तक को सन् १९१५ में तैयार किया जो लन्दन की 'इरिडया सोसाइटी' से प्रकाशित हुई है। ये गुफाएँ निज़ाम के राज्य में हैं श्रतः उसे इनकी रज्ञा के लिए कुछ प्रवन्ध करना चाहिए था परन्तु १९१४ ई० तक निज़ाम की सरकार इस ओर से बिल्कुल उदासीन थी। सन् १९१४ ई० में एक पुरातत्त्व विभाग खोला गया। निज़ाम के पुरातत्त्व विभाग ने श्रजन्ता के चित्रों को रज्ञा के लिए भी प्रवन्ध किया है। इसके लिए वे धन्यवाद के पात्र हैं।

अजन्ता के चित्रों के काल-निर्णाय के विषय में कुछ कहना बड़ा कि है, क्योंकि वे भिन्न-भिन्न समय में भिन्न-भिन्न राजाओं की सरचकता में तैयार किये गये थे। इन काल-निर्णाय चित्रों में से कुछ तो बहुत पुराने हैं ह्यौर कुछ ह्यांचीन हैं। अजन्ता के एक चित्र से इन चित्रों के काल-निर्णाय में कुछ सहायता मिलती है। यह चित्र एक फ़ारस देश के राजदूत का है जो भारत में झाकर यहाँ के राजा को फ़ारस के राजा के द्वारा दी गई कुछ मेंट चढ़ा रहा है। विद्वानों का

यह मत है कि यह चालुक्यवंशी नरेश पुलकेशी द्वितीय है, जिसके पास परिश्या के राजा खुसरो द्वितीय ने अपना राजदूत मेजा था। यह घटना पुलकेशी के राज्यकाल के इहवें वर्ष (६२५-६२६ ई०) की है। इससे इस चित्र की तिथि निश्चित हो जाती है। उपर लिखित तिथि अजन्ता के चित्रों की अन्तिम तिथि समम्मनी चाहिए। किनिष्क के पहले बुद्ध की मूर्ति का निर्माण नहीं किया जाता था और न उन्हें चित्र ही में प्रदर्शित करते थे। परन्तु अजन्ता के चित्र प्रायः बुद्ध की जीवन-लीला से संबंध रखते हैं। अतः यह निश्चित है कि इनकी रचना किनिष्क के बाद की गई होगी। गुप्तराजा साहित्य और कला के संरच्चक थे तथा कला इस काल में चरम सीमा को पहुँची हुई थी अतः यह कहने में हमें तिनक भी संकोच नहीं मालूम होता कि अजन्ता के कुछ चित्रों की रचना गुप्त-काल में अवश्य हुई है। यद्यपि वह माग साचात् गुप्त-साम्राज्य में सिम्मिलित न था, परन्तु उनका प्रभाव तो सर्वत्र व्याप्त था। डा० कुमारस्वामी का मत् है कि यद्यपि अधिक भाग वाकाटकों के समय में चित्रित हुआ, परन्तु गुफा नं० १७ तथा १६ को तो गुप्त कालीन मानने में तिनक भी सन्देह नहीं है।

एक अर्ध गोलाकार पहाड़ी के मध्यभाग की चट्टानों के। काटकर अजन्ता की प्रसिद्ध गुफाएँ बनाई गई हैं। इन गुफाओं की संख्या २६ है जिनमें दे। अगम्य हैं, बाकी सभी देखी जा सकती हैं। एक ही पत्थर के। काटकर गुफाएँ उसके अन्दर कमरे और मूर्तियाँ बनाई गई हैं और इन कमरों की दीवारों पर एक प्रकार का प्लास्टर लगाया जाता था तथा स फेदी करके सुन्दर चित्र बनाये गये हैं। ये प्लास्टर इतने मज़बूत और सुन्दर हैं कि कई शताब्दियों के पश्चात् भी ये आज वैसे ही बने हुए हैं। ये गुफाएँ एक ही काल में नहीं बनीं, बल्कि समय समय पर बनती रहीं।

अजनता के चित्र अनेक भागों में विभाजित किये जा सकते हैं। इनमें चित्रित कथानक अनेक प्रकार के हैं। कहीं तो इनमें वर्णानात्मक दृश्य स्रांकित हैं स्रोंर कहीं श्रलंकरण-विधान की प्रचुरता है। परन्तु इन चित्रों में भगवान् ं चित्रों के विषय बुद्ध के चरित्र की कथात्रों का चित्रण ही विशेष रूप से किया गया है। गातम का जनम प्रहण करना, उनका महाभिनिष्क्रण, उनका सम्बोधि की प्राप्ति आदि घटनात्रों का चित्रण अजन्ता के चित्रों में विशेष रूप से पाया जाता है। इसके श्रितिरक्त भगवान बुद्ध के जीवन से सम्बन्ध रखनेवाली फ़टकल कथाएँ भी हैं, जैसे एक माता और पुत्र का बुद्ध के। भिक्ता देना आदि। बुद्ध-सम्बन्धी चित्रों के अलावा राजसभा श्रीर राजकीय जीवन से सम्बन्ध रखनेवाले कुछ चित्र भी श्रांकित हैं जिनमें राजकीय जुलूस तथा हाथी के जुलूसवाले चित्र बहुत प्रसिद्ध हैं। ये चित्र बहुत सुन्दर हैं तथा इनके देखने से तत्कालीन वेश, भूषा तथा रहन सहन का पता चलता है। इस प्रकार अजन्ता के चित्र अपनेक विषयों से विभूषित हैं. जिनमें भगवान् बुद्ध की जीवन कथाओं की प्रधानता स्वाभाविक ही है। अजनता के चित्रों में जितने अंकित व्यक्ति हैं—चाहे वे धनाट्य, मूमिपति या निर्धन गृहस्थ हों; चाहे वे पुरुष हो या स्त्री—उन सब में इस जीवन के प्रति ब्रानन्द-मावना है। उनके हृदय में जीवन के प्रति एक सुखमयी लिप्सा है। इसे कलाविदों ने स्वीकार किया है।

यों तो अजन्ता के सभी चित्र एक से एक सन्दर हैं परन्तु १७वीं गुफा में जो चित्र श्रांकित है वह वास्तव में चित्रकला की चरम सीमा की प्रदर्शित कर रहा है। यह चित्र एक माता और उसके पत्र का है जो बुद्ध का कुछ भिचा कुछ प्रसिद्ध चित्र दे रही है। इस चित्र के देखने से करुणा और सहानुभृति टपकती है। दैन्य भाव उनके अंग-अंग से भलक रहा है। माता और पुत्र ने दीनतावश हाथ फैला रक्खा है। दोनों की अलकें बिखरी हुई प्रतीत होती हैं। इन दोनों की ऋधखुली आँखें तथा मुख की ऋाकृति उस परम दीनता की सूचना देती हैं जो निर्धनता के कारण उत्पन्न होती है। हाथों में बालक ने एक, तथा माता ने अनेक कंकरण पहन रक्खे हैं जो संभवत: उसके वैधव्य का सूचक है। बालक के शरीर का ऊपरी भाग शायद नंगा है परन्त माता ने एक जाकेट पहन रक्खा है जो बहत पतला है। कानों में कर्णावतंस का अभाव इनकी दरिद्रता का सूचक है। इस चित्र में चतुर चित्रकार ने सादगी. दीनता तथा निर्धनता का जो सुन्दर प्रदर्शन किया है उसका वर्णन नहीं किया जा सकता। सप्रसिद्ध कला-मर्भश ई० बी० हैवेल तो इस चित्र की समानता जावा देश के बोरोबुद्र स्थान में प्राप्त सर्व-श्रेष्ठ बौद्रकला से करते हैं और लिखते हैं कि यह चित्र अपनी सुन्दर भावना में इटली के विख्यात चित्रकार बेलिनी के ब्राद्भुत मेडोना से तुलना करने योग्य है । एक दूसरे प्रसिद्ध लेखक ने इस ग्रन्पम चित्र की सुन्दर प्रशंसा लिखी है।

दूसरा चित्र एक राजकीय जुलूस का है जिसमें बहुत से आदमी सज-धज कर चले 17 जा रहे हैं। किसी के हाथ में लम्बा छाता है तो किसी के हाथ में बजाने का शृङ्की बाजा। इस जुलूस में छो श्रीर पुरुष दोनों सम्मिलित हैं तथा दोनों साथ साथ आपस में मिलकर चल रहे हैं। इस चित्र में विस्तृत अलंकरण-विधान की विशेषता पाई जाती है। स्त्रियों के हाथों में सुन्दर कड़क्ण हैं तथा वे गले में हार पहने हुए हैं। कान से लगे हुए सुन्दर कर्णावतंस भी लटक रहे हैं। स्त्रियों के बालों में ललाट के ठीक उत्तर एक प्रकार की श्रालंकरण-सामग्री दीख पड़ती है। सम्भवतः यह सफेद फूलों का हार है—जिसे श्राजकल की स्त्रियाँ विशेष रूप से धारण करती हैं—या कोई चाँदी का गहना। स्त्रियों की कमर बड़ी लचीली श्रीर पतली हैं जिन्हें 'मुध्टिमेय' कहें तो

<sup>1 &</sup>quot;The walls and pillars of the Ajanta Caves constitute the backscreen of a vast drama. The dramatis personae are heroes, princes, ordinary men and women, all of whom are imbued with the joy of existence."

<sup>2 &</sup>quot;And in its exquisite sentiment comparable with the wonderful madonnas of Giovanni Bellini."—इंडियन स्कल्पचर एएड पेटिंग पु० १६४—१६५ |

<sup>3. &</sup>quot;By its grace of pose and charm of design, the painting, in this cave, of mother and child making an offering to Buddha suggests the purity of a mediaeval Italian madonna with her bambino."

कुछ अत्युक्ति नहीं होगी। इनके कुच उभरे हुए हैं और वस्त्र इतने बारीक हैं कि सारा शरीर दिखाई पड़ता है। इनके छाते वर्मा देश के छातों को भाँति लम्बे और नहीं मुड़नेवाले हैं। स्त्रियों की गर्दन तिरछो, आँखों की गति वक्त और टाँगें टेढ़ी हैं मानें। ये किसी भावमुद्रा में खड़ी हों। पुरुषों में कुछ का शरीर खुला है और कुछ का ढका है। ये भी तिरछे ढङ्ग से खड़े हैं मानों नाचने के लिए तैयार हों। इस चित्र के देखने से तत्कालीन वेश-भूषा का अच्छा ज्ञान होता है। चित्रकारों ने जिस सफ़ाई से चित्र खींचा है वह प्रशंसनीय है।

तीसरा चित्र हाथियों वाले जुलूस का है! इसमें बहुत से हाथी चित्रित हैं जिनके ऊपर बैठकर अनेक स्त्री-पुरुष जा रहे हैं। प्रधान हाथी बहुत सुन्दर है। इसके दोनों सफ़ेंद दाँत सूँड़ से बाहर निकले हुए हैं। इसकी पूरी सूँड़ के ऊपर रंगों से अनेक प्रकार के चित्र खींचे गये हैं। माथे के ऊपर सिर के दकने का वस्त्र है जिसमें संभवत: ज़री का काम किया गया है। हाथी के गले में हलक़ा भी सुशोभित हो रहा है। उसकी सूल भी सुन्दर है जो रंगीन कपड़ों से तैयार की गई है। प्रधान हाथी पर एक पुरुष बैठा हुआ है जिसके सिर पर मुकुट और छत्र होने के कारण यह ज्ञात होता है कि यह राजा होगा। दूसरे हाथियों पर स्त्रियाँ वेठी हुई हैं जिन्होंने हाथ, कान तथा गले में अनेक आभूषण पहन रक्खे हैं। ये स्त्रियाँ वस्त्रों तथा अलंकारों से बहुत ही सुमजित हैं। इस प्रकार यह जुलूस बड़ा ही सजीव और स्वामाविक हो गया है। इसे देखने से आधुनिक देशी रजवाड़ों के जुलूसों की याद आती है जिनमें स्त्रियों का अभाव खटकता है।

बुद्ध के जीवन-संबंधी चित्रों में इनके 'महाभिनिष्क्रमण्' का चित्र बड़ा सुन्दर प्रदशिंत किया गया है। इस चित्र में एक युवक श्रांकित किया गया है जिसके सिर पर
मुकुट होने से यह ज्ञात होता है कि यह सिद्धार्थ ही है। इसका शरीर सुडौल तथा
सुपृष्ट है। कमर से ऊपर का शरीर नंगा है तथा कमर में एक धोती है जो चारों तरफ़
से लपेटी हुई सी जान पड़ती है। वायें हाथ में एक सत (स्त्र) बँघा हुत्रा है तथा
दाहिने में एक कमल का फूल है जिसे वह धारण कर रहा है। इसके शरीर में मोटा
यज्ञोपवीत है और गले में माला है। इसके कान लम्बे हैं और श्रांखें अध-खुली हैं
जिनसे अहिंसा, शान्ति तथा वैराग्य वरस रहा है। चेहरा गंभीर है और सांसारिक
वस्तुओं के प्रति उदासीनता के। प्रकट कर रहा है। इस चित्र के विषय में भिग्नी
निवेदिता लिखती हैं कि 'यह चित्र संभवतः भगवान बुद्ध का सबसे बड़ा कल्पनात्मक
प्रदर्शन है जिसे संसार ने कभी देखा है। ऐसी अद्वितीय कल्पना कढिनता से दूसरी
वार उत्पन्न हो सकती है।"

्र भगवान् बुद्ध के पूर्व-जीवन से सम्बन्ध रखनेवाले चित्रों के साथ-साथ बोधिसत्व के सुन्दर चित्र अपन्य गुफाओं में चित्रित हैं। अजन्ता की १७वीं गुफा में कुछ बहुत

<sup>1. &</sup>quot;This picture is perhaps the greatest imaginative presentment of Buddha that the world ever saw. Such a conception could hardly occur twice." फुटफाल्न आफ इण्डियन हिस्ट्री—ए० १३५-१३६।

सुन्दर चित्र खींचे गये हैं। उनमें एक चित्र में एक राजा सोने के हंस की बातों का बड़े चाव से सुन रहा है। निवेदिता ने इस चित्र के विषय में लिखा है कि "श्रजन्ता के १७वीं गुफा में श्रंकित चित्र से बढ़कर—जिसमें एक राजा हंस की बातों के। सुन रहा है—संसार में दूसरा सुन्दर चित्र नहीं है। सकता है १९३७। उसी गुफा में रानी माया का एक चित्र है जिसमें वह लुम्बिनी बग़ीचे में घुसती दिखलाई गई हैं। यह चित्र भी बहुत ही सुन्दर खींचा गया है।

इसके अतिरिक्त अजन्ता की गुनाओं में जातक-कथाओं के — जिनमें भगवान् बुद्ध के पूर्व-जीवन का चरित्र है — लेकर अनेक चित्र अंकित किये हैं। इन जातक-कथाओं के 'बुधिस्ट पुराण' कहें तो अत्युक्ति न होगी। अजन्ता के चितेरों के। अपनी चित्र-कला-चातुरी दिखलाने का इससे अधिक मसाला और कहाँ मिल सकता था? अतः उन्होंने इन कथाओं का अपने चित्रों में बड़ा उपयोग किया है।

भारतीय चित्रकला के इतिहास में आजन्ता की चित्रकला का एक महत्त्वपूर्ण स्थान है। यदि यह कहें कि अजन्ता को चित्रकला के बिना भारतीय चित्रकला का इतिहास सदा

अधूरा रहेगा, तो कुछ अनुचित नहीं होगा। अजन्ता में भारतीय चित्रकला आपनी परा काष्ठा पर पहुँची हुई है। श्रीमती ग्रेवोस्का (Grabowska) अजन्ता की चित्रकला के विषय में लिखती हैं—''अजन्ता की कला भारत की सर्वश्रेष्ठ कला है। चित्रों की सुन्दरता अलीकिक है तथा वे भारतीय चित्रकला के चरम-उत्कर्ष हैं दें?'। अजन्ता की चित्रकला के। उसकी अनुपम सुन्दरता तथा अलौकिक मनोहरता के कारण, कलाविदों ने उच्च केाटि की कला का नाम दे रक्ला है। इस प्रकार अजन्ता की कला भारतीय अन्य चित्रकला से पृथक् हे। जाती है। अजन्ता में प्रस्तर-कला और चित्र-कला दोनों के उत्कृष्ट नमूने मिलते हैं। अजन्ता के चित्रकारों की जितनी प्रशंसा की जाय उतनी ही थोडी है।

अजन्ता की चित्रकला में स्वामाविकता है, जीवन है, सादगी है, साम्य है, औचित्य है तथा सबसे बढ़कर उन चित्रकारों की सौन्दर्य मावना है। अजन्ता के चित्रकारों ने कभी कुरुचिपूर्ण चित्रों की कल्पना ही नहीं की। उनकी अजन्ता की विशेषता रसभावना इतनी रुचिकर है कि बीभत्स और कुरूप चित्रों की वे कभी कल्पना भी नहीं कर सकते थे। उनके चित्र स्वामाविकता से पूर्ण हैं। चित्रों में इतना जीवन है मानों वे क्रभी बोलने का तैयार बैठे हैं। इन चित्रों में यद्यपि क्रलंकरण-

<sup>1. &</sup>quot;Nowhere in the world could more beautiful painting be found than in the king listening to the golden goose in cave seventeen" फुटफाल्स आफ इंडियन हिस्ट्री—पृ० १३४

<sup>2. &</sup>quot;Thus the art of Ajanta is the classical art of India. The beauty of the paintings is marvellous and they are the high water-mark of Indian painting" - प रोण्ट इण्डिया एण्ड सिविलाइजेशन ( तीसरा खण्ड )।

विधान की त्रोर रुचि ग्रवश्य दीख पड़ती है परन्तु वह कभी भद्देपन की सीमा के। नहीं पहुँची है। औचित्य का ध्यान सर्वत्र रक्खा गया है। माता त्रौर पुत्रवाले चित्र में दीनता, दया तथा दिरद्रता का जैसा सुन्दर प्रदर्शन किया गया है, उसे कला-मर्मग्र ही समक्त सकते हैं। जुलूसवाले चित्र में स्त्रियों की सुन्दरता अनुपम एवं ग्रलौकिक है। महाकि श्रीहर्ष ने ग्रपनी किवता में स्त्रियों की किट का वर्णन करते हुए उसे 'मुष्टिमेय' कहा है परन्तु ग्रजन्ता के चितरों ने इस कथन के। ग्रपनी तूलिका के बल से प्रत्यच्च कर दिखाया है। ग्रतएव यदि ग्रजन्ता के चित्रों के। हम ( A long poem in brush ) तूलिका से अभिव्यक्षित मनोरम किवता कहें तो कुछ अनुचित न होगा।

अजन्ता के चित्रों की महत्ता के विषय में सुप्रसिद्ध पुरातत्त्ववेत्ता सर त्रारेल स्टाइन ( Aurel Stein ) ने क्या ही अञ्जा कहा है कि "पूर्वी कला तथा बुद्ध-धर्म के विद्यार्थी के लिए भविष्य में होनेवाले अनुसन्धानों के द्वारा अजनता के अजन्ता के सम्बन्ध चित्रों की महत्ता सम्भवतः अतिक्रमण नहीं की जा सकती ""। में कुछ विद्वानों की सुप्रसिद्ध कलाविद् लारेंस विनयान ( Binyon ) ने अजन्ता सम्मतियाँ के विषय में लिखा है कि "अजन्ता की कला एशिया तथा एशिया की कला के लिए वही विशेष महत्ता रखती है जो कि एसिसी, सीना श्रीर . फ्लोरें स की कला यूरोप तथा यूरोपीय कला के लिए। 🗙 🗙 बुद्ध-धर्म के द्वारा निर्मित अजन्ता की चित्र-कला बची हुई एक महान् विभूति है ३११। अजन्ता के चित्रों ने प्रिफिथ साहब के ऊपर बड़ा प्रभाव डाला था। उन्होंने अजन्ता की गुफाओं में रहकर उस शान्तमय वातावरण में ऋपना समय विताया था। ऋतः इनका उन चित्रों के पास रहकर उनका ग्रध्ययन करने का वडा ग्रच्छा मौका मिला था। श्राप श्रजन्ता की सन्दरता के विषय में कहते हैं— 'जिस दिमाग ने अजनता के चित्रों की कल्पना और रचना की, उसकी अवस्था में तथा चौदहवीं शताब्दी में इटालियन चित्रों के। बनानेवाले चित्रकारों के दिमाग़ की अवस्था में बहुत कुछ समानता है। इन चित्रों का जिस किसी ने. बंशाया हो, वे लोग सांसारिक ऋगश्य होंगे। 🗙 🗙 दैनिक जीवन के जो चित्र इन दीवालों पर त्रांकित हैं वे ऐसे ही पुरुषों द्वारा बनाये गये होंगे जिनकी निरीक्तण-शक्ति बड़ी तीत्र और स्मरण-शक्ति चिरस्थायी थ। ३११ । ब्रिफ़िथ साहब ने उपर्युक्त

<sup>1. &</sup>quot;It is most unlikely that their value for the student of Eastern art and of Buddhism will ever be surpassed by any discoveries still possible in the future" ऐनुवल रिपोर्ट आफ आर्कोलाजिकल डिपार्टमेयट आफ निजाम्स डोमिनियन फार १९१८-१९।

<sup>2. &</sup>quot;The frescoes of Ajanta have for Asia and the history of Asian art the same outstanding significance that the frescoes of Assisi, Siena and Florence have for Europe and history of European art × × Ajanta is the one great surviving monument of the painting created by Buddhist faith and fervour." अजन्ता फे स्क्रीज—लेडी हेरियम।

<sup>3. &#</sup>x27;The condition of mind which originated and executed these paintings at Ajanta must have been very similar to that which produced the early Italian paintings of the 14th century, as we find much that is

शब्दों में सत्य बातों का वर्णन किया है। अजन्ता की कला यूरोपीय चित्र कला से अनेक अंशों में श्रेष्ठ है। इस सम्बन्ध में एक सुप्रसिद्ध विद्वान् की सम्मित के। उन्हीं के शब्दों में अच्चरशः उद्धृत कर इस प्रकरण के। हम यहीं समाप्त करते हैं।

#### बाघ की चित्रकारी

बाघ मध्यभारत के ग्वालियर राज्य में स्थित अमक्तरा ज़िलें में एक छोटा सा गाँव है । वाघ नदी के तट पर बसे रहने के कारण इसका ऐसा नामकरण हुन्ना है । वाघ गाँव के चारों ओर विन्ध्य की पहाड़ियाँ विद्यमान हैं तथा यह स्थान जंगल से घिरा हुन्ना है । बाघ की कन्दराएँ इसी विन्ध्य के। काट कर बनाई गई हैं । जंगल में स्थित होने से यहाँ पर जाना अत्यन्त कठिन था। इसी कारण ये बहुत दिन उपेचित अवस्था में पड़ी थीं। सर्व प्रथम इन कन्दराओं का पता लेफिटनेन्ट डेज्जरफील्ड ने सन् १८१८ ई० में लगाया। इक्सन ने यहाँ के चित्रों की अलोकिक सुन्दरता का वर्णन किया तथा उनके उद्योग से इन कन्दराओं का संस्कार हुआ न्नोर चित्र सुरुचित किये गये।

बाघ की कन्दराओं की संख्या नव है तथा ये ७५० गज़ की दूरी तक फैली हुई हैं। ये सब एक साथ मिली हुई नहीं हैं बल्कि भिन्न-भिन्न स्थानों पर अलग-अलग निर्मित की गई हैं।

विद्वानों का मत है कि वाघ-कन्दरान्त्रों की चित्रकारी <u>पाँचवीं और छठी शताब्दी</u> में तैयार की गई थी। इसका प्रमाण यह है कि एक कन्दरा में एक चित्र के नीचे 'क' श्रच्या लिखा हुन्ना मिला है। शायद यह के हैं लेख था काल जो आजकल मिट गया है। पुरातत्ववेत्तान्त्रों ने प्राचीन लिपि के श्रध्ययन के श्राधार पर यह निश्चय किया है कि इस 'क' अच्चर

1. "Ajanta is to India what Siena is to Italy, for the treasures of the cave galleries might be likened to the mediaeval masterpieces preserved in the Tuscan city. Gabriel Faure referred to the Sienese paintings with their golden backgrounds as "One long poem of love" and the same description applies to the Ajanta frescoes. Indian and Italian artists were content to work disinterestedly. They gave of their best in the cause of religion, free from ulterior motive of self-glorification. The frescoes of both Ajanta and Siena teach the virture of "work accomplished in humility......unsmirched by strivigs after tempestuous novelity."

२. आज कल बाब जाने के लिए बी० बी० एण्ड सी० आई० रेलवे की राजपूताना मासवा लाइन के महाव स्टेशन से जाना है।ता है। स्टेशन से बाब ६० मील की द्री पर है। यह रास्ता मोटर से तय किया जाता है।

की लिखावट गुष्त-कालीन लिपि से मिलती है। बाघ की चित्रकारी ऋौर ऋजन्ता की चित्रकारी ऋौर ऋजन्ता की चित्रकारी गुष्त-कालीन है ऋतः इन प्रमाणों के आधार पर निश्चयपूर्वक कहा जा सकता है कि बाघ की चित्रकारों भी गुष्त-कालीन ही है।

जैसा पहले लिखा गया है, बाघ की कन्दराओं की संख्या नव है। इसमें प्रथम गुफा का नाम 'यह' है जो कुछ विशेष महत्त्व नहीं रखती। यह नष्ट भ्रष्ट हो गई है अतः भीतर जाना असम्भव है। दूसरी कन्दरा 'पाएडवों की गुफा' के नाम से प्रसिद्ध है। अपित विस्तृत होने के अतिरिक्त यह सबसे सुरिक्तित गुफा है। परन्तु अगिन धूममाला और पित्वयों के कारण समस्त चित्रकारी नष्ट हो गई है। इस गुफा के बीच में एक सुविशाल चतुष्काण कमरा और तीनों तरफ छोटे कमरे हैं। सामने एक वरसाती है तथा पीछे स्तूप-मन्दिर है। इस गुफा में पत्थर काटकर बुद्ध और गणेश को मूर्ति वाँ बनाई गई हैं। ये आठ फीट कची और इतनी ही लम्बी हैं। इनमें प्रत्येक में दीप स्थान बना हुआ है। इस गुफा में बुद्ध तथा बोधिसत्बों की मूर्तियाँ अधिक संख्या में मिली हैं। वीसरी गुफा का नाम 'हाथीखाना' अथवा हस्ति-शाला है।

चौथी गुफा 'रङ्ग-महल' के नाम से सुप्रसिद्ध है। जैसा कि नाम से स्पष्ट प्रकट होता है, सचमुच ही यह गुफा रङ्ग का महल — चित्रकारी का गृह ही है। इस गुफा की सबसे बड़ी विशेषता तथा महत्ता यह है कि इसी गुफा में वह मने।रम, भावप्रद सुन्दर तथा ऋलौकिक चित्रकारी मिली है जिसके कारण बाघ जैसे जङ्गली गाँव के। इतना महत्त्र प्रदान किया गया है तथा गुप्त-कालीन चित्रकला इतनी उत्कृष्ट समभी जाती है। इसी स्थान पर पीछे की दीवाल तथा छत पर चित्रकारी के छुछ चिह्न दीख पड़ते हैं। इस गुफा के तीन प्रधान द्वार तथा दे। वर्गाकार खिड़कियाँ हैं। दूसरी गुफा की भाँति इसमें भी गुफा के मध्य में एक सुविशाल वर्गाकार हाल है जिसके चारों छोर वरामदा बना हुआ है। हाल के मध्य में जो चार स्तम्भ हैं वे पहाड़ के। काटकर बनाये गये हैं और प्राकृतिक रूप में स्थित हैं। बरामदे के समस्त स्तम्भों तथा ऋन्तिम चारों कोनों के स्तम्भों में भी चित्रकारी हुई है छोर जानवरों के चिह्न प्रस्तरों में उत्कीर्ण किये गये हैं। इस गुफा में बुद्ध की अनेक मूर्तियाँ भी मिली हैं। प्रस्तरों में स्त्रियों की मूर्तियाँ खुदी हुई हैं।

बाय गुफा की चित्रकारी ४थी श्रौर ५वीं गुफा की श्रगलो दवाली की ऊपरी सतह पर पाई जाती है। ये ही चित्र सबसे अधिक सुरित्तत हैं। यें तो दूसरी गुफा में भी चित्रकारी के चिह्न पाये जाते हैं परंतु वे अब नष्टप्राय हो गये कितिपय रमणीय चित्र हैं। इन सुरित्तित चित्रों की कुल संख्या ६ है। ये चित्र पर्वत के प्रस्तर-खरड की चिकना बनाकर तथा ऊपर एक प्रकार की पालिश लगाकर बनाये गये हैं। विद्वानों का मत है, कि बाघ में जो चित्र मिलते हैं वे फ़रेको पेंटिंग (Presco pointing) नहीं हैं बल्क टेम्पेरा पेंटिंग (Tempera painting) है। इन छः चित्रों का संचिष्त वर्णन दिया जाता है। प्रथम हश्य में दो स्नियाँ चँदवे के नीचे बैठी हुई हैं, जिनमें से एक दुःख से श्राकान्त है। वह श्रपने हाथ से श्रपना मुख दके हुए है

त्रौर दूसरा हाथ, जो बड़ी सुन्दर रीति से चित्रित है, बाहर निकाले हुए है। दूसरी स्त्री सहानुभूति दिखलाती हुई या तो उसे आश्वासन दिला रही है या उसकी करण कहानी सुन रही है। वह सिर के। अपने वायें हाथ पर टेके हुए है जिसमें दो कंकण विद्यमान हैं। दूसरे दृश्य में चार मनुष्य—जो शायद सब पुरुष हैं—वैठे हुए गम्भीर शास्त्रार्थ में लगे हुए हैं। इनकी आकृति काली है। प्रत्येक पुरुष पद्मासन वाँ ये नीले और श्वेत गद्दे दार आसन पर बैठा हुआ है तथा केवल एक विचित्र घोती पहने हुए है। बाई त्रोर से दूसरा पुरुष - जो गोलाकार शिरस्त्राण के। धारण किये हुए है ग्रौर जिसमें रत जड़े गये हैं - अवश्य केाई शासक महान् व्यक्ति है जो शास्त्रार्थ में मध्यस्थ का कार्य कर रहा है। यह पुरुष मोतियों की माला, कङ्कण-कड़ा तथा कर्णावंतस भी घारण कर रहा है। दूसरे मनुष्य भी गहने पहने हैं। तीसरे पुरुप का सिर नंगा है। यह चित्र किसी जङ्गल श्रथवा बग़ीचे का है। तीसरे दृश्य में दो चित्र-विभाग दिखाई पड़ते हैं। एक चित्र का मृप दूसरे के ऊपर चित्रित किया गया है। ये दोनों विभाग एक सम्पूर्ण चित्र के हैं श्रथवा नहीं, यह कहना कठिन है। ऊपर के चित्र में छ: पुरुष हैं जो स्पष्टत: उड़ते हुए प्रतीत होते हैं तथा बादल से निकल रहे हैं। इनमें का प्रधान पुरुष केवल एक अधोवस्त्र (धोती ) पहने हुए है। चित्र के दूसरे पुरुषों का केवल उत्तमाङ्ग दृष्टिगोचर होता है। शेष ऋंश बादल से निहित है। ये पुरुष हाथ फैलाये हुए उड़ रहे हैं। इससे ज्ञात होता है कि ये शायद आशीर्वाद देने के लिए ऐसा कर रहे हों। सम्भवतः ये ऋषि अथवा ऋईत् हैं। नीचे के चित्र में केवल पाँच ही सिर दिखाई पड़ते हैं जो सम्भवतः नर्तिकयों के हैं। इनमें एक वीखा धारण किये हुए है। ये स्त्रियाँ अपने वालों का पीछे की ब्रोर कंघी कर एक गाँउ में बाँघी हुए हैं। चौथी स्त्री की केश-प्रनिथ में श्वेत रस्सी तथा नीले फूल गूथे हुए हैं।

चौथे हुए में स्त्री गायिकात्रों के दो समूह हिशोचर होते हैं। एक बाई स्त्रोर तथा दूसरा दाहिनी स्त्रोर है। यह हुएय सब हुएयों से मुन्दर तथा मनोमोहक है। इसमें की गई चित्रकारी देखते ही बनती है। बाई ओर के समूह में सात स्त्रियाँ एक आठवीं स्त्री के। चारों स्त्रोर से घेरे हुए खड़ी हैं। आठवाँ चित्र एक नर्तक का है जे। एक विशेष प्रकार का वेष धारण किये हुए है। यह नर्तक लम्बा, कुछ हरे रङ्ग का चोग़ा, जिसमें श्वेत चिह्न स्त्राङ्कित हैं, पहने हुए है। यह चोग़ा (लम्बा काट) घुटने तक फैला है। एक ढीला करधनी तथा मोतियों की माला पहने है जो स्त्रन्य रहों से जिटत है। उसके बाल कन्धों के दोनों ओर विखरे पड़े हैं। पैरों में चुस्त पायजामा है तथा दाहिना पैर मुका है। नर्तकियों की माँति ही इसकी हथेली ऊपर की ओर है। सात गायिकात्रों में से एक मृदङ्ग बजा रही है, तीन छोटी छोटी लकड़ियाँ बजा रही हैं तथा शेष तीन माल पीटती हैं। मृदङ्ग बजानेवाली स्त्री के दोनों हाथ बड़ी सुन्दर रीति से दिखलाये गये हैं। दाहिने हाथ की ओर वाले दूसरे समूह में गायिकाएँ एक नर्तक के। घेरे हुंए खड़ी हैं जो हरा चोग़ा, चित्रित पायजामा, कर्णभूषण तथा कड़ा पहने हुए है। इन स्त्रियों की संख्या छ: है जिनमें एक मृदङ्ग, दो भाल तथा तीन एक जोड़ा लकड़ी बजा रही हैं। यह चित्र

सब चित्रों से अधिक चित्ताकर्षक तथा मनोरम है। चित्र विल्कुल जीते-जागते से मालूम पड़ते हैं। सुप्रिस कला-मर्मज श्री हैवेल का मत है कि इस चित्र में जो नर्तक है वह पुरुष है तथा वह नटराज शिव की भाँति ताग्डव-नृत्य कर रहा है। उसके विखरे केश शिवजी की जटा-स्वरूप हैं। पाँचवें दृश्य में घोड़ां के जुलूस का दृश्य दिखलाया गया है। इस चित्र में कम से कम सत्रह घुड़सवार हैं जा आगे पाँच या छ: कतारों में चल रहे हैं। प्रधान पुरुष अवश्य ही काई मध्य में स्थित घुड़-सवार है जिसका िर राज-लक्ष्मी के चिह्नों से सुशोमित हा रहा है। वह नीले रङ्ग से चित्रित पीले वस्त्र से सुसिज्जित है तथा बायें हाथ से घाड़े की रास पकड़े हुए है। इस राजकीय जुलूस के सब पुरुष जंघे तक पहुँचे वस्त्र के। धारण करते हैं। इनका शिरस्त्राण विचित्र प्रकार का है। जैसे पाँचवें दृश्य में घोड़ों का जुलूस चित्रित है उसी प्रकार छठे हर्य में हाथियों का जुलूस चित्र में दिखलाया गया है। डा॰ इम्पी के कथनानुसार इस जुलूस में छ: हाथी तथा तीन घुडसवार हैं। घुडसवारों में अब केवल एक दिखाई पड़ता है। जुलूस के प्रधान हाथी का चित्र प्रायः नष्ट हा गया है। इस पर चढ़ा हुआ एक मनुष्य ज्ञात हे। उसका शरीर-परिमाण वड़ा है। रङ्ग भूरा है तथा काले रङ्ग के लम्बे ऋौर बिखरे बाल हैं। वह एक सफ़ेद टोपी पहने है जो नीले फूल की भाँति दिखाई पड़ती है। हाथ बड़े ही सुन्दर काम किये हुए भूल से सुसज्जित हैं। यद्यपि इस मनुष्य का वस्त्राभूषण साधारण है परन्तु यह त्रावश्य ही कोई राजा है, क्योंकि इसके पीछे बैठा हुआ मनुष्य छत्र, चामर ग्रादि राजकीय चिह्न धारण कर रहा है। इस दृश्य के मध्यभाग में चार हाथी हैं जिनमें दे। बड़े तथा दो छोटे हैं। इनमें से एक छोटा हाथी अधिक आगे बढ़ रहा है और महावत उसे अंकुश से मार कर रोक रहा है। कुछ सवार ध्वजा भी लिये हुए हैं। हाथी का दाँत बड़ी सुन्दर रीति से निकलां हुआ दिखलाया गया है। पिछले भाग में हाथी पर बैठे चार चित्र दिलाई पड़ते हैं। इनमें प्रथम ऋौर तीसरी स्त्री चोलो पहने हुए है तथा दूसरी नंगी है। ये सब कर्णा-भूषण, मोतियों की माला तथा कंकण से सुशोभित हैं। ये चित्र बड़े ही सुन्दर तथा हृदय के। त्राकर्षित करते हैं।

बाघ की गुफाओं में कितने चित्र हैं, उनका विषय क्या है तथा इन चित्रों में कितकिन वस्तुओं का चित्रण किया गया है, इसका विवरण पीछे दिया जा चुका है। बाघ की
चित्रकला भारतीय इतिहास में एक महत्त्वपूर्ण स्थान रखती है।
वाघ चित्रों की महत्ता
यदि अजन्ता की चित्रकला अनुपम तथा अलौकिक है तो बाघ
की चित्रकारी उससे कम सुन्दर नहीं है। बाघ के चित्र भाव-प्रधान हैं। उनमें
भाव-व्यञ्जना की एक अजीव शक्ति है। चित्रकार के हृदय के स्वर्गीय आनन्द तथा
भावों की लहर बाघ के चित्रों में लहराती हुई मिलतो है। चित्रकार के हृदय में
आनन्द का जो स्रोत उमड़ पड़ा, उसको उसने इन चित्रों में अभिव्यक्त किया है।
इन चित्रों में अीचित्य का बड़ा ही ध्यान रक्खा गया है। सुप्रसिद्ध पुरातत्त्ववेता सर
जान मार्शल का मत है कि बाघ की चित्रकला अजन्ता की चित्रकारी से किसी प्रकार भी
कम नहीं है। इन चित्रों का रचना-प्रकार अपना विशेष मूल्य रखता है। मार्शल

का कहना है, बाघ के चित्र जीवन की दैनिक घटनाओं से लिये गये हैं। परन्तु वे जीवन की सच्ची घटनात्र्यों को ही केवल चित्रित नहीं करते बल्कि उन अव्यक्त भावों को स्पष्ट करते हैं जिनका प्रकट करना उच कला का ध्येय है। अजन्ता में जा चित्र खींचे गये हैं वे अलग-अलग, दुकड़े-दुकड़े के रूप में चित्रित प्रतीत होते हैं। इसका कारण यह है कि ये चित्र भिन्न भिन्न राजात्रों के दान से भिन्न-भिन्न समय पर बने । अतः इन्हें देखने से एक समष्टि का भाव नहीं होता। परन्तु बाघ के चित्रों के देखने मे पता चलता है कि उनके चित्रित करने की कल्पना एक ही समय की गई थी ख्रीर उनका निर्माण एक हो अवसर पर हुआ था। ऋथवा वे एक ही विचार-पूर्ण कल्पना के ऋंग हैं। उनके देखने से स्पष्ट प्रतीत होता है कि चतुर चित्रकार ने इन चित्रों की सम्पूर्या कल्पना एक साथ की थी । भारतीय संस्कृति के परम प्रशंसक, सुप्रसिद्ध कला-त्रालोचक श्री हैवेल का भी यही कथन है। आपका मत है कि बाध के चित्रों में ओचित्य का बड़ा ध्यान रक्खा गया है। कौन सा स्रांश कितना बड़ा श्रीर कितना छोटा होना चाहिए, इस पर विशेष ध्यान दिया गया है। बड़ी श्रीर छोटी वस्तुश्रों का सम्मिश्रण इस प्रकार से हुआ है, वे इस अनुपात के साथ वनाई गई हैं कि ब्राँखों के सामने एक सम्पूर्ण सुन्दर चित्रों का ख़ाका-सा खिच जाता है। इसी कारण बाघ के चित्र चित्र-कला के सर्वोत्कृष्ट नमूने हैं। सुप्रसिद्ध कवि-चित्रकार कजिंस का मत है कि बात्र के चित्र उत्कृष्टता में अपना सानी नहीं रखते हैं। त्रानन्दोद्रेक में भो ये चित्रकला की सीमा के क्रान्दर ही हैं। इन चित्रों में न तो अहं भाव का भाव है अरोर न तुच्छता का स्थान। अजन्ता के चित्रों का विषय प्रधानतया धार्मिक है। मनष्य जीवन का चित्रण श्रप्रधान मात्र है। परन्तु बाघ के चित्र प्रधानतया मानव-जीवन से संबंध रखते हैं। धार्मिक मात्रा गौए रूप में है। अजन्ता

<sup>1.</sup> The artists, to be sure, have portrayed their subjects direct from life—of that there is no shadow of doubt but however fresh and vital the portrayal may be, it never misses that quality of abstraction which is indispensable to mural decoration, as it is, indeed, to all truly great paintings. মার্যাল—ৰাঘ কলৈ হ০ १७ (The Bagh Caves Page 17.)

<sup>2.</sup> For where at Ajanta most of the paintings appear to have been done piecemeal—according, it may be presumed, as benefactions were made by successive donors—at Bagh they give the impression of having been conceived and executed at one and the same time, or at any rate in conformity with a single well-thought-out-scheme.

<sup>3.</sup> It is the skill with which the artist has preserved the due relation between the major and minor parts of his design, and welded them together into a rich and harmonious whole, with no apparent effort or straining after effect, which entitle this great Bagh painting to be ranked among the highest achievements of its class. हावेल, वही, प्र ६५

के चित्रों में तपस्या का भाव अत्यधिक होने के कारण तथा बुद्ध जैसे अलौकिक व्यक्ति के चित्रण के कारण चित्रकार को स्वगत हार्दिक भावों का अभिव्यक्त करने का कम अवसर मिला है। परन्तु बाध के चित्रों में, मानव-जीवन से सम्बद्ध होने के कारण, चित्रकार का स्वानुभूत स्वगींय आनन्द का अभिव्यक्त करने का अधिक अवकाश प्राप्त हुआ है। ये चित्र गम्भीरता से हीन नहीं हैं। अद्भुत सौन्दर्य का वह अंश जो अजन्ता के चित्रों में निहित है—प्रायः नष्ट-प्राय है, वह सौंदर्य बाध के चित्रों में सुन्दर रीति से निर्मित है तथा प्रस्कुरित होता है। अपाङ्गभङ्गी, चरण-विन्यास, सुन्दर हस्त-विद्ये इत्यादि सैकड़ों प्रकार की भावव्यञ्जना और अलंकरण उस चतुर चित्रकार के चित्र-निर्माण में अलौकिक शक्ति, हृदय के स्वर्गीय आनन्द की दिव्य-ज्योति तथा प्रसुर-प्रसार के। सहजतया प्रस्कुटित करता है।

### सङ्गीत श्रीर अभिनय

हमारे शास्त्रों में सङ्गीत की बड़ी महिमा गाई गई है। सङ्गीत में वह मेाहिनी माया है जिसके वश में होकर मनुष्य की कौन कहे, अपढ़ पशु भी प्राणों की आहुति देते देखे गये हैं। भर्नुहरि ने तो यहाँ तक कह दिया है कि जो साहित्य, सङ्गीत और कला से विहीन है वह पूँछ-रहित साचात् पशु है—'साहित्यसङ्गीतकलाविहीनः साचात् पशुः पुच्छविषाणहीनः'। प्राचीन भारत में सङ्गीत के। बड़ा महत्त्व दिया जाता था और यह लितकला का एक प्रयान अङ्ग था। वात्स्यायन ने कामसूत्र में प्रत्येक नागरिक के लिए सङ्गीत जानना आवश्यक बतलाया है। सङ्गीत का प्रयोग केवल सांसारिक आमीद-प्रमोद के लिए ही नहीं होता था प्रत्युत यह ईश्वर की आराधना और आध्यात्मिक विकास में भी अत्यन्त सहायक था। भला ऐसी उपयोगी तथा आनन्दप्रदायिनी कला से गुप्तकालीन नागरिक कैसे विश्वित रह सकते थे ?

गुप्त-काल में लिलतकला की सर्वाङ्गीण उन्नति हुई थी। जिस प्रकार चित्रकला में तत्कालीन चित्रकारों की कृतियाँ सफलता की पराकाष्टा पर पहुँची हुई थीं उसी प्रकार सङ्गीत में भी तत्कालीन सङ्गीताचार्यों की गायन-वादन-कला कुछ कम प्रवीणता के। प्राप्त न थी। कालिदासीय प्रन्थों में सङ्गीत का विश्व उल्लेख पाया जाता है। तन्त्णकला में भी इसके अनेक उदाहरण मिलते हैं। वात्स्यायन ने सङ्गीत के तीन मुख्य विभाग किये हैं। (१) गीत, (२) वाद्य, (३) उत्य। इन तीनों का वर्णन कमानुसार यहाँ प्रस्तुत किया जाता है।

महर्षि वास्त्यायन ने लिखा है कि नागरिक स्वयं गान की जानकारी रखता था श्रीर उसके लड़के गन्धवंशाला में सङ्गीत-शिचा के लिए भेजे जाते थेरे। प्राचीन समय में

<sup>1.</sup> But while the Ajanta Frescoes are more religious in theme, depicting the incidents from the lives of Buddha, the Bagh Frescoes are more human depicting the life of the time with its religious associations. In the Bagh Frescoes the humanity of the theme gives free rein to the joy of the Artist, though the general tone is one of gracious solemnity. The aesthetical element which is latent, almost cold, in Ajanta, is patent and pulsating in Bagh. ভা. ভা. ক্ৰান্ত নাৰ ক্ৰিড ৭০ ৩২-৩৬ ৷

२. चकलादार — साराल लाइफ इन एंशोंगट, इण्डिया ५० १६३-४।

राजाश्रों के यहाँ गायनाचार्य नियुक्त किये जाते थे जो राजा के लड़के-लड़िक्यों को गीत, वाच श्रीर नृत्य की शिक्ता देते थे। इस समय में सङ्गीतशालाएँ भी होती थीं जिनमें ये सङ्गीताचार्य शिक्ता देते थे। मालिकाग्निमित्र में कालिदास ने ऐसे ही एक गायनाचार्य का उल्लेख किया है। इसका नाम हरदत्त था। कभी-कभी सङ्गीताचार्यों में स्पर्धा को भी कभी न थी। हरदत्त मालिका के। सङ्गीत-शिक्ता देता था। एक वार राजा ने जानना चाहा कि हरदत्त श्रीर उसके प्रतिद्वन्द्वी सङ्गीत का इन देनों में कौन सा निपुर्ण है श्रीर यह निश्चित हुश्रा कि जिसका शिष्य सङ्गीत का उत्कृष्ट प्रदर्शन करेगा वही गुरु श्रेष्ठ समभा जायगा। हरदत्त की आज्ञा से मालिका ने लोगों के सामने अपने गीत श्रीर नृत्य का प्रदर्शन किया। राजा सहित सब लोग उसके इस प्रदर्शन से बहुत प्रसन्न हुए। इससे ज्ञात होता है कि उस समय राजकुमारियों का भी सङ्गीत की श्रच्छी शिक्ता दी जाती थी। श्रद्रक ने लिखा है कि श्रार्य चारुदत्त ने सङ्गीत का वड़ा भक्त था तथा प्राय: सङ्गीत सुनने में श्रपना समय लगाता था। चारुदत्त ने सङ्गीत की मुक्तकरुट से प्रशंसा की है । विरह्न-विधुरा पत्नी गीत गा-गाकर ही अपने दु:खद दिन काटती थी। प्रयाग की प्रशस्त में लिखा है कि सम्राट् समुद्रगुत सङ्गीत का परम उपासक था श्रीर उसने इस कला में तुम्बुर श्रीर नारद का भी लिजजत कर दिया था ।

सीये हुए राजा के। पातःकाल में मागध लोग मंगलजनक स्तुति-गान करके ही जगाते थे। रघुवंश में कालिदास ने इस प्रवोधमञ्जल का बड़ा ही सुन्दर वर्शन किया है । सामाजिक उत्सवों—विवाहादि के अवसर—पर जनता संगीत के द्वारा ही मनेविनोद किया करती थी। राजा जब कभी उदासीन हो जाता था तब संगीत के द्वारा ही मन बहलाता था। इससे जात होता है कि गीत का बहुत बड़ा प्रचार था।

गीत, तृत्य और वाद्य यह एक त्रयी के समान है जो आपस में अन्योन्थाश्रय-सम्बन्ध से रहते हैं। जहाँ गीत है वहाँ तृत्य तथा वाद्य का होना अवश्यम्मावी है। गुप्त-काल में तृत्य का प्रचुर प्रचार था। पुत्र-जन्म के समय, विवाह-काल के अवसर पर और मनेरिक्जन के लिए भी तृत्य किया जाता था। राजाओं के घर जब पुत्र-रल पैदा होता था तब वेश्याएँ तृत्य के लिए बुलाई जाती और ये अपने विदग्ध, भावपूर्ण तृत्य से राजा को उनकी मणडली के साथ रिकाती थीं। रघु के जन्म के अवसर पर वेश्याओं के तृत्य का कालिदास ने उल्लेख किया है। रघु के जन्म अहण करने पर वेश्याओं का तृत्य का कालिदास ने उल्लेख किया है। रघु के जन्म-प्रहण करने पर वेश्याओं का तृत्य तथा मंगल-वाद्य वजाये गये । राजपासादों में राजा के मनोरखनार्थ वारये। विता का तृत्य पायः हुआ करता था और राजा अपने मन्त्र-मण्डल के साथ इस तृत्य का देखता था। कालिदास ने रामानुरागी, कामुक अग्निवर्ण का बड़ा ही सुन्दर वर्णन किया है। आगने लिखा है कि वह वेश्याओं का तृत्य देखने से बड़ा

1

१. संस्थापना शियतमा विरहातुराणाम् । — मृच्छकटिक २।३।

२. गान्धव लितै: बीडितत्रिदशपतिगुरुतुम्बुरु नारदादे: |--प्रयाग की प्रशस्ति ।

३. सूतात्मजाः सवयसः प्रथितप्रकोधं प्रात्रोधयन्तुषसि वाग्मिरुदारवाचः ॥ — रघुवंश ४ । ६५ ।

४. सुखश्रवा मङ्गलतूर्यनिस्वनाः प्रमोदनृत्यैः सह वारयोषिताम् ।

न वेवलं सम्मिन मागधीपतेः पथि व्यज्ममन्त दिवौकसामि ॥ — रबु० ३।१६।

त्रानन्द प्राप्त करता और नृत्य उसका एक प्रधान मनोरज्जन था । मृच्छुकटिक में वसन्तरोना नामक एक वेश्या का वर्णान त्राया है जिसका कार्य नाचना और गाना है।

संस्कृत-साहित्य में ज्ञाय के सम्बन्ध में आये हुए इन उल्लेखों के अतिरिक्त गुप्त-कालीन तच्च एकला और चित्र-कला में नृत्य के सर्वोत्कृष्ट नमूने मिलते हैं। ग्वालियर राज्य में स्थित बाब की गुफाओं में गुप्त-काजीन नृत्य का एक सुन्दर उदाहरण उपलब्ध है । बाघ की गुकाओं में चित्रित चौथे दृश्य में नृत्य करनेवाली दे। मगडलियों का चित्र खींचा गया है। इस चित्र में देा समूह हैं। प्रत्येक समूह में एक-एक नृत्य-मग्डली चित्रित है। प्रथम मगडलों में एक नर्तक नाच रहा है और सात स्त्रियाँ उसका घेरे हुए खड़ी हैं। इनमें एक स्त्री मृदङ्ग, तीन स्त्रियाँ भाल तथा तीन लकड़ी बजा रही हैं। नर्तक एक चोगा पहने हुए है। उसके पैर में एक चुस्त पायजामा है। बाल बिखरे हुए हैं और कन्धों के दोनों स्रोर पड़े हैं। यह गले में मोतियों की माला और हाथ में कंकण पहने हुए है। दूसरी नाच-मगडली में भी एक पुरुष नाच रहा है स्त्रीर छ: स्त्रियाँ उसे चारों ओर से घेरे खड़ी हैं। ये स्त्रियाँ भी मृद क्र. भाल तथा लकड़ी वजिरही हैं। नर्तक बड़ी खूबी के साथ आनन्दोल्लास से नाच रहा है। यदि गुप्त-कालीन वाद्य, तद्माण कला का ऋध्ययन किया जाय तो उस समय के वाद्य तथा नृत्य के ऋनेक उदाहरण उपलब्ध होते हैं। सारनाथ में एक स्विशाल प्रस्तरखण्ड मिला है जिसमें चान्तिवाद जातक के कथानक के। प्रस्तर में खुदवाया गया है । मार्शल इसे गुप्त-कालीन बतलाते हैं। इसके एक दृश्य में नृत्य करती हुई एक स्त्री का चित्र है जिसके चारों तरफ ग्रन्य स्त्रियाँ खड़ी हैं जो बाँसुरी, भेरी, भाल तथा मृदङ्ग न्त्रादि बजा रही हैं। इस वर्णन से जात होता है कि गुप्त-काल में नृत्य का कितना प्रचर प्रचार था।

गुप्त-काल में बाद्य का भी बड़ा प्रचार था। सामाजिक उत्सवों और किसी अन्य अवसर पर दाद्य से मंगल मनाया जाता था। रघु के जन्म के अवसर पर मंगलकारक बाजे बजाये जाने का उल्लेख कालिदास ने किया है । शौक़ीन नागरिक और राजा लोग बाजे बजाकर ही अपना मनोविनोद किया करते थे। 'स्त्रीविधेयनवयौवनः' कामुक अग्निवर्ण का वर्णन करते हुए कालिदास ने लिखा है कि वह अपने ख्रंक में वल्जकी के।

१. तर्जं कोरभिनयातिलं विनीः पारवं विति पु गुरुष्वलञ्जयत् । — रह्वं रा । १६।१४ । चारु नृत्यविगमे च तन्मुखं स्वेदभिन्न तिलकं परिश्रमात् । प्रेमदत्तवदनानिलः पिवन्नत्यजीवदमरालके स्वरी ।। वही । — १६।१५ ।

२. दी बाब केन्ज्ञ । दृश्य ४ ।

३. सहानी - कैटलाग आफ म्युजियम एट सारनाथ, पृ० २३४ न ॰ C (d)

४, आ० स० रि० १६०७-८, १० ७०-१।

प्. सहानी-- कैटलाग आ.फ म्युजियम एट सारनाथ प्लेट २६-२७।

६. सुखश्रवा भंगलत्यैनिस्वनाः । — खुवंश ३।१६।

सदा लिये रहता और बजा कर अपना मनोरंजन करता था । वह पुष्कर (मृदङ्ग) बजाने में भी बड़ा कुशल था । इस राजा की गायिकाएँ भी वेग्रु ग्रौर वीगा के बजाने में सिद्धहस्त थीं तथा इस कला के प्रदर्शन से उसे लुमाती थीं। यों तो इस काल में ग्रानेक बाजों का प्रचार था परन्तु वीगा का प्रचुर प्रचार ज्ञात है। कालिदास ने पित वियोग से दु: खिता यच्च-पत्नी का, मनोविनोद के लिए, वीगा बजाने का उल्लेख किया है ।

श्रद्धक ने मृच्छुकटिक में भी वीणा बजाने का उल्लेख किया है। सम्राट् समुद्रगुप्त के सिक्कों पर वह नरेश वीणा लिये हुए अंकित किया गया है। इससे ज्ञात होता है कि वह वीणा-वादन को कला में परम प्रवीण था और इस बाजे के। बड़ा. पतन्द करता था। इसी लिए तो उसने इसको अपने सिक्कों में भी उत्कीर्ण कराया था। ऊपर के इन उल्लेखों से सहज ही में अनुमान किया जा सकता है कि गुप्तकान में वीणा-वादन का कितना प्रचार था। वीणा के म्रतिरिक्त मन्य बाजों का भी पर्याप्त प्रचार था। मृच्छुकटिक में मृदङ्ग तथा कांसताल म्रादि बाजों का उल्लेख मिलता है । मन्दिरों में देवताम्रों के प्रीत्यर्थ पटह (नगाड़ा) बजाया जाता था। कांलिदास ने उज्जियनी में स्थित महाकाल के मन्दिर में पटह बजाने का उल्लेख किया है ।

यदि भूमरा के शिव-मन्दिर में खुदे हुए प्रस्तरों के। देखा जाय तो उनमें शिव के गण भेरो, भाल ग्रादि बाजे बजाते हुए दृष्टिगोचर होते हैं । गुप्तकाल में सङ्गीत का प्रचार केवल भारतवर्ष ही में नहीं था प्रत्युत बृहत्तर-भारत में भो था। सातवीं शताब्दी के जावा के सुप्रसिद्ध मन्दिर बोरोबुदुर के प्रस्तर-खरड़ों में बाँसुरी तथा भाल लिये हुए अनेक चित्र खुदे हुए हैं ।

- अङ्गमङ्गपरिवर्तनोचिते तस्य निन्यतुरश्र्त्यतामुभे ।
   वल्लकी च हृदयङ्गमस्वना वस्युवागिप च वामलोचना ॥ रष्ठ० १६।१३ ।
- २. स स्वयं प्रहतपुष्करः कृती लोलमाख्यवलया हरन्मनः । वही १६।१४ ।
- ३. वेग्रुना दशनपीडिताधरा वीग्रया नखपदाङ्कितो रवः । शिल्पकार्ये उमयेन वेजितास्तं विजिद्यानयनाः न्यलोभयन् ॥ — वही १६।३५ ।
- ४. ब्ह्सङ्गे वा मिलनवसने सौग्य नििच्य वीणाम्, मह्गोत्राङ्कं विरिचितपदं ज्ञेयमुद्गातुकामा । — मेवदूत उत्तर, श्लोक नं० २६ ।
- प्र. इयमेषा प्रणयकुषितकामिनी इव श्रद्धारोषिता कररुद्दपरामशेन सार्यते वीणा मृच्छकिक ३०४. प्र० १३६।
- ६. नन्दन्ति मृदङ्गाः । चोरापुरया इव गगनात् तारका निपतन्ति कांसतालाः । वही अं॰ ४, पृ० १३६ ।
  - ७. बुव<sup>°</sup>न् सन्ध्यावलिपटहतां रहलिनः श्लाधनीयाम् । मेधवृत पृव<sup>°</sup>, श्लो० ३४ ।
  - द. आ. स. आफ. इ. मेनवायर न<sup>े</sup>० १६ ।
  - ६. हैंबेल इण्डियन स्कल्पचर एएड पेन्टिङ्ग पृ० ३३ |

111

ऊपर जो वर्णन दिया गया है उससे प्रकट होता है कि इस काल में भिन्न-भिन्न वाद्य-यन्त्रों का कितना प्रचार था। वल्लको के श्रातिरिक्त मृदङ्ग, पटह, कांस्यताल, काल, वेग्रु तथा भेरी श्रादि बाजों के नाम उल्लेखनीय हैं।

सङ्गीत के साथ ही साथ नाटक का भी इस काल में कुछ कम प्रचार न था।
गुप्त-कालीन जनता नाटक देखने में विशेष दिलचस्पी लेती थी। यह दुर्भाग्य का
विषय है कि तत्कालीन साहित्य-ग्रन्थों में उस समय के नाटक खेलने
नाटकीय अभिनय की कला का कहीं विशद वर्णान नहीं मिलता। हाँ, कालिदासीय
ग्रन्थों में इसका यिकिञ्चित् संकेत अवश्य मिलता है। स्वयं कालिदास के तीनों नाटक
राजसभा में अभिनय करने के लिए ही लिखे गये थे। शकुन्तला में स्त्रधार नटी से
कहता है कि "आओ प्रिये! आज अभिरूप भ्यिष्ठ परिषत् एकत्रित है, कालिदास का
सुन्दर नाटक खेला जाय"। मालविकाग्निमित्र में भी स्त्रधार कह रहा है कि आज
कालिदास का लिखा नाटक ही खेला जाय। यह पूछ्ने पर कि भास और सौमिल्ल
जैसे नाटककारों की कृतियों की उपेचा कर नवीन नाटककार कालिदास के नाटक में इस
अनुराग तथा पच्पात का क्या कारण है, उसने उत्तर दिया कि सभी पुरानी वस्तुएँ न तो
विल्कुल अञ्चित्री होती हैं और न सब नवीन चीजें बुरी ही होती हैं । इसी प्रकार
से विक्रमोवंशीय भी अभिनयार्थ हो लिखा गया था। मृच्छुकटिक भी राजसभा में खेलने
के लिए ही रचा गया था।

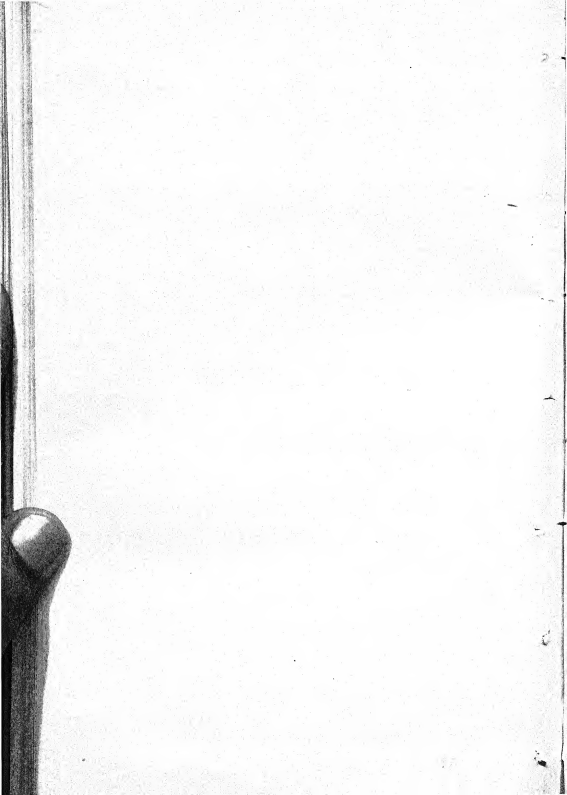
इन नाटकों का स्रिभिनय किसी बड़े राजकीय स्रवसर पर किया जाता था। प्रायः यह स्रवसर राजा के दिग्वजय की समाप्ति, किसी अन्य राजा के परास्त करने स्रथवा पुत्र-जन्म और विवाह स्रादि पर हुस्रा करता था। कल्याणवर्मन् ने जब चण्डसेन (चन्द्र-गुप्त प्रथम ?) के युद्ध में परास्त किया तब इस विजय के उपलच्च में 'कौमुदीमहोत्सव' नामक नाटक का स्रिभिनय हुस्रा था।

भरत मुनि के नाट्यशास्त्र में नाटकीय अभिनय का विशद वर्णन पाया जाता है। नट और नटो का अभिनय-कार्य, सूत्रधार का कर्तव्य, नाटक प्रारम्भ करने की विधि, पूर्वरङ्ग में पूजा-विधान ब्रादि का विस्तृत विवरण उपलब्ध है। नट कुशीलय कहें जाते थे। भार्याजीवीं कर्कर इनकी उस समय में बड़ी निन्दा की जाती थी। गुप्त-काल से पहले ही भारतीय नाट्यशास्त्र ब्रीर अभिनय-कला का पूर्ण विकास हो गया था। तत्कालीन प्रन्थ ही इस बात के प्रमाण हैं। अतः गुप्त-काल में नाटकीय ब्राभिनय के सम्बन्ध में किसी प्रकार के सन्देह करने का तिक भी स्थान नहीं है। इन सब उल्लेखों से स्पष्ट प्रतीत होता है कि गुप्त-काल में नाटकीं का ब्राभिनय प्रचुरता से होता था।

१. अभिरूप भूबिष्ठ परिषत् । - शबुन्तला अंक १, प्रस्तावना ।

२. भाससौमञ्जकादीन् कवीनव्यस्य कथं नवीनकवेः कालिदासस्य रचनायां बहुमानः ।
पुराणामित्येव न साधु सर्वे, न चापि काव्यं नव्यमित्यवद्यम् ।—मालविकाग्निमित्र, प्रस्तावना ।

## गुप्त-कालीन बृहत्तर-भारत



प्राचीन भारत के अधिवासी बड़े ही उत्साही थे। कला-कौशल, सांसारिक वैभव तथा त्राध्यात्मिक अभ्युदय के उच्चतम शिखर पर स्वयं पहुँच कर ही वे सन्तुष्ट नहीं हो गये किन्तु उन लोगों ने भारत के समीप में ही नहीं, प्रत्युत एशिया के सुद्र प्रान्तों स्त्रीर द्वीपों में अपनी सभ्यता, अपने आर्य-धर्म तथा उन्नत साहित्य का अच्छे ढंग से प्रचार किया । यद्यपि मुसलमानों के द्वारा आक्रमण किये जाने के बाद उन स्थानों में श्रनेक परिवर्तन हो गये हैं तथापि उन देशों के निवासियों के वर्तमान रीति-रिवाज के देखने से तथा उनके प्राचीन इतिहास के अध्ययन करने से यह स्वष्ट मालूम पड़ता है कि उनके ऊपर भारतीय सम्यता की ऐसी गहरी छाप पड़ी है कि अनेक शताब्दियाँ भी उसके मिटाने में कथमपि समर्थ नहीं हुई हैं। भारत की सम्यता के चिह्न मध्य एशिया के खोटान तथा तुर्किस्तान में ही नहीं मिलते, बिल्क एशिया के दिल्णी द्वीप-समूह में स्थित सुमात्रा, जावा, बाली, बोर्नियो आदि द्वीपों में तथा मलाया, चम्पा, कम्बोडिया, स्याम आदि पांतों में भी अधिकता से मिलते हैं। इन प्रांतों से भारत का सम्बन्ध, जैसा सप्रमाण नीचे दिखलाया जायगा, गुप्त-काल से भी पुराना है; परन्तु इनके साथ घनिष्ठ व्यापारिक तथा सांस्कृतिक सम्बन्ध इस गुप्त-काल में ही स्थापित हुन्ना। अतएव भारतीय इतिहास में गुप्तों का काल इसी लिए महत्त्वपूर्ण नहीं है कि इसी समय में भारतीय सभ्यता अपनी चरम सीमा तक पहुँची बल्कि इसलिए भी है कि गुप्त-काल में भारतीय सम्यता का प्रसार तथा विकास भारत के बाहर भी दूर दूर देशों में हुआ। इस अध्याय में बृहत्तर भारत के साथ भारत के सम्बन्ध का वर्गीन किया जायगा।

प्राचीन भारतीय साहित्य के अध्ययन से प्रकट होता है कि ईसवी-पूर्व शताब्दियों में भी भारतीयों को समीपवर्ती द्वीपों का ज्ञान था। रामायण तथा पुराणों में यबद्वीप श्रीर सुवर्णद्वीप शब्द प्रयुक्त मिलते हैं जिनसे आधुनिक जावा तथा सुमात्रा से समता की जा सकती है। रामायण में जावा के सात छोटे छोटे राज्यों का वर्णन मिलता है। यदि उन द्वीपों के प्राचीन निवासियों के नामों पर ध्यान दिया जाय तो पूर्वोक्त बातों की पृष्टि होती है। बालि तथा सुमात्रा के निवासियों को 'केलिंग' तथा 'पांडिय' आदि नामों से पुकारा जाता था। अतएव यह ज्ञात होता है कि विभिन्न प्रांतों से भारतीयों के उन स्थानों में उपनिवेश बनाने के कारण वे नाम दिये गये थे। जावा के निवासी दित्रण भारतीय बतलाये जाते थे'।

१. यवद्वीपसप्तराज्योपशोभितम् । —रामा० ४।४०।३०।

२. कुमारस्वामी-हिस्ट्री आफ इंडिया एंड इएडोनेशियन आर्ट, ५० १६६।

बृहत्तर भारत में भारतीयों के उपनिवेश तथा उनकी सम्यता का प्रसार होने का एक मुख्य कारण व्यापार ही था। भारत तथा पूर्वी द्वीप-समूहों में व्यापारिक सम्बन्ध स्थापित व्यापारिक मार्ग होने से भारतीयों तथा तत्तद्देशीय निवासियों में विचार विनिमय होने लगा। यह बढ़ते-बढ़ते दोनों देशों में परस्पर सांस्कृतिक विनिमय प्रारम्भ हो गया, जो सर्वथा स्वाभाविक ही था । भारत तथा सुदूर पूर्वीय द्वीपसमूहों के साथ व्यापारिक मार्ग का वर्णन तो जातक आदि प्राचोन ग्रंथों में मिलता है परन्तु गुप्त-काल में पूर्वीय समुद्र में स्थित द्वीपसमूहों से भारतीय व्यापार ने गहरा सम्बन्ध स्थापित किया। इन द्वीगें तथा प्रायद्वीपों से होता हुन्ना भारतीय जल-मार्ग चीन देश तक जाता था जहाँ से रेशमी वस्त्र भारत में आते थे। इसकी पृष्टि साहित्यिक प्रमाण् से भी होती है। कालिदास ने चीनो रेशमी वस्त्र का उल्लेख किया है ।

द्वीपसम्हों से व्यापारिक सम्बन्ध स्थापित करके ही भारतीय संतुष्ट नहीं हुए प्रत्युत उन लोगों ने समस्त द्वीपों में अपना उपनिवेश बनाया। विदेशी टालेमी ने लिखा है कि पूर्वीय समुद्र में स्थित द्वीपों में भारतीयों ने ऋपना निवासस्थान भारतीय उपनिवेश बनाया था । ईसा की तीसरी शताब्दी में उत्तरी भारत में एक चम्पा राजा के आगमन का उल्लेख मिलता है । इसी समय भारतवासियों ने उप-निवेशों में भी अपने निवासस्थान बनाये 9 उपनिवेश-सम्बन्धी बातों की पृष्टि कई लेखों से होती है। दूसरी सदी में चम्पा में स्थित भारतीय उपनिवेश-निवासी का उल्लेख मिलता है-। जावा में एक जनश्रुति मिलती है जिसके आधार पर ज्ञात होता है कि ईसवी की छुठीं शताब्दी में गुजरात के एक राजकुमार ने पाँच सहस्र मनुष्यों के साथ वहाँ उपनिवेश बनाया । उस जन-संख्या में कृपक, सैनिक, कलाविद तथा वैद्य भी सम्मिलित थे। विद्वानों का अनुमान है कि जावा, चम्या, कम्बोडिया आदि देशों में पहली शताब्दी ही में भारतीय उपनिवेश की स्थापना हुई थी। तीसरी सदी तक वहाँ एक हिन्दू राज्य स्थापित हो गया था १०। इस प्रकार गुप्त-काल उपनिवेशों का पूर्ण तक

१. मुकर्जी — इर्षं० पृ० १८१।

२. जातक ३।१८७।

३. इंडियन शिपिंग एण्ड मेरिटाइम एक्टिविटी, पृ० १६२

४. चीनांशुक्तिमव केतोः प्रतिवातं नीयमानस्य ।—शकुंतला १।३२ संतानकाकीर्णमहापथं तचीनांशुकै: कव्यितकेतुमालम् ।—कुमार० ७।३

५. माडन रिव्यू — अगस्त १६३१ पृ० १७०।

६. मजूमदार - चम्पा भूमिका पृ० १७।

७. दुवर्ड स अंकार, पृ० ११६ ।

८, वही पृ० २१

६. हिस्ट्री आफ जावा भा० २ पृ० ८२।

१०. विशाल भारत. पृ० ५६-६०।

विस्तार हो गया था १। इन सबका विस्तृत सप्रमाण वर्णान स्रागे करने का प्रयत्न किया जायगा।

भारतीय द्वीप-समूह में भारत की सम्यता का प्रसार होने से वहाँ के शासकों ने श्रपने नामों तथा नगरों के नामों का भारतीय ढँग पर रखना प्रारम्भ किया। वहाँ के राजाओं के नाम के साथ वर्मा तथा नगरों के साथ पुर शब्द का प्रयोग मिलता है। पाँचवीं सदी के सुमात्रा, बार्नियार, चम्पा तथा कम्बोडिया के राजा भद्रवर्मा श्रीर महेन्द्रवर्मा के नाम से विख्यात थे। स्याम के राजाओं ने भारत के प्राचीनतम नामों का श्रानुकरण कर अपना नाम 'राम' तथा राजधानी का नाम 'अयोध्या' रक्खा था । इसी प्रकार कम्बोडिया में भी कई नगर 'जयादित्यपुर', 'श्रेष्ठपुर' श्रादि नामों से प्रसिद्ध थे ।

भारतीय लोगों ने उन द्वीपों तथा प्रायद्वीपों में अपना उपनिवेश ही नहीं बनाया किन्तु भारतीय रीति पर पठन-पाठन और भारतीय साहित्य का भी प्रचार किया। भारत में जो सम्मान देववाणी संस्कृत को प्राप्त था वही आदर उन भारतीय शिद्धा तथा उपनिवेशों में भी हुआ। देवता का आह्वान, दान का साहित्य का प्रचार वर्णन तथा समस्त महत्त्वपूर्ण विषयों का कीर्तन संस्कृत में ही होता था । ईसा की चै।थी तथा पाँचवीं शताब्दियों में कम्बोडिया, चम्पा, जावा, बाली ब्रादि के जितने लेख मिले हैं वे सब संस्कृत भाषा में हैं<sup>द</sup>। चम्पा में भारतीय ढंग पर संस्कृत साहित्य-काव्य, नाटक, दर्शन तथा वेद ग्रादि-की पठन-प्रणाली का प्रचार था । वहाँ का शासक भद्रवर्मा चारों वेद, षड्दर्शन, बौद्ध-साहित्य, व्याकरण तथा उत्तर कल्प स्रादि विषयों का प्रकारड विद्वान् वतलाया गया है १०। डा० मजूमदार ने एक विस्तृत वर्णान दिया है कि चम्या में चार वेद, षड्दर्शन, महायान दर्शन, पाणिनीय व्याकरण, रामायण, महाभारत, धर्मशास्त्र ( मनु व नारद स्मृतियाँ ), ज्योतिष, काब्य ( कादम्बरी, शिशुपालवध ) तथा पुराण आदि का अनुशीलन लोग करते थे ११। कम्बोडिया में भी रामायण, महाभारत तथा सुअत के पढन-पाढन का वर्णन मिलता है १२ । वहाँ के निवा-

१. मज्मदार-चम्पा भूमिका पृ० २१।

२. कुमारस्वामी-हिस्ट्री आ फ इंडिया एण्ड इंडोनेशियन आर्ट. ए० १७२।

३. मजूमदार - चम्पा पृ० २३।

४. विशाल भारत-पृ० ३१-६०।

५. स्याम ए शंट एण्ड प्रोजेण्ट —माडन रिन्यू जुलाई १६३४ I

६. विशाल भारत ५०. ३६ ।

७. वही पृ० ५४।

वोगेल─दी अर्लियेस्ट संस्कृत इंस्कृपशन आ फ जावा ─ डच-पत्रिका १६२५

E. चम्पा लेखनं ० ७४ |

१०, वही पृ० ६५ लेख नं० ४।

११. वही पृ० २३२-२३४।

१२. विशाल भारत. ५० १५२।

सियों के पूजा-ग्रह की दीवालों पर रामायण तथा महाभारत के चित्र खींचे दिखलाई पड़ते हैं जिससे पूर्वोक्त कथन की पुष्टि होती है। चैाथी मदी में वाली में रामायण तथा राजनीतिविषयक ग्रंथ कामन्दकीय नीतिसार का प्रचार थारे।

उपिनवेशों में भारतीयों के निवास करने के कारण उन स्थानों में भारतीय समाजिक नियम तथा रीति-रवाज का अनुकरण भी होने लगा। दिन्नणी सुमात्रा के स्वतंत्र
शासक के भारतीय सामाजिक प्रणाली के अनुसरण करने का वर्णन
सामाजिक नियम
भिलता है । भारतीय ढंग पर चम्पा में भी चार वर्ण विद्यमान
थे । चारों वर्ण अपना अपना कार्य करते थे तथा सब में परस्पर सम्बन्ध था। ब्राह्मण तथा
च्रित्र जाति में अन्तरजातीय विवाह के कारण एक ब्रह्म-च्रित्रय नामक वर्ण की उत्पत्ति
हो गई थी । वे लोग भारतीयों का अनुसरण कर उन्हीं की तरह वस्त्र तथा अपमूषण
पहनते थे। व्यापार भी कृषि के अतिरिक्त उनकी जीविका का एक मार्ग था। चम्पा के
निवासियों का जलमार्ग चीन, जावा व सुमात्रा तक विस्तृत था । भारतीय लोगों का
अनुसरण कर जावा के निवासियों ने गान, वत्य तथा नाटक-कला का विकास किया था ।
बोर्नियो में चौथी शताब्दो का एक लेख यूप नामक स्थान में मिला है जिसके वर्णन से
जात होता है कि ब्राह्मण जनता वैदिक ढंग पर यज्ञ करती थी ।

भारत की तरह चम्पा में राजा ईश्वर का श्रवतार माना जाता था। वह भारतीय राजाश्रों की तरह शासन का समस्त प्रवंध करता था। वहाँ राजकीय पदाधिकारी भी नियुक्त होते थे, जो शासन में राजा की सहायता करते थे । उपनिवेशों की शासन-

उपनिवेशों की शासनजपर बतलाया गया है कि व्यापारिक सम्बन्ध के साथ साथ
पद्धित उपनिवेशों में भारतीय सम्यता का प्रभाव पड़ा, जिससे तत्तद्देशीय
निवासियों ने भारत के प्रत्येक सांस्कृतिक विषय का अनुकरण किया १०। सामाजिक नियम श्रीर
राजनैतिक प्रणाली के साथ साथ भारतीय धार्मिक भावों का भी उन
उपनिवेश में भारतीय धर्म लोगों ने स्वागत किया। यही कारण है कि उपनिवेशों में शैव,
वैद्याव तथा बौद्ध सम्प्रदायों का प्रचार श्रीर विकास दिखलाई पड़ता है। डा० कृष्णस्वामी

१. माडन रिव्यू जुलाई १६३४।

२. चम्पा ५० १५४, नेाट २ ।

३. माडन रिव्यू अगस्त १६३१ पृ० १७० ।

४. चम्पा लेख नं ० ६५ ।

प्र, वही पृ० २१५।

६ वही पृ० २२४।

७. कुमारखामी — नेाट ऑन जावानींज थियेटर ( रूपम् नं ० ७ । जु० १६२१ )।

<sup>□.</sup> माडन रिव्यू—अगस्त १६३१ ।

६. चम्पा पृ० १५५ व १६०।

१०. विशाल भारत. ५० ७८।

ऐयंगर का मत है कि उपनिवेशों में वैष्ण्वधर्म, शैव तथा वौद्ध सम्प्रदायों का क्रमशः प्रचार हुआ। चम्पार, कम्बोडिया तथा सुमात्रा में चौथी क्योर पाँचवों शताब्दियों के कई लेख मिले हैं जिनके वर्णन से वहाँ वैष्ण्व धर्म का प्रचार ज्ञात होता है। चम्पा में राजाक्रों के द्वारा विष्णु भगवान के मंदिर-निर्माण का वर्णन वहाँ के लेखों में मिलता है जिससे ज्ञात होता है कि विष्णु की मूर्ति गरुड़वाही या अनन्तशायों ढंग की बनती थी । चौथी सदी के चीनी यात्री फ़ाहियान ने भी जावा में ब्राह्मण धर्म के प्रचार का वर्णन किया है । मलाया प्रायद्वीप में सातवीं सदी की तकोय प्रशस्ति में पर्वत पर नारायण विष्णु के मंदिर-निर्माण का उल्लेख मिलता है । स्याम में वारहवीं सदी तक क्रानेक सुन्दर मूर्तियाँ गुप्तों के ढंग की हैं तथा विष्णु और शिव की क्रानेक धातु की भी मूर्तियाँ वहाँ मिलती हैं । इन समस्त विवरणों से प्रकट होता है कि वैष्णुव धर्मावलम्बी गुप्त-नरेशों के समय में वैष्णुव धर्म का प्रचार उपनिवेशों में हुक्रा; क्योंकि गुप्त-काल में सामुद्रिक व्यापार की प्रचुर उन्नति के कारण द्वीप तथा प्रायद्वीप-समूहों से भारत का घनिष्ठ सम्बन्ध स्थापित हो गया था।

उन स्थानों में भी भारत जैसी स्थिति थी। यें। तो वैष्णवधर्म के पश्चात् शैवमत का अधिक प्रचार हुआ परन्तु वैष्णवधर्म के अभ्युद्य के समय शैव लोगों का अभाव न था या यें। कहना चाहिए कि दोनों। वर्तमान थे। वैष्णवधर्म के बाद ही शैव सम्प्रदाय की उन्नति हुई। चम्पा में अधिकतर लेख मिलते हैं। जिनके आधार पर यह ज्ञात होता है कि वहाँ शैवमत का अधिक प्रचार था । चम्पा के राजा प्रकाशधर्म ने ईशानेश्वर (शिव) का एक मन्दिर बनवाया था १०। वहाँ जटाधारी, नन्दि के साथ, शिव की तार्ण्डवनृत्यवाली मूर्तियाँ मिलती हैं १०। इन मूर्तियों के साथ चौथी शताब्दी में मद्रेश्वर नामक शिवलिङ्ग की स्थापना हुई थी १०।

वैष्णव तथा शैव सम्प्रदायों के बाद बौद्ध-धर्म का वहाँ फैलाव हुन्ना। तिब्बती इतिहास के लेखक तारानाथ का कथन है कि वसुबन्धु के शिष्यों ने इन्डो चाइना में

१. बन्द्रोन्यूशन आ फ साउथ इंडिया टू इंडियन कल्चर, पृ० ३७६।

२. चम्पा पृ० १६८ ।

३. कम्बेडिया ए० ७० ।

४. कन्ट्रीव्यूरान श्राफ साउथ इंडिया-कृष्णस्वामी ए० ३७८।

५. चम्पा लेख नं० ११-१२ व ३६।

६. कन्ट्रीच्यूशन आफ साउथ इंडिया — कृष्णस्वामी ५० ३७३।

७. वही पृ० ३७८।

द. कुमारस्वामी — हिस्ट्री आफ इंडियन एंड इरडोनेशियन आर्ट । ए० १७७।

६. चम्पा पृ० १७०।

१०, वही पृ० ४५ ।

११. वही पृ० १७८।

१२, वही पृ० १=१।

महायान धर्म का प्रचार किया । द्वंपों में बौद्धों के प्रारम्भिक हीनयान का प्रचार था या नहीं, यह स्पष्ट नहीं कहा जा सकता परन्तु महायान के चिह्न मिलते हैं। सातवीं सदी के चीनी यात्री इत्सिङ्ग ने सुमात्रा में बौद्ध-धर्म के प्रचार का वर्णन किया है । वहाँ भिन्नुगण भारत की प्रणाली से विद्या का श्रम्थास करते थे । डा० कृष्णस्वामी का मत है कि इन द्वीपसमूहों में पाँचवीं सदी से सातवीं शताब्दी तक बौद्ध-धर्म का प्रचुर प्रचार था। यही कारण है कि जावा में एक विशाल बौद्ध मन्दिर का बोरोबुदुर में पता लगा है जिसके निर्माण की तिथि श्राठवीं शताब्दी बतलाई जाती है । इसके चित्रों का देखने से उस द्वीप में बौद्धों की महत्ता का परिचय मिलता है।

उपनिवेशों में उपर्यु क विषयों के विवेचन के पश्चात् यदि उन देशों की कला पर ध्यान दिया जाय तो स्पष्ट ज्ञात है। जायगा कि उन द्वीपसम्हों में भारतीय कला ने कितना गहरा प्रभाव डाला था। चम्पा तथा कम्बेाडिया में गुप्त-भारतीय कला का प्रभाव कला के अनुकरण पर मन्दिर तैयार किये गये थे। उनकी बनावट पर उत्तरी भारत की छाप दिखलाई पड़ती है। वे त्रार्थ शैली नागर शिखर प्रशाली पर निर्माश किये गये थे । पाँचवों सदी में इरडोचीन में कला की बहत उन्नति हो गई थी। वह विकास स्वर्णयुग का प्रभाव था । मन्दिरों की बनावट सर्वथा ग्रप्त तत्त्वण कला से मिलती जुलती है। डा० क्रमारस्वामी का कथन है कि छठीं-सातवीं शताब्दियों में कम्बेाडिया की समस्त इंटों की इमारते गुप्त ढङ्ग पर बनती थीं। उनके ऊपर तथा दोनों तरफ वाले चौखटों में क्रमशः अनन्तशायी विष्णु तथा मकर की मर्तियाँ खुदी मिलती हैं । चौथी शताब्दी की गुप्त-कला की बौद्ध-मूर्ति के सदृश उष्णीप तथा वस्त्रधारी मृतियाँ कम्बोडिया में मिलती हैं-। इसी प्रकार की मृर्तियाँ इंडोचीन तथा चम्पा में भी मिलती हैं। डा० मजूमदार का मत है कि चम्पा की कला का भारत से अम्युदय हुन्रा। चम्पा-कला का भाव भारतीय है। वह कला चम्पा में उत्पन्न नहीं हुई परन्तु भारत से ली गई । जावा तथा बाली की सभ्यता भारतीय रीति पर स्थिर होने के कारण १० उन देशों की कला में भी भारतीयपन दिखलाई पड़ता है।

१. विशाल भारत. पृ० १६६।

२. कृष्णस्वामी-कन्ट्रीव्यूरान आ फ साउथ इंडिया पृ० ३७६।

३. मुकर्जी—हर्ष पृ० १८२।

४ कन्ट्रीन्यूशन आ फ साउथ इंडिया ५० ३७७।

५. चम्पा पृ० २७४।

६. दुवर्ड स अंकार पृ० ६०, ११७।

७ हिस्ट्री आ फ इंडिया एंड इंडोनेशियन आर्ट, पृ० १८२।

<sup>⊏.</sup> वही प्लेट ३३५ ।

६. चम्पा ६० २२०।

१०. कुमारस्वामी — हिस्ट्री आ फ इंडिया एंड इंडोनेशियन आर्ट पृ० २०७।

जावा की कला गुप्त, पल्लव तथा चालुक्य प्रगाली पर तैयार की गई थी । उड़ीसा के भुवनेश्वर मन्दिर की तरह जावा श्रीर बालों के मन्दिरों में श्राय शिखर तथा श्रामलक का प्रयोग मिलता है। राम और कृष्ण सम्बन्धी चित्र मन्दिर के मृग्मय पदार्थों पर चित्रित हैं। बौद्ध-मन्दिर होने के कारण जावा के बोरोबुदुर नामक मन्दिर पर जातक सम्बन्धी चित्र श्रांकत हैं । श्री काशीनाथ दीचित का मत है कि बृहत्तर भारत की वास्तु शैली की नींव गुप्त-कालीन पहाड़पुर (उत्तरी-बङ्गाल) के मन्दिर में डाली गई थी। यह ताम्रलिप्ति से होकर उन देशों में गई ।

भारतीयता की छाप उपनिवेशों में सर्वव्यापी हो गई थी। चाहे जिस विषय को देखिए, उसी तरफ भारत का प्रभाव दिखलाई पड़ता है। साहित्य के अतिरिक्त वहाँ की लिपि पर भी दिख्ण भारत का प्रभाव पड़ा था³। पहले वतलाया लेख गया है कि संस्कृत का बड़ा सम्मान था अतएव द्वीपों के प्रायः समस्त लेख संस्कृत ही में मिलते हैं। चौथी शताब्दी से लेकर कई शताब्दियों तक लेख संस्कृत में लिखे जाते थे। दिख्ण भारतीय लिपि का द्वीपों में प्रचार था । भारतवर्ष में संस्कृत की उन्नति गुप्त-काल में ही हुई; अतः गुप्तों के समय से ही उपनिवेशों में संस्कृत का प्रचार होना सम्भव है।

पूर्वोक्त वर्णान से यह ज्ञात होता है कि प्रथम शताब्दी से लेकर प्राय सहस्रों वर्ष तक भारत तथा एशिया के दिच्च पूर्वी द्वीपसमूहों में सम्बन्ध बना रहा। ब्यापार के

साथ साथ भारतीय सामाजिक रीति, धर्म, साहित्य तथा कला स्नादि वृहत्तर भारत में का विस्तार उन द्वीपों स्नौर प्रायद्वीपों में हुन्ना । विद्वानों का अनुमान है कि दिल्लाण भारत ने उपनिवेशों में भारतीय सभ्यता के विस्तार में स्निधिक हाथ बटाया परन्तु पूर्वी भारत से भी द्वीपों का वैसा ही सम्बन्ध था। पूर्वी तट पर ताम्निलिप्ति एक बहुत बड़ा बन्दरगाह था, जहाँ से गुप्त-कालीन उत्तरी भारत की सभ्यता बृहत्तर भारत में फैली । बृहत्तर भारत में यों तो पहले से ही भारतीयता की छाप पड़ी थी परन्तु संस्कृत तथा वैध्याव धर्म का प्रचार और गुप्त प्रस्तर कला व शैली का प्रभाव देखकर यही स्थिर किया जा सकता है कि उपनिवेशों (बृहत्तर भारत) में भारतीय सभ्यता का विशेष विकास गुप्त-

१. कुमारस्वामी-हिस्ट्री आ फ इंडिया एंड इंडोनेशियन आर्ट पृ० २०१।

२. वही पृ० २०३।

३. गंगा-पुरातत्त्वांक पृ० १३०।

४. वाटर-हिनसाँग भा० १, ५० ४८।

५. विशाल भारत ए० २६; चम्पा—मज्मदार लेख-संग्रह; दृष्णस्वामी—कन्ट्रीव्यूशन आ़फ साउथ इंडिया, ए० ३७८; हिन्दू सिविलि जेशन इन मलाया (माडन रिव्यू अगस्त १६३१); कुमारस्वामी – हिस्ट्री आ़फ इंडियन एंड इंडोनेशियन आर्ट, ए० १६८।

६. माडन रिन्यू अगस्त १६३१ पृ० १७२।

७. कृष्णस्वामी - कन्द्रीन्यूशन आ फ साउथ इंडिया, पृ० ३ ८५।

८. गंगा-पुरातत्त्वांक पृ० १३०।

काल ही में हुआ। गुप्त-सम्राट चन्द्रगुप्त द्वितीय विक्रमादित्य द्वारा पाँचवीं सदी में पश्चिमी भारत के शक परास्त किये गये थे । यही कारण है कि वहाँ से शक लोगों ने यत्र-तत्र अपने उपनिवेश बनाये। इसी समय गुजरात के राजकमार का उल्लेख जावा की जन-श्रति में पाया जाता है, जिसने कई सहस्र मन्ष्यों के साथ छ: बड़े तथा सैकड़ों छोटे जहाज़ों से समुद्र को पार कर जावा में उपनिवेश बनाया था? । उस समय उपनिवेश के निवासी भी भारत में आते थे। गुप्तों के साम्राज्य-काल में ही भारतीय पोत-निर्माण की कला तथा जलमार्ग द्वारा त्रावागमन अपनी पराकाष्ठा को पहुँचा हुन्ना था । जिससे त्रन-मान किया जाता है कि गुप्तों के समय में ही बहत्तर भारत से ऋधिकाधिक सम्बन्ध स्थापित हम्रा होगा। इन्हीं कारणों के। ध्यान में रखते हए यह कहना युक्तिसंगत है कि गुप्त-काल ही में बृहत्तर भारत में भारतीय सभ्यता का विशेष विस्तार हुआ। गुप्त-भारत में भ्रमण करनेवाले चीनी यात्री फाहियान ने ताम्रलिप्ति से लंका तथा जावा-समात्रा होते चोन तक अपनी यात्रा समाप्त की थी । कविवर कालिदास के। भी इन द्वीप-समृहों का ज्ञान था। इन सब प्रमाणों के अतिरिक्त गुप्त लेख में द्वीपों का उल्लेख मिलता है जहाँ गुप्त-सम्राट समद्रगुप्त का प्रताप छा गया था। जावा में एक संस्कृत लेख शक ६५४ ( ईo सo ५७६ ) का मिला है जिसमें वहाँ के शासक की तुलना रघ से की गई है । जावा का यह शासक विद्वान होते हुए शक्तिशाली भी था। इससे ज्ञात होता है कि गुप्त-सम्राटों का विजय-यश जावा तक विस्तृत हो गया था। उन द्वीपों के शासकों ने त्रात्म-निवेदन करने, कन्याओं का दान देने, उपहार<sup>द</sup> तथा गरुड़-स्रंकित राजाज्ञा मानने की शर्त स्वीकार कर ली थी । इन समस्त प्रमाणों के आधार पर उपयु क सिद्धान्त स्थिर करना उचित है कि बृहत्तर भारत में भारतीय सभ्यता का विस्तार श्रिधिकतर गुप्त-काल ही में हुश्रा १°।

१. 'कुत्स्नपृथ्वीजयार्थेन राज्ञ वेह सहागतः'— उदयगिरि गुरा-लेख, (गु० ले० नं० ६)।

२. मुकर्जी—हर्ष पृ० १५५-७६।

३. कुमारस्वामी — अर्ट एंड क्रेफ्ट इन इंडिया. पृ० १६६।

४. मजूमदार — चम्पा भूमिका, पृ० २१।

५. फाहियान की यात्रा, पृ० ८० तथा ६१।

६. अनेन सार्ध विद्राम्बुरारोः तीरेषु तालीवनमर्मरेषु । द्वीपान्तरानोतलवङ्गपुष्पैरपाकृतस्वेदलवा मरुद्धिः ।— रघुवं रा ६।५७

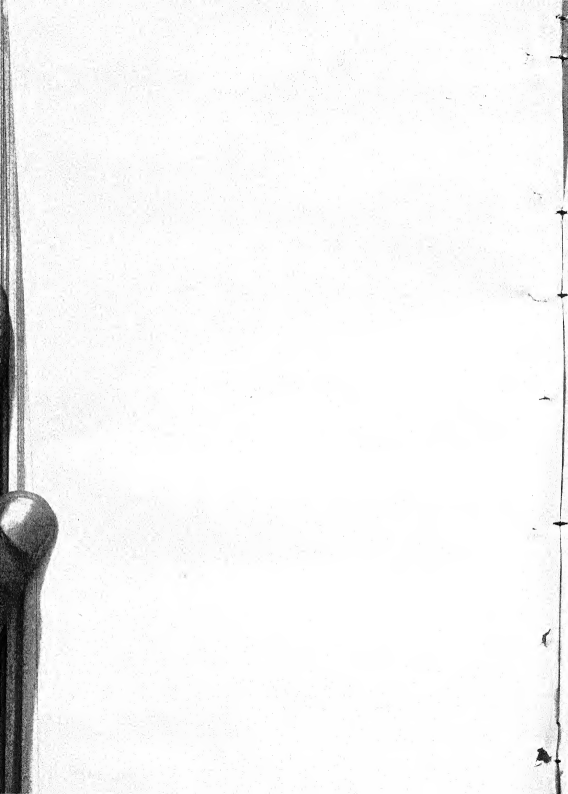
७. श्रीमान् यो माननीयो बुधजननिकरैः शास्त्रसूक्तार्थवेदी । राजा शौर्थ्यादिगुरयो रद्वरिव विजितानेकसामन्तचकः ॥—च गल का शिलालेख ।

द्र. गुप्त-काल में उपहार (सामंत-कर) से भी राजकीय श्राय होती थो। यह कर श्रधीनस्थ शासकों से लिया जाता था।

ह. 'सेंहलकादिमिश्च सर्व द्वीपवासिमिरात्मिनवेदनकन्योपायनदानगरुत्मदङ्कस्वविषयभुक्तिशासनयाचना-षुपायसेवाकृतवाहुवीर्व्यप्रसरधरिणवन्यस्य'—प्रयाग की प्रशस्ति (गु० ले० नं० १)।

१० आ० स० रि० १६२७-२८, पृ० ३६।

# गुप्तयुग की महत्ता



पिछले पृष्ठों में हमने गुप्त-साम्राज्य के राजनैतिक तथा सांस्कृतिक इतिहास का विस्तृत विवेचन किया है। हमने अब तक की ऐतिहासिक और पुरातत्त्व सम्बन्धी गवेषणाओं के द्वारा भिन्न-भिन्न राजाओं के विषय में जो अनुसन्धान हुआ है उसका संचेप तथा सुलभ रूप में प्रस्तुत करने का प्रयत्न किया है। कई राजा आयों के विषय में अनेक विद्वानों के जो विभिन्न मत हैं उनका भी उचित स्थान पर प्रतिपादित किया गया है। रामगुष्त तथा वैन्यगुप्त आदि अअतुतपूर्व गुप्त राजाओं के विषय में जो नवीन शोध हुई है उसको सप्रमाण दर्शाया गया है। सांस्कृतिक इतिहास के द्वारा हमने गुप्त-कालीन धार्मिक, सामाजिक तथा आर्थिक दशा का पर्याप्त रूप से दर्शन कराया है। गुप्त-कालीन कला. साहित्य और शिक्ता का भी हमने यथाचित विधान किया है। गुप्त-काल में राजनीति और संस्कृति के नायकों ने सुदूर बृहत्तर-भारत में जाकर भारतीय सभ्यता की ध्वजा फहराई, श्रीर उसे भारतीय संस्कृति के रंग में रंजित किया, इसका भी हम थोड़ा दिग्दर्शन करा चुके हैं। चीन देश में बौद्धधर्म के प्रचार तथा प्रसार की गौरवमयी कहानी हम सुना चुके हैं। यहाँ इन सब का पुन: उल्लेख केवल पिष्टपेषण मात्र हागा। स्त्रव हम यहाँ यही बताना चाहते हैं कि भारतीय इतिहास में गुप्त-इतिहास का क्या स्थान है। भारतीय इतिहासज्ञ इसे 'सुवर्ण युग' क्यों कहते हैं ? क्या कारण है कि मीर्य-साम्राज्य के रहते हुए यह काल भारतीय इतिहास का 'स्वर्णयुग' समभा जाता है ? इसी का विवेचन अगले पृष्ठों में किया जायगा।

भारतीय ऐतिहासिक गुप्त-काल के। 'सुवर्णयुग' कहते हैं। इसका कारण यह है कि जिस प्रकार सेाना सब धातुओं में बहुमूल्य समक्ता जाता है, उसी प्रकार यह काल भी भारतीय इतिहास में बहुमूल्य ही क्यों, सब्धेष्ठ मूल्यवाला है। जिस प्रकार सेाना अपने तैजस स्वरूप के कारण जनता की दृष्टि का आकृष्ट करता है और लोगों का सुन्दर लगता है उसी प्रकार से यह काल भी अनेक प्रतापी राजाओं के उदय होने के कारण प्रकाशित है। इसके अतिरिक्त इस काल में भारतीय सम्यता और संस्कृति अपने उत्कर्ष की सीमा का पहुँची हुई थी। सम्राट् समुद्रगुप्त, चन्द्रगुप्त द्वितीय और स्कन्दगुप्त ने विदेशी शत्रुओं का रण्यत्तेत्र में पछाड़कर अपनी विजयदुन्दुमि दिक्-दिगन्तरों में बजाई थी। समुद्रगुप्त ने उत्तरापय और दिक्तणपथ के राजाओं के। परास्त करने के अतिरिक्त अनेक आटिविक्त तथा प्रत्यन्त नृपतियों का अपनी तलवार की तीक्णता का परिचय दिया था। इसकी विजय-वाहिनी का रणकीशल भारत में ही सीमित नहीं था, बल्कि इसने सुदूर पारसीक तथा हूण लोगों के। भी पदाक्रान्त किया था। सम्राट चन्द्रगुप्त विक्रमादित्य ने भारत-भूमि पर आक्रमण करनेवाले शकों के। परास्त कर इनके छुक्के छुड़ाये थे। इसी लिए इसे 'शकारि' कहते हैं। यह केवल

नामतः ही 'विक्रम' का 'स्रादित्य' नहीं था बल्कि अर्थतः भी था। इसके प्रचएड पराक्रम तथा असहनीय प्रताप के स्थागे शत्रु अन्वकार की भाँति नष्ट हो जाते थे। इसने सिन्धु नदी के सात मुखों के। पार कर वाल्हीक देश के लोगों के। जीता था पतथा इसकी वीर्यरूपी वायु दिल्ला समुद्र के। व्यास करती थीर । सम्राट् स्कन्दगुप्त ने भारतीय सभ्यता तथा संस्कृति के शत्रु, भारतीय स्वतन्त्रता के विनाशक, अत्याचारी, और निर्दयी हुए। के साथ-जिनकी भयावनी सूरत का वर्णन करते हुए किसी कवि ने "सद्योमुण्डितमत्तह्ण्चिबुकप्ररार्घ नारङ्गकम्" लिखा है-इतना घनघोर संग्राम किया कि उसके बाहुबल के प्रताप से पृथ्वी भी काँप उठी । इसने उस संग्राम में पृथ्वी पर सोकर रात काटी । अन्त में इसने हुएों के गर्व का चूर्ण कर धूल में मिला दिया और इस प्रकार भारत-भूमि का विदेशी श्राक्रमण से बचाया। संदोप में हमारे कहने का तालर्य यही है कि इन विजयी गुप्त-सम्राटों ने अपने शासन-काल में आर्यावर्त की इस पवित्रभृमि में किसी भी विदेशी शत्रु के पाँव नहीं जमने दिये श्रीर इसे सदा स्वतन्त्र रम्खा। भारत-भूमि के। चिरतर काल तक विदेशी आक्रमणों से बचाने तथा इसे स्वाधीन रखने का यदि किसी का दावा है तो यह गुप्त-सम्राटों को ही है। गुप्त सम्राटों की महत्ता का कुछ अनुमान इसी एक बात से किया जा सकता है कि इनके प्रताप-सूर्य के अस्त हो जाने के बाद हर्षवर्धन के अतिरिक्त किसी भी भारतीय नरेश में यह चमता नहीं थी कि वह इस देश के। एक सूत्र में फिर से बाँघ कर विदेशी आक्रमण के। रोक सके। इस प्रकार बाह्य आक्रमण का रोक कर इन सम्राटों ने ब्रान्तरिक शांति की स्थापना की । जान पड़ता है, कालिदास ने इन्हीं शासकों की सुव्यवस्था तथा शान्ति को लचित करते हुए लिखा है कि "इनके शासन करते समय, आधे रास्ते में ही, विहार करने के लिए जानेवाली मदिरा से मत्त स्त्रियों का नींद आ जाने पर वायु भी उनके कपड़ों का नहीं हिला सकती थी; भला उनका चुराने के लिए कौन हाथ उठा सकता था ? उन्हें चराने के लिए किसकी हिम्मत हो सकती थी ।"

गुत-सम्राट् भारतवर्ष में एकछुत्र राज्य की स्थापना करना चाहते थे श्रौर वे इस प्रयत्न में सफल भी हुए। समुद्रगुत ने जो श्रपना सुप्रसिद्ध दिग्विजय किया था उसका श्राश्य केवल इतना ही था कि भारत के श्रन्य राजा एक छत्र राज्य की उसकी सार्वभौम प्रभुता के। स्वीकार कर लें, उसे श्रपना कल्पना श्रौर स्थापना सम्राट् मानें श्रौर उसकी छत्रछाया में रहते हुए श्रपने दिन वितायें। समुद्रगुत ने दिन्नणाप्य के अनेक राजाओं के। केवल 'करदीकृत'

१. तीर्त्वा सप्तमुखानि येन समरे िमयोर्जिता वाटिइका: 1-मिहरौली का स्तम्भलेख ।

२. यस्याद्याप्यधिवत्स्यते जलनिधिवीयीनिलै: दिच्चण:-वही ।

३. हूणैर्यस्य समागतस्य समरे दोभ्यां धरा कम्पिता-भितरी का स्तम्भलेख ।

४. चितितलशयनीये येन नीता त्रियामा ।-वही ।

प्र. यस्भिन् महीं शासित विणिनीनां निद्रां विहारार्थपथे गतानाम् । वातोऽपि नास्नं सयदंशुकानि, की लम्बयेदाहरणाय हस्तम् ॥—रधुवंश ६।७५ ।

बनाकर छोड़ दिया, उन्हें ऋपने राज्य में नहीं मिलाया, उसका कैवल यही ऋर्थ था। अन्य राज्यों पर प्रभुता स्थापन के लिए ही इस धर्मविजयी भूमिपाल ने दिन्विजय किया था, अन्यथा वह उन्हें ऋपने राज्य में मिला लेता।

भारतवर्ष की यह प्राचीन प्रथा रही है कि जो चक्रवतीं राजा होता था वही ग्रश्व-मेध यज्ञ करता था, दूसरा नहीं । गुप्तसम्राटों में सम्राट् समुद्रगुप्त, चन्द्रगुप्त द्वितीय तथा स्कन्दगुप्त ने अश्वमेध यज्ञ का विधान कर अपनी सार्वभौम प्रभुता की सूचना दी । समुद्रगुप्त ने तो इस महान् यज्ञ की स्मृति के। चिरस्थायी करने के लिए अश्वमेध यज्ञ के सूचक सिक्के भी ढलवाये । इसी लिए हरिषेण ने इसे 'ग्रश्वमेध-पराक्रमः' लिखा है । इस प्रकार इन राजात्रों ने अश्वमेध यज्ञ का विधान कर तथा सामन्त राज्यों की स्थापना कर ग्रपनी एकराट शक्ति का परिचय दिया।

गुप्त राजाओं ने अपने प्रचएड पराक्रम तथा अद्भुत शूरता के बल से प्राय: समस्त भारत के। एक सूत्र में बाँधे रक्खा। इनके शासनकाल में किसी सामन्त के। स्वाधीन होने की हिम्मत नहीं थी। परन्तु इनके बाद के राजाश्रों में महाराज हर्षवर्धन का छोड़कर किसी में यह शक्ति नहीं थी कि वह भारत में फिर से भारतीय साम्राज्य की स्थापना कर सके। पीछे के राजाओं में उस वीरता तथा संगठन-शक्ति का अभाव था. जिसके द्वारा वे पुनः भारतवर्ष के। एकता-सूत्र में वाँध सके । न तो उनमें समुद्रशुष्त की वीरता थी और न स्कन्दगुप्त का पराक्रम। इसी से कुछ दिनों के लिए हर्षवर्धन के साम्राज्य के दिनों के। छोड़कर भारत पुन: कभी एकराट के अन्तर्गत नहीं हो सका। यही कारण है कि गुष्त-सम्राटों के पश्चात् महान् गुष्त-साम्राज्य, स्त्रहीन माला की मनिका की भाँति, तितर-वितर हो गया। उसका कोई सँभालनेवाला नहीं था और न उसमें इतनी शक्ति ही थी। कहीं वलभी का राज्य गुप्त-छत्र-छाया से स्रज्ञग हो गया तो कहीं मालवा स्वतन्त्र बन बैठा। कन्नीज में मौखरि राजा शासन करने लगे. तो थानेश्वर में वर्धन-वंश ने राज्य-स्थापना कर ली। कहने का तात्पर्य यही है कि गुप्त-सम्राटों की टकर का ऐसा काई भी राजा नहीं था जो फिर से इस भारत-भूमि में एक-छत्र-राज्य स्थापित कर सके। इस कारण गुप्त-सम्राटों की महत्ता भारतीय इतिहास में और भी बंड जाती है।

भारतवर्ष अपनी धार्मिक-सहिष्णुता के लिए सदा से प्रसिद्ध रहा है। इस अत्यधिक सहिष्णुता के कारण इसे अनेक विपत्तियों का भी सामना करना पड़ा है।

गुप्त-काल में यह धार्मिक-सहिष्णुता अपनी आदर्श सीमा पर धार्मिक-सहिष्णुता पहुँची हुई थी। यदि संसार का इतिहास उठाकर देखा जाय तो यह स्पष्ट मालूम हो जायगा कि अपने धर्म के प्रचार के लिए, अपने विशिष्ट धर्म को प्रजा के ऊपर लादने के लिए, अनेक राजाओं ने प्रजा के ऊपर कैसे भीषण अत्याचार किये हैं। प्राय: इसी समय में यूरोप में ईसाई धर्म का प्रचार करने के कारण वहाँ के मिश्रनियों पर जिस प्रकार अत्याचार हुए थे, यह बात ऐतिहासिकों से छिपी नहीं है। इज्जलैंड में 'आधुनिक काल' में उत्पन्न होनेवाली क्वीन मेरी ने अपनी प्रोटेस्टेएट प्रजा पर इतने नृशंस अत्याचार किये कि इतिहास में उसका नाम ही ब्लड़ी

( खूनो ) मेरी पड़ गया है। औरङ्गज़ेब के द्वारा हिन्दुश्रों पर लगाये गये 'ज़ज़िया टैक्स' का भला कौन भूल सकता है ? परन्तु गुप्त-साम्राज्य में इस धार्मिक विद्वेष का नाम नहीं था। गुप्त-सम्राट अपनी प्रजा का पुत्र के समान मानते थे। उन्हें किसी भी धर्म के प्रति द्वेष नहीं था। यही कारण है कि उनके राज्य में हिन्दू, जैन तथा बौद्ध शान्तिपूर्वक रहते हुए अपने-अपने धर्म का पालन करते थे। उस समय न ता साम्प्रदायिक दंगे थे और न 'कम्यूनल प्रोपेगेएडा'। अपने से अन्य धर्म के प्रति किसी की भी बुरी भावना नहीं थी। गुप्त-सम्राट् स्वयं कट्टर हिन्दू थे। इन्होंने उत्सन्न यज्ञ-याग आदि का विधान किया था। ये अपने लेखों में गर्व के साथ अपने की 'परम भागवत' लिखा करते थे। इन्होंने अनेक शैव तथा वैष्णव मन्दिरों का निर्माण किया। इन सब बातों से इनकी हिन्दू-धर्म-परायणता सहज ही में समभी जा सकती है। परन्तु इन्होंने अपनी अन्य धर्मावलम्बिनी (जैन तथा बौद्ध) प्रजा पर अत्याचार की तो बात ही क्या, कभी पच्-पात के साथ भी बर्तांव नहीं किया। चन्द्रगृप्त 'विक्रमादित्य' के साँची के शिलालेख से ज्ञात होता है कि उसने अपने यहाँ एक बौद्ध अम्रकार्दन नामक अफ़सर के। किसी बडे सैनिक पद पर नियुक्त किया था जिसने साँची प्रदेश में स्थित काकनादवोट नामक महाविहार के आर्य-संघ के। २५ दीनार तथा एक गाँव दिया था। कुमारगुप्त के शासनकाल में बौद्ध बुद्धिमत्र ने भगवान् बुद्ध की प्रतिमा की स्थापना की थी। स्कन्दगुष्त के समय में कहीम में मद्र नामधारी किसी जैन पुरुष ने ऋादिकर्तृन की मूर्ति की स्थापना की थी। इन सब उदाहरणों से प्रत्यत्त सिद्ध होता है कि गुन्त-प्रमाटों के शासनकाल में सब धर्मावलम्बियों के। पूर्ण धार्मिक स्वतन्त्रता थी। आज इस बीसवीं सदी में जिस धार्मिक-स्वतन्त्रता की प्राप्ति के लिए 'सत्याग्रह' किया जा रहा है, उसी पूर्ण धार्मिक स्वतन्त्रता की घोषणा आज से डेढ हज़ार वर्ष पूर्व गुप्त सम्राटों ने अपनी समस्त प्रजा के लिए की थी। सन १८५७ ई॰ में महारानी विक्टोरिया ने धार्मिक वातों में अहस्तत्त्वेप की जिस नीति की घोषणा की वह प्राचीन हिन्दू-राजाओं की पद्धति के अनुसार ही तो थी। इन बातों से गप्त-सम्राटों की विशाल-हृदयता तथा धार्मिक-सहिष्णुता का स्फुट परिचय मिलता है।

गुप्त-सम्राट् आर्थ-सम्यताभिमानी थे। इनकी नसों में श्रार्थ-सम्यता का खून वह रहा था। इन्होंने श्रार्थ-संस्कृति की रज्ञा के लिए मानों व्रत धारण कर लिया था। श्रार्थ-सम्यता और इनके लिए स्वामाविक ही था। इन्होंने विदेशी शत्रुश्रों से संस्कृति की रज्ञा के रज्ञा कैसे की, इसका वर्णन इम पहले विस्तारपूर्वक कर चुके हैं। स्वभाषा के सम्बन्ध में हमें यही कहना है कि गुप्त-सम्राटों के पूर्व के राजाश्रों के लेख प्राकृत में लिखे जाते थे, संस्कृत में नहीं। श्रशोक के जितने शिला तथा स्तम्म-लेख मिले हैं वे सब प्राकृत (पाली) माषा में ही हैं। महाराज रुद्रदामन के छोड़कर गुप्त-राजा ही ऐसे सर्वप्रथम राजा थे, जिन्होंने अपने शिलालेखों के। संस्कृत में लिखवाना प्रारम्भ किया। यही नहीं, इन्होंने श्रपने सिक्कों पर भी संस्कृत में रलोक लिखवाने। इस समय राजमाषा भी संस्कृत ही थी। इन्होंने कालिदास श्रादि कवियों के। प्रोत्साहन देकर इस माषा की श्रीर उन्नति की।

गुष्त-साम्राज्य के पहले मौर्य-साम्राज्य के प्रभाव से हिन्दू-धर्म का कुछ हास-सा हो चला था। श्रत: इन राजाश्रों ने हिन्दू-धर्म के। श्रपना कर, इसे प्रोत्साहन दे, पुन: उच्च सिंहासन पर प्रतिष्ठापित किया। इन्होंने 'चिर उत्सन्न' अश्वमेध यज्ञ को अनेक बार करके वैदिक यज्ञ-याग श्रादि की पुन: प्रतिष्ठा की। इस यज्ञ में ब्राह्मणों को भूयसी दिच्णा देकर तथा उनका विशेष श्रादर कर, इन्होंने वर्णाश्रम धर्म की प्रतिष्ठा के। बनाये रक्खा। इन्होंने नचना श्रीर भूमरा में अनेक शैव तथा वैष्ण्य मन्दिरों का निर्माण कर श्रपने 'परम-भागवत' होने का परिचय दिया। इनका 'परम-भागवत' की वैष्ण्य-उपाधि को धारण करना ही इस बात के। डंके की चोट बतला रहा है कि इन्हें वैष्ण्य धर्म से कितना श्रान्तरिक श्रद्धा थी। समुद्र-गुष्त ने उत्तरापथ, दिच्णापथ तथा आटविक नृपतियों के दिग्वजय के द्वारा भारतवर्ष में चिरकाल से चली आती हुई दिग्वजय करने की प्रथा का माना पुन: प्रतिष्ठापित किया। इस प्रकार से इनकी सुशीतल छन्न-छाया में श्रार्य-सम्यता 'और संस्कृति दिन दूनी श्रीर रात चौगुनी बढ़ने लगी।

संस्कृत में एक कहावत है कि 'शस्त्रेण रिच्ते राष्ट्रे शास्त्रचिन्ता प्रवर्तते' अर्थात् जब शस्त्र के द्वारा देश की रचा की जाती है तभी उसमें शास्त्र का चिन्तन प्रवर्तित है।ता है। यह उक्ति जितनी गुप्त-साम्राज्य के विषय में चरितार्थ साहित्य का उत्कर्ष होती है उतनो सम्भवत: और के विषय में नहीं होती। गुत-साम्राज्य में पूर्ण शान्ति थी। न तो इस समय बाह्य आक्रमण का भय था और न श्रान्तरिक विद्रोह की सम्भावना । ऐसे समय में शास्त्र-चिन्तन की ओर यदि लोगों की रुचि हुई, तो यह स्वामाविक ही था। ऐसे शान्तिपूर्ण वातावरण का उपयोग श्रनेक दार्शनिकों और कवियों ने किया। इसी समय में कवि-कुल-गुरु महाकवि कालिदास उत्पन्न हुए जिन्होंने अपनी केामल-कान्त पदावली के द्वारा संस्कृत-साहित्य की वह सरिता बहाई जिसका स्रोत आज तक नहीं सूख सका है। इस महाकवि ने अपनी सरस कविता के द्वारा लोगों के चित्त की श्रानन्दित किया तथा उन्हें जीवन की कदुता का अनुभव नहीं होने दिया। हरिषेण और वत्सभट्टि ने अपने अन्नदाताओं की कीर्ति को सरिवत करने के लिए सरस कविता का आश्रय लेकर वह मनारम रचना की है जो आज भी सहृदयों के गले का हार है। चन्द्रगुप्त विक्रमादित्य की सभा में वर्तमान 'नवरलों' की कीर्ति से कौन परिचित नहीं है ? साहित्य के अतिरिक्त दर्शनशास्त्र में भी श्रनेक विद्वानों ने गवेषणा की। ईश्वरकृष्ण ने सुप्रसिद्ध 'सांख्यकारिका' की रचना कर सांख्य-दर्शन के तत्त्व का उद्घाटन किया। गौतम के न्यायसूत्र पर भाष्य इसी समय में रचा गया। स्राचार्य स्रसंग श्रीर वसुवन्धु ने अपनी रचनास्रों से विज्ञानवाद के सिद्धान्त का पृष्ट किया । सप्रसिद्ध बौद्ध दार्शनिक दिङ्नाग ने अपने प्रख्यात प्रन्थ 'प्रमाणसमुच्चय' की रचना कर 'मध्य-कालीन न्याय' की स्थापना की। इस प्रकार से इस काल में साहित्य तथा दर्शन-शास्त्र अपनी चरम सीमा के। पहुँचा हुआ था। कवियों श्रीर दार्शनिकों ने एक साथ ही सचमुच इस काल के। काव्यमय तथा 'दर्शन'-युक्त कर दिया था।

5 3

1

गुप्त काल में कला सचसुच अपनी परा काष्टा पर पहुँची हुई थी। क्या तक्त्ण-कला, क्या चित्रकला सभी अपना उत्कर्ष दिखला रहे थे। इसी लिए कला के इतिहास में गुप्त-काल अपना विशेष स्थान रखता है तथा इस काल की कला की चरम सीमा कला के। अन्य कलाओं से पृथक् करने के लिए 'गुष्त-कला' या 'गुप्त-स्रार्ट' नाम दिया गया है। गुप्त-कालीन तत्त्व्एकार कला में अपना सानी नहीं रखते । इस विषय का विस्तृत विवेचन अन्यत्र किया जा चुका है । गुष्त-कालीन तच्चण-कला के नमूने नचना और भूमरा के शिवमन्दिरों तथा सारनाथ में प्राप्त बौद्ध मृतियों में मिलते हैं। इन वस्तुत्रों का देखने से ज्ञात हे।ता है कि गुप्त-कालीन तच्च-कार कितने चतुर थे। इन्होंने अपनी निर्जीव 'छेनी' से पत्थर के। काटकर सजीव-मूर्ति उत्पन्न कर दी है। सारनाथ के संग्रहालय में गुष्त-कालीन भगवान् बुद्ध की एक ऐसी ही मूर्ति है जिसके हाउ पर ब्राई हुई मुसकराइट साब्ट प्रतीत हा रही है तथा ऐसा मालूम होता है, मानो वह मुर्ति अभी बोलना चाहती है। इन कलाकारों का, पत्थर पर पालिश करने का, ढङ्ग भी विचित्र ही है। गुप्त-कालीन मूर्तियों की पालिश इतनी चिकनी है कि उनका देखने पर दृष्टि भी फिसल पड़ती है। अनेक मूर्तियों पर अलंकरण की विशेषता तथा बहुलता देखते ही बनती है। गुप्तकालीन तच्च एकारों की सजीवता, पालिश करने का विशेष प्रकार तथा सौन्दर्य-कल्पना उनकी प्रधान विशेषता है।

गुप्त-कालीन 'चतुर चितेरे' भारत ही में नहीं, बिल्क संसार में प्रसिद्ध हैं। उनकी अनुपम कृतियों के। देखकर आधुनिक पाश्चात्य कलाविद् भी आश्चर्य के सागर में ग्रोते खाने लगते हैं। अजन्ता की चित्रकारी कलाविदों के उल्लास और आह्लाद का विषय सदा बनी रहेगी। अजन्ता के चितेरों की कृतियों के। देखकर जी यही चाहता है कि उनकी तृलिका के। बरवस चूम लें। ये चित्र इतने सजीव हैं कि देखते ही बनते हैं। भित्ता देती हुई माता और पुत्र का चित्र जितना करणोत्पादक तथा हृदय को द्रवीभूत करनेवाला है, यह सहृदय ही समभ सकते हैं। खालियर राज्य में बाघ की गुफाओं के चित्र भी दर्शनीय हैं। यद्यपि वे अजन्ता की बराबरी तो नहीं कर सकते, परन्तु उनका भी कुछ कम मूल्य नहीं है। अलंकरण की बहुलता इनकी प्रधान विशेषता है। विशेषकर नाचवाला दृश्य हृदय के। मुग्ध कर देता है। इस प्रकार गुप्त-काल में तच्चण-कला और चित्र-कला अपनी परा काष्ठा पर पहुँची हुई थी।

श्रीस देश में ईसापूर्व पाँचवीं शताब्दी में पेरिक्कीज़ (Pericles) नामक विख्यात राजनीतिज्ञ ने देश में इतनी सुव्यवस्था की, कि उस समय में साहित्य और लिलत-कला की विशेष उन्नित हुई और एथेन्स शहर श्रीक-सम्यता तथा 'पेरिक्कियन एज' से साहित्य का केन्द्र बन गया। यह काल श्रीक इतिहास में तुलना 'सुवर्ण-युग' माना जाता है। इसी काल से कुछ विद्वान् गुप्त-काल की तुलना करते हैं। परन्तु गुप्त-सुग की तुलना पेरिक्कीज़ के युग से करना अनुचित है। इमें यह सदा स्मरण रखना चाहिए कि श्रीक राज्य सब 'सिटी स्टेट्स' थे, श्रर्थात् वहाँ का प्रत्येक शहर एक एक स्वतन्त्र राज्य था। वहाँ की किसी 'सिटी-

स्टेट' की जन-संख्या इतनी भी नहीं थी जितनी संयुक्तप्रदेश के किसी एक बड़े ज़िले की। अतएव उन थोड़े से मनुष्यों के बीच शान्ति स्थापन करना उतना कठिन नहीं था। इसके ठीक विपरीत गुप्त-राज्य एक वड़ा भारी साम्राज्य था, जिसे एक सूत्र में बाँधकर रखना कुछ कम वीरता का काम नहीं था। दूसरी बात यह है कि ग्रीकों की जनसंख्या में ऐसे दासवर्श के लोगों की-जिनका वहाँ हेलाट्स कहते थे-प्रधानता थी जिनका न तो नागरिक ग्राधिकार प्राप्त ये ग्रीर न राजनैतिक ग्राधिकार। ये लोग सचमुच गुलाम थे और दासता का जीवन व्यतीत करते थे। परन्तु गुप्त-काल में दासता का नामोनिशान नहीं था। सबके ऋधिकार बराबर ये तथा सबके। ऋात्मोन्नति करने का पूरा अवसर दिया जाता था। पेरिक्नीज़ ने जो राज्य-संगठन किया था वह बहुत कमज़ोर साबित हुआ और उसके मरने के थोड़े दिनों के बाद नष्ट-भ्रष्ट हो गया परन्तु समुद्रगुप्त स्त्रीर चन्द्रगुप्त द्वितीय ने स्त्रपने राज्य का जो इद संगठन किया था वह चिरस्थायी सिद्ध हुआ तथा शताब्दियां तक चलता रहा। कवियां और दार्शनिकां का जो जमघट गुप्त-काल में पाया जाता है वह पेरिक्लीज़ के समय में नहीं था। अत: भारतीय-इतिहास का यह 'सुवर्णायुग' श्रीक इतिहास के 'सुवर्णायुग' से हृदय की विशालता. मावन-समाज में प्रत्येक व्यक्ति की समानता, विशाल देश का एक सूत्र में बाँधने त्रादि अनेक विषयों में बढ़ा हुआ है।

रोम साम्राज्य के इतिहास में एएटोनाइन राजाश्रों का राज्य-काल (Age of the Antonines) ६६ ई० से लेकर १६२ ई० तक सबसे अञ्छा समभा जाता है तथा उसे राम इतिहास का 'सुवर्ण युग' कहते हैं। इस काल में पाँच बहुत

"एज आफ दि ए- बड़े राजा हुए जो विद्वान् तथा सच्चे प्रजा-पालक थे। मार-यटोनाइन्स" से तुलना कस एरीलियस इनमें सबसे बड़ा समभा जाता है। यह अच्छा शासक श्रीर प्रसिद्ध दार्शनिक था। परन्तु ऐसे अच्छे शासकां के काल में भी प्रजा सुखी नहीं थी। प्लीवियन लोगों को, जो एक प्रकार से दास थे, बड़ा कष्ट था। उन्हें केाई नागरिक अधिकार प्राप्त नहीं था। इस काल का अन्तिम बादशाह केामे। इस (Commodus १८० ई० -१६२ ई० ) बड़ा कमज़ोर था स्त्रीर उसके शासनकाल हो में सुदूर सीमा-प्रान्तों के अनेक राज्य स्वतन्त्र बन बैठे। वह बड़ा ही स्त्रारामपसन्द बादशाह था और वह इस विस्तृत साम्राज्य के भार के। सँभालने में सर्वथा असमर्थ था। इसके विपरीत गुप्त-सम्राट वीर योद्धा थे जिनके सम्मुख सामन्त राजात्रों की स्वतन्त्र हाने की बात तो दूर रही, उन्हें सिर उठाने की भी हिम्मत नहीं थी। एएटोनाइन्स के काल में धार्भिक सहि-ष्णुता का सर्वथा अभाव था। इस समय ईसाइयों के ऊपर रोमाञ्चकारी अत्याचार किये गये। परन्तु गुप्त-काल में इस विषय में रामराज्य था। हिन्दुस्रों के साथ जैन और बौद्ध सानन्द रहते थे। ऋतः यूरोपीय इतिहास के नितान्त प्रसिद्ध उपयु क दोनें। कालों से गुप्त-काल की तुलना करना ठींक नहीं है। सच तो यह है कि गुप्त-काल उत्कर्ष में, संसार के इतिहास में, अपना सानी नहीं रखता।

गत पृष्ठों में हमने गुप्त-सम्राटों की कुछ विशेषताओं का वर्णन किया है श्रौर हमने यह भी दिखलाने का प्रयत्न किया है कि यह काल भारतीय इतिहास में 'सुवर्ण युग' क्यों कहलाता है। भारतीय इतिहास में गुप्त-काल का स्थान निर्णय करते समय हम यह स्पष्ट बतला देना चाहते हैं कि इस काल का स्थान भारतीय इतिहास में अद्वितीय है। इसको समता काई दूसरा काल नहीं कर सकता। यद्यपि

भारतीय इतिहास में मौर्य्य-काल में राज्य-विस्तार बहुत ऋघिक हे। चला था परन्तु गुप्त-काल का स्थान इस काल में वह चतुरस्र उन्नति नहीं थी जा गुप्त-काल में दिखाई पड़ती है। कत्रियों, लेखकों तथा दार्शनिकां का जा त्रिवेणी-संगम इस काल में दिखाई पडता है उसके दर्शन अन्यत्र कहाँ ? लिलत-कला की जा चरम सीमा इस काल में दृष्टि-गोचर होती है वह अन्यत्र कहाँ संभव है ? सुद्र लंका का अमीघवर्ष जैसा प्रतापी राजा विहार बनाने के लिए हाथ जोड़कर आज्ञा की बाट जोहने में तैयार खड़ा हो; यह दृश्य भारतीय इतिहास के किस काल में देखने का मिलेगा ? लेखक का ता कहना यह है कि अन्तर्राष्ट्रीय राजनीति में भारत की जा धाक उस समय जमी थी वह आज तक नहीं जम सकी ! इस काल में जितने उपनिवेश बनाये गये उतने कभी नहीं बने । अतः गुप्त-काल में भारत की आन्तरिक तथा अन्तर्राष्ट्रीय सत्ता अपनी चोटी तक पहुँची हुई थी। इसी लिए यह कहना पड़ता है कि भारत के इतिहास में गुप्त-काल का स्थान सर्वप्रथम है। यदि इस काल का भारतीय इतिहास से निकाल दें तो वह अवश्य ही ऋधूरा हा जायगा। श्रन्त में इन प्रातः-स्मरणीय, श्रार्य-सभ्यता और संस्कृति के उन्नायक, चिर उत्सन्न अश्वमेध यज्ञ के कर्ता, कृपण्दीनानाथ-आतुर-जनोद्धरण मन्त्र में दीन्नित, स्वधर्मा-भिमानी, बीर, साहसी तथा प्रचर पराक्रमी गुप्त-सम्राटों का हार्दिक अभिनन्दन करते हए भगवान से हमारी यही प्रार्थना है कि भारतवर्ष में फिर से रामराज्य के समान गुप्त-राज्य की स्थापना है।, जिससे राजा श्रीर प्रजा शान्तिपूर्वक रहें। कविराज धोयी के शब्दों का कुछ बदल कर हम भी ईश्वर से यही ब्रहर्निश विनती करते हैं :-

> यावच्छम्भुर्वहिति गिरिजासंविभक्तं शरीरं यावज्जैत्रं कलयति धनुः कौसुमं पुष्पकेतुः। यावद् राधारमणतच्णोकेलिसाज्ञी कदम्ब-स्तावज्जीयात् जगति विमला गुप्तवंशस्य कीर्तिः॥

> > इति

परिशिष्ट

### मंदसार का कुमारगुष्त प्रथम का शिलालेख

सिद्धम् । यो वृत्त्वर्थमुपासते सुरगर्णीस्सद्धेश्च सिद्धार्थिभिः ध्यानैकाप्रपरैर्विधेयविषयैमेक्तिर्थिभियोगिभिः । भक्त्या तीव्रतपोधनैश्च मुनिभिश्शापप्रसादच्चमै: हेतुर्यो जगतः च्रयाभ्युदययाः पायात्स वो भास्करः॥ १॥ तत्त्वज्ञानविदोपि यस्य न विदुर्बह्मर्षयाम्युचता कुत्स्नं यश्च गभस्तिभिः प्रविसृतैः पुष्णाति लोकत्रयम्। गन्धर्वामरसिद्धिकन्नरनरैः संस्त्यतेऽभ्युत्थितो भक्तेभ्यश्च ददाति याऽभिलषितं तस्मै सवित्रे नमः॥ २॥ यं प्रत्यहं प्रतिविभात्युदयाचलेन्द्रविस्तीर्गातुङ्गशिखरस्खलितांशुजालः। चीवांगनाजनकपोलतलाभिताम्रः पायात्व वस्सुकिरणाभरणो विवस्वान् ॥ ३ ॥ कुसुमभरानततस्वरदेवकुलसभाविहाररमणीयात् । लाटविषयात्रगावृतशैलाज्जगति प्रथितशिल्पाः ॥ ४॥ ते देशपार्थिवगुर्णापहृताः प्रकाशमध्यादिजान्यविरलान्यसुखान्यपास्य। जातादरा दशपुरं प्रथमं मने।भिरन्वागतास्तमुतबन्धुजनास्तमेत्य ॥ ५ ॥ मत्तेभगंडतटविच्युतदानबिन्दुसिक्तोपलाचलसहस्रविभूषणायाः । पुष्पावनम्रतस्मंडवतंसकाया भूमेः परं तिलकभूतिमदं क्रमेण ॥ ६॥ तटोत्थवृद्धव्युतनैकपुष्पविचित्रतीरान्तजलानि भांति । प्रफुल्लपद्माभरणानि यत्र सरांसि कारंडवसंकुलानि । ७॥ विलोलवीचीचिलतारविन्दपतद्रजः पिजरितैश्चै हंसै:। स्वकेसरेादारभरावभुग्नै: क्वचित्सरांस्यम्बुरुहैश्च भान्ति ॥ ८ ॥ स्वपुष्पभारावनतैर्नगेन्द्रैः मदप्रगल्भालिकुलस्वनैश्च। त्रजलगाभिश्च पुराङ्गनाभिः वनानि यस्मिन् समलंकृतानि ॥ ६ ॥ चलत्वताकान्यबलासनाथान्यत्यर्थश्चक्लान्यधिकान्नतानि । तडिल्लताचित्रसिताभ्रक्टतुल्यापमानानि गृहाणि यत्र ॥ १० ॥ कैलाशतुङ्गशिखरप्रतिमानि चान्यान्यामान्ति दीर्घवलभीनि सवेदिकानि । गान्धर्वशब्दमुखराणि निविष्टचित्रकर्माणि लोलकदलीवनशोभितानि ॥ ११॥ प्रासादमालाभिरलंकृतानि घरां विदाये व समुत्थितानि । विमानमालासदृशानि यत्र ग्रहाणि पूर्णेन्दुकरामलानि ॥ १२ ॥

यद्भात्यभिरम्यसरिद्द्येन चपलोर्मिंशा समूपगूढम्। रहिस कुचशालिनीभ्यां प्रीतिरतिभ्यां स्मराङ्गमिव ॥ १३ ॥ सत्यच्मादमशमवतशौचधैर्यस्त्राध्यायवृत्तविनयस्थितिबुद्धयः पेतैः। विद्यातपोनिधिभिरस्मियतैश्च विद्रैर्यद् भ्राजते ग्रहगर्गैः खमिव प्रदीप्तैः ॥ १४ ॥ श्रथ समेत्य निरन्तरसंगतैरहरहः प्रविजृम्भितसौहृदा:। नृपतिभिस्सुतवत् प्रतिमानिता प्रमुदितान्यवसन्त सुखं पुरे ।। १५ ॥ श्रवणसुभगं धानुबैंद्यं दढं परिनिष्टितैः सचरितशतासंगाः केचिद्विचित्रकथाविदः। विनयनिभृता सम्यग्धर्मप्रसङ्गपरायणाः प्रियमपरुषं पथ्यं चान्ये त्तमा बहुभाषितुम् ॥ १६॥ केचित् स्वकर्मग्यधिकास्तथान्यैर्विज्ञायते ज्योतिषमात्मवद्भिः॥ श्रद्यापि चान्ये समरप्रगल्भाः कुर्वन्त्यरीणामहितं प्रसद्य ॥ १७ ॥ प्राज्ञा मनोज्ञवधवः प्रथितोरुवंशा वंशानुरूपचरिताभरणास्तथान्ये। सत्यव्रताः प्रणयिनामुपकारद्त्ता विश्रम्भपूर्व प्रपरे दृढसौहृदाश्च ॥१८॥ विजितविषयसङ्गेर्धम्मंशीलैस्तथान्यैर्मृदुभिरधिकसत्त्वैलोकयात्रामरैश्च। स्वकुलतिलकभूतमु करागैरुदारैरधिकमभिविभाति श्रेणिरेवं प्रकारै: ॥१६॥ तारु यकान्त्यु पिनतोपि सुवर्णहारताम्बूलपुष्पविधिना समलं कृतोपि । नारीजनः प्रियमुपैति न तावदश्रयां यावन पद्दमयवस्त्रयुगानि धत्ते ॥२०॥ स्पर्शता वर्णान्तरविभागचित्रेण नेत्रसुभगेन। यैस्सकलमिदं चितितलमलंकृतं पट्टवस्त्रेण ॥२१॥ विद्याधरीरुचिरपञ्चवकर्रापूरवातेरितास्थिरतरं प्रविचिन्त्य लोकम्। मानुष्यमर्थनिचयांश्च तथा विशालांस्तेषां शुभामतिरभूदचला ततस्तु ॥२२॥ चतुस्समुद्रान्तविलोलमेखलां सुमेसकैलासबृहत्पयोधराम् । वनान्तवान्तरफुटपुष्पहासिनीं दुमारगुप्ते पृथिवीं प्रशासित ॥२३॥ समानधीर्शुकबृहस्पतिम्यां ललामभूतो सुवि पार्थिवानाम्। रगोषु यः पार्थसमानकम्मा बभूव गोप्ता नृप विश्ववर्मा ॥२४॥ दीनानुकम्पनपरः कुपणार्चवर्गसन्धाप्रदोधिकदयालुरनाथनाथ:। कल्पद्रमः प्रगायनामभयप्रदश्च भीतस्य यो जनपदस्य च बन्धुरासीत् ॥२५॥ तस्यात्मजः स्थैर्य्यनयोपपन्नो बन्धुपिया बन्धुरिव प्रजानाम् । बन्ध्वर्त्तिहर्त्तां नृपबन्धुवम्मां द्विड्हप्तपत्त्त्वपणीकदत्तः ॥२६॥ कान्तो युवा रणपटुवि नयान्वितश्च राजापि सन्तुपस्तो न मदै: समयादौ: । शृङ्गारमूर्तिरभिमात्यनलं कृतोऽपि रूपेण यः कुसुमचाप इव द्वितीय: ॥२७॥ वैधव्यतीत्रव्यसनच्तानां स्मृत्वा यमद्याप्यरिसुन्दरीसाम्। भयाद्भवत्यायतलोचनानां घनस्तनायासकरः प्रकम्पः ॥२८॥ तहिमन्नेव चितिपति वृषे वंधुवरमेण्युदारे सम्यक्सीतं दशपुरिमदं पालयत्युत्रतांसे॥

शिल्पावाप्तैर्धनसमुदयैः पड्वायैरदारम्-

1

1

श्रेंणीभूतैर्भवनमतुलं कारितं दीप्तरश्मेः ॥२६॥ विस्तीर्णातुङ्गशिखरं शिखरिप्रकाशमभ्युद्गतेन्द्रमलरशिमकलापगौरम्। यद्भाति पश्चिमपुरस्य निविष्टकान्तचूडामणिप्रतिसमन्नयनाभिरामम् ॥३०॥ रामासनाथरचने दरभास्करांशुवह्निप्रतापसुभगे जललीनमीने। चन्द्रांशुहर्म्यतलचन्दनतालवृन्तहारोपभोगरहिते हिमदग्धपद्मे ॥३१॥ रोध्रप्रियंगुतरुकुन्दलताविकेशशपुष्पासवप्रमुदितालिकलाभिरामे । काले तुषारकणकर्षशातिवातवेगप्रमृत्तलवलीनगणैकशाखे ॥३२॥ स्वमरवशगतरुणजनवल्लाभांगना विपुलकान्तपीनोरुस्तनज्ञयनघनालि-ङ्गनिर्भितितुहिनहिमपाते ॥ ३३॥ मालवानां गणस्थित्या याते शतचतुष्टये। त्रिनवत्यधिकेब्दानां ऋतौ सेव्यधनस्व(स्त)ने ॥ ३४॥ सहस्यमासशुक्रस्य प्रशस्तेह्वि त्रयादशे। मङ्गलाचारविधिना प्रासादोयं निवेशितः॥ ३५॥ बहुनाशमतीतेन कालेन्यान्यैश्च पार्थिवैः। व्यवशीयतैकदेशाऽस्य भवनस्य ततोऽधुना ॥ ३६ ॥ स्वयशोवृद्धये सर्वमत्युदारमुदारया । संस्कारितमिदं भृयः श्रेंग्या भातुमतो गृहम् ॥३७॥ अत्युन्नतमवदातं नभःस्पृशन्तिव मनोहरैशिशखरै:। शशिभान्वोरभ्युदये स्वमलमयूखायतनभ्तम् ॥३८॥ वत्सरशतेषु पंचसु विंशत्यधिके नवसु चाब्देषु। यातेष्वभिरम्यतपस्यमासशुक्कद्वितीयायाम् ॥३६॥ स्पष्टैरशोकतस्केतकसिन्दुवारलोलातिमुक्तकलतामदयन्तिकानाम्। पुष्पोद्गमैरभिनवैरिधगम्य नूनमैक्यं विज्मिभतशारेहरपृ धृ तदेहे ॥४०॥ मधुपानमुदितमधुकरकुलोपगीतनगर्णैकपृथुशाखे । काले नवकुसुमोद्गमदन्तुरकान्तप्रचुररोध्रे ॥४१॥ शशिनेव नभो विमलं कौस्तुभमणिनेव शार्ङ्गिणो वत्तः। भवनवरेण तथेदं पुरमखिलमलंकृतमिदमुदारम् ॥४२॥ अमिलनशशिलेखांदन्तुरं पिङ्गलानाम्परिवहति समूहं यावदीशो जटानाम् । विकटकमलमालामंससकां च शाङ्गीं भवनमिदमुदारं शाश्वतं तावदस्तु ॥ ४३ ॥ श्रेरयादेशेन भक्तया च कारितं भवनं रवे:। पूर्वाचेयं प्रयत्नेन रचिता चत्सभद्दिना ॥४४॥ स्वस्ति कर्नु लेखकवाचकश्रोतृभ्यः सिद्धिरस्तु ॥

( हिन्दी-भावार्थ )

(१) सूर्य अपनी रचा करें जिनसे संसार का प्रारम्भ तथा नाश है, देव लोग अपने रचार्थ जिनकी पूजा करते हैं, सिद्ध लोग अपनी यागिक सिद्धि के लिए पूजा

किया करते हैं, वे योगी जा सदा ध्यानावस्थित रहते हैं, जिनकी इच्छाएँ वशीभूत हैं तथा वे साधु जो घोर तपस्या करते हैं श्रीर जिनमें शाप व श्राशीर्वाद देने की शक्ति है, भक्ति से जिसकी पूजा करते हैं।

- (२) जिस सूर्य के स्वरूप के। सत्य के ज्ञाता ब्रह्मार्घ नहीं बतला सकते, जो फैले हुए रिश्मयों से तीनों लोकों की रक्षा करता है, जिसके निकलते ही गन्धर्व, देव, किन्नर तथा मनुष्य प्रशंसा करते हैं तथा जा अपने भक्तों की इच्छाओं को पूरा करता है।
- (३) वह भगवान सूर्य आपकी रच्चा करे। जा रश्मियों से सुशोभित है उस सूर्य भगवान का नमस्कार है। प्रति दिन जिनकी किरगों पूर्व के उदयाचल-विस्तृत पर्वतश्रङ्कों पर फैलती हैं, श्लोर जा मतवाली स्त्री के कपोल के सदश लाल है।
- (४-५) लाट प्रदेश से, जी फूलों से भुके हुए चूचों, मंदिरों, सभा-भवन तथा सुखदायी वाटिकान्नों से तथा वनस्पतियुक्त पर्वतों से भरा हुआ था, तंतुवाय समिति के लोग दशपुर में त्राये। ये लोग पहले ब्राकेले आये, फिर परिवार के। ले आये। ये मनुष्य अपनी चातुरी के लिए संसार में प्रसिद्ध थे। इन लोगों का आगमन, ब्रानेक कठिनाइयों के होते हुए भी राजा के गुण के कारण हुआ।
- (६) इस समय यह स्थान संसार में अग्रणी था। जहाँ की पर्वतमाला पर हाथियों के गिरते हुए मद का छिड़काव हो रहा था तथा जहाँ के सुंदर वृक्षों की शाखाएँ पुष्पों के बोक्त के कारण भुक गई थीं।
- (७) जहाँ की भीलों में बत्तख तैर रहे थे। उन भीलों के किनारे के बृत्तों के पुष्पों के गिरने से पानी ने विभिन्न रंग धारण कर लिया था तथा वहाँ खिले हुए कमल शाम रहे थे।
- (८) कहीं उन (भीलों) में हंस तैर रहे थे, जिनका शरीर कमल की पंखड़ियों के पराग से भूरा हा गया था तथा दूसरे स्थान पर कमल अपने पराग के कारण भुके हुए दिखलाई पड़ते थे।
- (६) वहाँ की वाटिकाएँ अत्यन्त सुंदर रीति से सुशोमित थीं। उन वाटिका ख्रों में वृद्ध पुष्पों के भार से भुके हुए थे। उस स्थान की मतवाले भँवरों की गुझार तथा शहर की स्त्रियों के सदा टहलने से शोभा वढ़ गई थी।
- (१०) भवन फहराते हुए भरपडों से सुशोभित थे। उनमें रहनेवाली केामलाङ्गी स्त्रियों से तथा ऊँचे ऊँचे सफेद शिखरों द्वारा सुंदरता बढ़ रही थी। वे शिखर पर्वतों के हिम से आच्छादित चोटी के सदृश थे जिनका रंग विद्युत् की चमक के कारण विचित्र ढंग का था।
- (११) अन्य भवन भी वलभी तथा प्रस्तरों के आसनों से युक्त कैलाश पर्वत की तरह दिखलाई पड़ते थे। उनमें संगीत की प्रतिध्वनि सुनाई पड़ती थी, वे सुन्दर चित्रों द्वारा विभूषित थे और कदली वृद्धों की क़तारें लहलहा रही थीं।
- (१२) वहाँ के भवन अपनेक-महल वाले थे जिससे उसकी सुन्दरता बढ़ गई थी। वे चन्द्रमा की किरणों के सदृश स्वच्छ थे। ऐसा ज्ञात हे।ता था कि ये पृथ्वी के। फाड़ कर निकले हैं।

- (१३) इस नगर के। दो निदयों ने घेर लिया था जिसके कारण यह ऋत्यन्त सुन्दर दिखलाई पड़ता था। ऐसा ज्ञात हे।ता है कि यौवन-युक्त प्रीति तथा रित नामक स्त्रियाँ कामदेव के। ऋालिंगन कर रही हों।
- (१४) त्राकाश में अनेक चमकते हुए तारों के समान, यह नगर भी सत्य, चमा, दम, शम, वत, शौच, धैर्य, स्वाध्याय, कुशाप्र बुद्धि, विद्या तथा तप आदि गुणों से पूर्ण ब्राह्मणों से भरा हुआ था।
- (१५) सर्वदा सम्पर्क में ऋाने से गाड़ी मित्रता से युक्त तथा राजा द्वारा पुत्र-तुल्य ऋादर पाने से वे (सिमिति के लोग) प्रसन्नचित्त हेाकर इस नगर में रहते थे।

1

1

- (१६) उनमें से कुछ धनुर्विद्या में निपुण थे। उनके धनुष की टङ्कार कानों के। सुख पहुँचाती थी; कुछ ने सैकड़ों ऋपूर्व विद्याओं में निपुणता हासिल कर ली थी; कुछ कथाविद् थे; कुछ अत्यन्त विनययुक्त ऋौर कुछ धार्मिक कर्त्तव्यों के। बतलाने में प्रवीण थे। ऋौर दूसरे लेग मधुर हितकारी वचन कहने में समर्थ थे।
- (१७) अपने कपड़े बुनने के कार्य में कुछ मनुष्य दत्त थे। कुछ व्यक्ति ज्योतिष शास्त्र के पूर्ण ज्ञाता थे श्रीर कुछ युद्ध में धीर तथा शत्रुश्रों का नाश करने की शक्ति रखते थे।
- (१८) इन (गुणों) के ऋतिरिक्त सबके पास सुन्दर स्त्रियाँ थीं। वे यशस्वी तथा उच्च कुल में उत्पन्न थे, अन्य लोग ऋपने कुल की मर्यादा का रखते सत्यवतधारी थे; जा उनमें विश्वास रखता तथा संसर्ग में था, उसके वे लोग अनुग्रहीत होते और घनिष्ठ व्यक्तियों के साथ दया का बर्चाव रखते थे।
- (१६) इस प्रकार सांसारिक लोभ-मोह के। विजय करनेवाले मनुष्यां से यह (तंतुवाय) श्रेणी विभूषित थी। वे लोग कामल-हृदय तथा सचरित्र थे। इस प्रकार वे पृथ्वी पर देवता के तुल्य थे।
- (२०,२१) जैसे एक युवती स्त्री सेने का हार धारण किये, पान और पुष्पों से युक्त भी अपने प्रेमी से एकान्त में मिलने नहीं जाती, जब तक कि वह रेशमी वस्त्र पहन न लें, उसी तरह पृथ्वी का वह भाग (नगर) उन लोगों से विभूषित था मानों वे रेशमी वस्त्र धारण किये हैं जो स्पर्श में तथा विभिन्न रंग के कारण आँखों के। आनन्ददायक हैं।
- (२२) संसार के विद्याधरी के कर्णा-त्राम्वणों के समान चलायमान समभते हुए, मनुष्य-जीवन तथा धन की अस्थिरता के जानते हुए उनकी श्रचल शुभ मित उत्पन्न हुई।
- (२३) उस समय कुमारगुप्त पृथ्वी पर शासन कर रहा था। उस पृथ्वी के चारों समुद्र कमरबन्द हैं, कैलाश तथा सुमेर पर्वत उसके ऊँचे स्तन हैं और हँसी उसकी जंगल के बृद्धों के गिरते हुए पुष्प के समान है।
- (२४) राजा का एक गवर्नर था जिसका नाम विश्ववर्मा था, जो शुक्र और बृहस्पति के समान बुद्धिमान् था, जो इस पृथ्वी पर राजाश्रों का श्रामृष्ण था और युद्ध में पार्थ के समान शक्तिशाली था।

- (२५) जी दीनों पर अनुक्रम्पा रखता, आर्त तथा दुखियों के साथ अपना वादा पूरा करता, जो दयालु था और मित्रों के लिए कल्पवृद्ध था। वहाँ के बसनेवाले के। स्राभय देता व भयभीतों की वह रखा करता था।
- (१६) उसका पुत्र बन्धुवर्मा गम्भोरता तथा नीति वाला था। सभी उते प्यार करते थे। प्रजाजन के। भाई के सहश, सम्बन्धियों के दुःख दूर करनेवाला तथा ऋपने घमएडी शत्रुओं की सेना का नाश करनेवाला था।
- (२७) वह सुंदर, युवक तथा युद्ध में निपुण था। वह विनयी था। यद्यपि वह शासक था परन्तु उसमें गर्व श्रादि श्रन्य बुराइयाँ न थीं। श्रामूषणों से सुसजित न हाने पर भी वह श्रंगार की मूर्ति था। इसलिए लेगि उसे दूसरे कामदेव के नाम से पुकारते थे।
- (२८) आज भी शत्रुत्रों की सुंदर नेत्रोंवाली विधवाएँ उसके स्मरण से भय खाती हैं, और भय के कारण उनकी छातियों में कम्प पैदा हो जाता है।
- (२६) जब वह एक ऋादर्श राजा की तरह दशपुर का शासन कर रहा था, एक अदितीय भव्य सूर्य मंदिर के। तंतुवाय श्रेणी ने तैयार करवाया। उस श्रेणी का धन उनकी दस्तुकारी के कारण एकत्रित था।
- (३०) उस मंदिर के चौड़े श्रौर ऊँचे शिखर थे जो पर्वत के समान मालूम पड़ता था, चंद्रमा की रश्मिधारा के समान सफ़ोद था, जो पश्चिम के इस श्रद्धितीय नगर में ऊँचा खड़ा था श्रौर चमक रहा था।
- (३१-३५) जब स्त्री-पुरुष क्रा मिलन होता है, जो समय सूरज की धीमी किरणों और मन्द गर्मी के कारण सुखदायक मालूम होता था। जब मळुलियाँ नीचे पानी में छिप जाती हैं, जब चंद्रमा की प्रभा, भवनों की छतें, चंदन का लेप, ताड़ के पखे तथा हार आनंददायक नहीं होते हैं; कमल पाले से नष्ट हो जाते हैं, जहाँ पर रोश और प्रियङ्ग-चूनों के खिले हुए पुष्पों तथा कुन्दलता के कारण भँवरों का गुझार मन के। मोह लेता है; जब लवली तथा नगण पेड़ों की शाखाएँ तुषार कण से युक्त ढंडी हवा के कोकों से कूम रही हैं; जहाँ प्रेमिकाओं के ख्रालिंगन, सुंदर स्तनों तथा नितम्बों के कारण प्रम में तल्लान युवकों के। पाले और हिम का आभास भी नहीं हो रहा है; जहाँ ४६३ वर्ष मालव संवत् व्यतीत हो चुका है, जिस ऋतु में प्रेमिकाओं के स्तनों का आनंद लाभ किया जाता है,उसो शीत काल में पूस मास के शुक्लपन्त के तेरहवें दिन मंगलाचार के साथ मंदिर की प्रतिष्ठा की गई।
- (३६-३८) समयांतर में जब इस मंदिर के कुछ हिस्से नष्ट हो गये, तब अपने यश के। बढ़ाने के लिए इस तंत्रवाय श्रेणी ने परोपकार के निमित्त मंदिर का जीणोंद्वार करवाया, जिससे उसकी शोभा अत्यंत बढ़ गई, गगनचुंबी हो गया जिससे मालूम पड़ता था कि सूर्य-चंद्रमा की किरणों इसी पर आराम करती हैं।
- (३६-४१) जब ५२६ वर्ष व्यतीत हो गये, तपस्यमास के शुक्रपच्च के दूसरे दिन, जिस ऋतु में शिव का जलाया हुआ कामदेव ऋपने अशोक, केतक, सिंदुवार दृचीं तथा ऋतिमुक्त लता के पुष्पों से अपना बाण तैयार करता है, जब नगण दृच्च की शास्त्रा के

पुष्पों पर मधुपान से मत्त मँवर गुङ्कार करते हैं, जब मुंदर रोध्र वृष्णं की शाखा नथे पुष्पों से युक्त हो भूमती है।

- (४२) यह नगर इस सुंदर मंदिर से विभूषित रहता है, जैसे स्वच्छ त्राकाश चंद्रमा से सुशोभित होता है तथा शार्ङ्गिण् का वच्चस्थल कै।स्तुभमणि से त्राभूषित रहता है।
- (४३) जब तक ईश चंद्रमा की रिश्म से शोभायमान पिंगल जटासमूह के। धारण करते हैं, तथा जब तक भगवान् शार्ङ्गिण् कंघे पर सुंदर कमलों की माला धारण करते हैं, तब तक यह भव्य-मंदिर चिरस्थायी रहे।
- (४४) श्रेणी की आज्ञा तथा भक्ति के कारण यह सूर्य-मंदिर तैयार किया गया। इस प्रशस्ति की रचना वत्सभिष्ट ने की। रचनेवाले, लिखनेवाले, पढ़नेवाले तथा सुननेवाले का कल्याण हो। सिद्धि हो।



## श्रनुक्रमणी

'श्रकुतोभया' १५० अग्नि (देवता) २११ अभ्निमित्र १८७ अग्निवर्ण ३०१ अनिवेश १२८ 'त्रङ्गुत्तर निकाय' १५५ श्रचल वर्मा २२१ श्रज १८७ श्रजन्ता २६३, २९७, २९८ काल-निर्णय ३०५ कुङ्ग प्रसिद्ध चित्र ३०७ गुफाएँ ३०६ चित्रों के विषय ३०६ पूर्व-इतिहास ३०५ भारतीय-चित्रकला में महत्ता ३०९ भौगोलिक स्थिति ३०५ विद्वानों की सम्मतियाँ ३१० विशेषता ३०९ अजमेर २२० म्युजियम २२२ अजितकेश कम्मवलि २०२ ऋटुकथा १५४, १५६ अथवंवेद २३२ अनसूया २४२ श्रनाथपिगडक २३ अनुराधपुर १५४, २५७ अन्तरवेद २२१ 'अपदान' १५६ अपराके १३२

अपलद्तस ६४

अफ़ग़ानिस्तान ४६ अफ़्रिका ४७, २३८ अभयदेव १६६ श्रभयनन्दी १७० अभयमित्र २२५ 'श्रभिधम्मावतार' १५६ अभिनय ३२० 'श्रभिधर्मकाश' १३८, १४३-४४, १४५ 'त्रमिवर्म काश भाष्यवृत्ति' १४५ ' व्याख्या १६३ ' पिटक १५५ 'ऋभिधामचिन्तामणि' ११८ 'श्रभिसमयालंकार-कारिका' १३५ 'त्रमस्काश' ११२ श्रमरसिंह ११२-१३ अमरावती २५१, २५३ अमेाचवर्ष ३४० अमावसिद्धि २८८ अम्रकार्व ९, ३६, १०८, २२५, २३७ अयोध्या ६२, ६८, ८५, ११४, २५०, २९९, ३२५ अरदोची ६१ श्राव ४६ च्यजु न-चित्रकार २९८ अर्थशास्त्र १७, १८,२२,२७,५९,१२८, १२९, १९२ अर्धमागधी ९०, ९१ च्चलकापुरी **९५** ञ्चलटेकर ए० एस० डा० १९ अवलाकितेश्वर २८८, २९०

अशोक ४, ९, ३२, ४३, १६२, २१३, २१४, २५८, २५९ अश्वघोष ९०, १६२, २१६ ऋश्वपति १७५ "ऋश्वमेधपराक्रमः" ३३५ अश्वमेध यज्ञ ३३५, ३३७ अष्टाध्यायी १७० त्रसंग-त्रार्य ९१, १३६, २१६, २२४,३३७ श्रहमदाबाद् ८४

श्रा

त्रागरा ६५ **ब्राचार्य डा**० १२४, २५९, २६१ त्रात्रेय पुनर्वसु १२८ त्रादिकतृ न् ३३६ त्रादित्यदास १२६ त्रादित्यसेन ८२ ञ्चान्ध्र भृत्य १०५ श्रापस्तम्ब २५० 'त्राप्तमीमांसा' १६८ श्रामलक ३२९ 'त्र्यार्य तारान्तर बलिविधि' १६० आर्यदेव ११९, १५०, १६२ त्रायंभट्ट १२५, १२६ 'आर्यभट्टीय' १२५ 'त्रार्य-साधन-शतक' १६० त्रार्यावर्त ३३४ 'त्रालम्बन-परीन्ता' १४७ ' वृत्ति १४७ ' ,, प्रत्ययध्यानशास्त्रज्याख्या' १४९ श्राश्वलायन २५० आसुरि ११४

इँगलैगड ३३५ इगिडयन म्युजियम (कलकत्ता) २५७, २७९, २८१ इराडो चाइना ३२७, ३२८

'इति बुत्तक' १५७ इत्सिङ्ग १७९, १८५, १९४, ३२८ इन्द्र (देवता) २११ इन्दुमती १०१, १८७, २३२, २३३, २४२, २४३, २९९, ३०० इन्दौर-ताम्रपत्र २२१ इलाहाबाद् ४६ 'इष्टोपदेश' १७०

ईरान ९९

ईशानवर्मा ९६ इंशानेश्वर (शिव) ३२७ ईश्वरकृष्ण ११४-११८, १३९, १६३, 330 ईस्ट इगिडया कम्पनी ५० ईसा ११२, १८५, १८८, १९०, १९७,

ईसाई धर्म ३३५

उ उचकल्प ७ उज्जयिनी ४४-४५, १२४, १२६, १६२, १६५ १७९, २५९ उड़ीसा १४६ 'उत्तर-राम-चरित' २९८ 'उत्तर-विनिश्चय' १५६ उत्तरापथ ३३३, ३३७ उद्यगिरि ( व्वालियर ) २६३, २७३

उदयगिरि ( भूपाल ) २१८, २१९, २२२ ,, गुहा ९४

,, लेख ९ उद्यनाचार्य १२२ 'उदान-टीका' १५७

उद्योतकर ११०, ११८, ११९-२१, १२३, १४२, १४८

'उपनिषद्' ११३

'उपनिषद्' काल १७७ उपज्ञून्य १६१ 'उपासकाध्ययन' १६८ उमास्त्राति = उमास्त्रामि १६६, १६७ उरगपुर ( उरियाउर ) १५६ उरवेला वन २८०

雅

'ऋग्वेद' २५० 'ऋतुसंहार' ९५ ऋषभदत्त ९०

प्

एखिलिकाे—फा० ३०४ एखिलाे—माइकेल ३०४ एख्टोनाइन्स-काल ३३९ एख्टोनाइन —राजा ३३९ एथेन्स (ग्रीस) ३३८ एख्प (सी० पी०) २१८, २४४, २६० २६५

,, स्तम्भ २६१ एलन-जान डाक्टर ६१-६३,७२,७७ पे

ऐयङ्गर कृष्णस्वामी-डाक्टर ३२७, ३२८ श्रो

त्र्योजीहारा-डाक्टर १३९ स्रोभा - गौ० शं० डाक्टर २०४,

२०६

आै

'त्रौपयिकी' १४३ त्रौफ क्ट-डाक्टर १०३ त्रौरङ्गज्ज व ३३६

क

कच्छ ८५ कगाद १२१ ,, सूत्र १२१ कगव २४१, २४३ कनहेरी २९३ कनिङ्घम-एलेक्जोएडर-सर २६०, २६२, २६५, २९१ कनिष्क ४, ९०, २१५, २५३, २५५ कन्नोज ६८, ३३५ कपिल ११३ कपिलवस्तु २१३ कमन (भरतपुर) २१८, २२० कमलबुद्धि १५१ कमलशील ११५, ११६ कम्बोडिया ३२३-२५, ३२७, ३२८ करमद्राडा २२०, २७२ 'कर्मसिद्धिप्रकरण' १४४ कलभ ३ कल्पसूत्र १६५ 'कल्यागा-मन्दिर' १६५ ,,ू ' स्तोत्र १६६ कल्याण वर्मा १२७, ३२० कल्ह्या १०३, १०४ 'कवि' भाषा १२९ कविराज (कवि) ११० कसिया २९४ कहौम ( यू० पी० ) २२३, २६०, २९०, ३३६ काकनाद्वोट २२५, ३३६ काच ७१ कांची ११८, १४६, १४९, १५७ काठियावाड़ ६८ काडरिङ्गटन-डाक्टर २६६ कार्णे-पी० बी० १३१ कात्यायन २३ 'कात्यायन-स्मृति' १३३ 'काद्म्बरी' ११०, ३२५ काबुल ९९ कामन्दक २७, १२८ 'कामन्दकीय नीतिसार' १२, १२८, १८८,

३२६

कामरूप ८ कामशास्त्र १२९ 'काम-सूत्र' १९७, २३३, २४०, २४१, 288, 299 काम्पिछ (कालपी) १२६ कार्तिकेय २७२ कार्ल २९३ कालिदास-१०, ४३, ४४, ४८, ४९, ९१, ९३-९४, ९५, ९७-१०२, ११०, १८०, १८१, १८५, १८७, १८८, १९०, २२९-३३, २३५, २३६, २३९-४१, २४३, २४५, २५९, २९६, २९८-३०२, ३२४, ३३०, ३३४, ३३६, ३३७ यन्थ १०२ कालीघाट (कलकत्ता) ८४ कावेरी १५७ 'काव्य-प्रकाश' १०४ 'काव्यादर्श' १०५, १०७ 'काव्यालंकार सूत्र' ११२ वृत्ति' १०५, १४० 'काशिका-वृत्ति' १५८, १५९, १६९, 263 काशी ६४, ६८, ८५, ११६, १६६, १७०, १८४, २२० काश्मीर १०१-१०३ 'काश्यप-परिवर्त-टीका' १४५ 'किर्णावली' १२२ कीथ-ए० बी० डाक्टर ९९, १२२, १४२, 288 कुगिडन् १३३ कुतुबमीनार ( दिल्ली ) २६० कुन्तल (प्रदेश) १०१ 'कुन्तलेश्वरदेशत्यम्' १०१ कुबेरनागा २४३ कुभा (नदी) १६१

कुमारगुप्त प्रथम २८, ५३, ९४, ९९, १५६, १८९, १९१, २१७, २१९, २२०, २९७, ३३६ ,, सिका ७५-७८ ,, द्वितीय २१७ ,, ,, सिका ८१ कुमारजीव १३६, १३९, १६१-६२ कुमारदेवी ६१, ६२, २३३, २४३ कुमार शान्ति ९६ 'कुमार-संभव' ३०१ कुमार स्वामी-त्रानन्द-डाक्टर ४९, ५६, २५२, २५७, २६५, २६७ कुमारिलभट्ट ११५, १२३, १४८, १६८,१६९ कुशीनगर २६९, २८२, कुशीलव ३२० कुषागा १६, ५९ कुसुमपुर (पटना ) १२५ कूचा (चीनी तुर्किस्तान) १६१ कृष्ण २१९, २७२ ३२९ कृष्णचन्द्र १८८ कृष्णदास-राय १५७ कलिङ्ग ३२३ कैस्पियन सागर ४६ काटवा (बंगाल) ६८ केाटिवर्ष विषय (उत्तरी बंगाल) ५६, २०४ कामाडस ३३९ केालिया ३ 'केाश-करका' १५३ कौटिस्य १२८ कौत्स १८१ 'कौमुदी-महोत्सव' १०९, ३२० कौशस्या १८७ कौशाम्बी ३१, १४९, २६०, २८५, २९४ 'कंखा-वितरिगाी' १५५ 'कंठक ( बुद्ध का घोड़ा ) २८६

=

'कंसवध' (नाटक) ९० चपर्णक २२३ 'चान्तिवाद' (जातक) २९२ चोरस्वामी ११२ चुद्रक ३ चेमेन्द्र १०१

ख

'खुद्दकनिकाय' १५७ 'खुद्दकपाठ' १५५ खोटान ३२३ खोद्द-स्थान ( मध्य भारत ) २२०

गढ़वा का लेख २३६ गण् दास १८७ गणेश २२० गन्धवंश १५५ 'गन्धहस्ति महाभाष्य' १६९ गया २१३

,, ताम्रपत्र १९० गरूड़ २१७, २९६ गगराकट ९६ 'गाथा-संप्रह' १४३ गान्धार १३७, २५१

,, - कला २५३-५४

गायकवाड़ १०९ गिरनार पर्वत ४३

गुणवर्मन् १६१

,, ,, शिलालेख ९०, ९७, १११ गीत ३१७ गीता २१५ श्रीस देश २१४, ३३८ गुजरात ३२४, ३३० गुगाप्रम १४५ गुगाभद्र १६१ गुगामति १६१, १९३ गुप्त-त्रार्ट २५६-३२०

,, — आर्थिक अवस्था ४३-५६

,, प्रणाली ३२९

,, युग की महत्ता ३३३-४०

,, लिपि १८२, १⊏३

,, वंश ३४०

,, शासन-प्रणाली ३-३९

,, ,, केन्द्रीय व्यवस्था ५-३०

" " श्राम-शासन ३६-३९

,, ,, प्रान्तीय व्यवस्था ३१-३६

" " म्युनिसिपैलिटी ३५-३६

,, शैली ३२९

,, सिक्के ५९-६५

'गुरु' मत १२३ गोपदेव ( स्वामिन् ) १९० गोपराज २४५

गोविन्द गुप्त ३२ 'गौड़पाद भाष्य' ११८

गैाड़पादाचार्य ११८ गैाडवहों ११०

गौतम ११९, १४७, ३३७

,, सूत्र १२१ गंगा २११, २६४, २९१, २९२ गंजाम ६४

21

घोषा १८६ घोषाल-डाक्टर-१९, ३४, २३९ घोसुराडी २१५

च

चकलदार २४४ चक्रपालित ३६, २१७ चटर्जी-दुर्गाचरण १४७ चराडसेन ३२० 'चतु:शतक १५० 'जु: सत्यशास्त्र' १६३ 'चतुर्वि' शतिजिन-स्तवन' १६८ चन्द्रकीर्ति १५१-५२ चन्द्रकूप (कुँ आ) १५९ चन्द्रगुप्त प्रथम ६१, ६३, ६४, ८३, १४०, १४१, २३३, सिका ६९ द्वितीय ९, १६, ३२, ६६, ९१, ९९, १०१, १०६, १२८, १४१, १८८, १८९, २१७-१९, २४३, ३३०, ३३३, ३३५-३३७ " " सिका ७३-७५ चन्द्रगुप्त मैार्घ्य ४, ४३ चन्द्रगोपिन् = गोमिन् १६० चन्द्रगोमिन् १५१, १५७-६० चन्द्रपाल १९३ चन्द्रप्रकाश १४०, १४१ चम्पा ३२३-२८ ,, ,, कला ३२८ चरक १२८ 'चरक-संहिता' १२८ चरणाद्रि (चुनार) ११६ 'चरियापिटक टीका' १५७ चाग्य ४, ३० 'चान्द्र व्याकरण' १५९, १६० चारुदत्त १०५, १०७, १९९, २००, २३४, २३९, २४०, २४६ चालुक्य-प्रणाली ३२९ 'चित्तविद्युद्धिप्रकरगा' १५० चिरातदत्त ३२ 📧 चीन देश ४६, ४८, ११४, १६१, १८०, १९३, २१४, ३२४, ३२६, ३३०, 333

२२२ चीनी त्रशोक (उटी-सम्राट) १६२ चीनी तुर्किस्तान १६१ चुनार (मिर्जापूर) २७७ चौखएडी स्तूप (सारनाथ) २९१ 'छान्दोग्योपनिषर्' १७७ छोटा नागपूर ६४

'जजिया' टैक्स ३३६ जनक (राजा) १७५, २०२ जयगुप्त ८२ 'जयाख्य-संहिता' १०९ जयादित्य १५८, १५९, १६९ जयादित्यपुर ३२५ 'जातक' २३, २६, १५६, ३२४ ,, चित्र ३२९ जापान १६१, १८०, २१४ जायसवाल का० प्र० डाक्टर १२, २५१ जावा ४८, ४९, १६१, १९४, ३२३-३० ,, ,, कला ३२९ जाली-डाक्टर १३२, १३३ जिनभद्रगिए १६७ जीनयति १९३ जीवित २३ जीवक गुप्त २९ जुनागढ़ ३ ,, ू,, लेख २१७ जैनधर्म २११-१३, २२३-२४ 'जैनेन्द्र व्याकरण' १६९

'जनन्द्र व्याकरण' १६९ जैमिनि (महर्षि) २३, ५२२ जैवलि १७५, २०२ जैसेगर ८२ ज्योतिपाल १५५ 'ज्योतिर्विदाभरण' १२६ ज्योतिष १२४-२७ 'ज्ञान-कोश' १५५

भा भाँसी (बुन्देलखएड) २६५ ट

टालेमी ४७, ३२४

'दुप् टीका' १२३ टैगोर-डाक्टर-१८६

ढ

ढाका ८२

त तकाय-प्रशस्ति ३२७ तत्त्रशिला ३५, १७९ 'तत्त्वबेाधिनी टीका' १६६ 'तत्त्व-संग्रहः' ११५ 'तत्त्वानुसारिएो तत्त्वार्थ टीका' १६६ 'तत्त्वार्थ टीका' १६६, १६७ 'तत्त्वार्थ-विधायिनी टीका' १६६ 'तत्त्वार्थाधिगमसूत्र' १६६ तथागत गुप्त १९१ 'तन्त्र-वार्तिक' १२३ 'तन्त्राख्यायिका' १८९ तर्कशास्त्र १४२, १६३ ताका कुस-डाक्टर १३९ तांडा ८४ 'तात्पर्य टीका' १२० ताम्रलिप्ति ४९, ३२९, ३३० तारा १८७ तारानाथ १४६, १५१, ३२७ तिगवा-मन्दिर २६५ तिव्बत १९३, १९४ तिरासुक्ति (बिहार) ३१, ३३ तिलमुद्दी १७९ तुर्किस्तान ३२३ तुशी-डाक्टर ११९, १४२, १४५, १४९ तुसम १२३ तेजपुर ( श्रासाम ) २९२ 'तैत्तिरीय ब्राह्मण्' १७७ तैत्तिरीय शाखा १८२ 'तैत्तिरीय-संहिता' १३३, २५० तोरमाग २१८ 'त्रिकाल परीचा' १४७

'त्रिपिटक' १४१ त्रिविकम भट्ट १२६ त्रिवेणीसंगम ३४० 'त्रिंशिका' १४४, १४५ ' ,, " भाष्य' १४५

থ

थानेश्वर ११९, ३३५ 'थेरगाथा-टीका' १५७ 'थेरी-गाथा-टीका' १५७

द

दत्तमित्रा ९० दिस्णापथ ३३३, ३३४, ३३७ दगडी-श्राचार्य १०५, १०७, ११२, १२४ दमिश्क ५१ 'दरिद्र-चारुद्त्त' १०६ 'दश-कुमार-चरित' १२४ दशपुर ( मालवा ) ४५, ५३, ९४, २२१ 'दशभूमि विभाषा शास्त्र' १५० दशरथ २३५, ३०० दशवरा परिषद् १८६ दह पर्वतिया २९५ दामोदरपुर-ताम्रपत्र ३२, ३५, ३७, ५६, २०४, २१९, २२०, २७१। दिङ्नाग ११२, ११७, ११८, १२०, १२२, १३९, १४२, १४३, १४५-४८, २१६, २२४, ३३७। दिन्नगिए १६७ दिवाकर मिश्र १४३, २४२ दिवाकर सेन १८४ दीचित-काशीनाथ-डाक्टर ३२९ ,, बालकृष्ण १२५ 'दीघ-निकाय' १५ ५ दीदार-गंज २५१ दुर्गा (देवी) २७३ दुष्यन्त २३९, २४२, २४३, २४५, ३०३। दृढ्वल १२८

देवगढ़ ( ललितपुर ) २९२, २९३ ,, मन्दिर २६४, २६५ देवयाम १२७ देवदत्त २८५ देवनन्दि १६९-७० देवपाल १९४ देवधिंगिए। १६५, १६७, २२३ देवल ११५ देवशर्मा-स्राचार्य १९० 'देवागम-स्तात्र' १६९ देवायी २०२ देवी २२२-२३ ,, भिन्न अवतार २२२ देहली ६५ द्रामिल ११८ 'द्वात्रिंशत् द्वात्रिंशिका' १६६, १६७ द्वात्रि'शिका-स्तोत्र' १६७ 'द्वादश-निकाय-शास्त्र' १६२ द्विवेदी-सुधाकर १२६

ध

धनमित्र ४९, २४५ धन्यविष्णु २१७, २१८, २६० 'धम्म-पद्' १४३, १५६. धमेख-स्तूप (सारनाथ) २६२, २९३ धर्मकीर्ति ११२, १२०, १२१, १४२, १६८ धर्मगुप्त १३६ 'धर्मधर्मताविभङ्ग' १३५ धर्मपाल १४९, १५७, १९३ धर्मरच १६१ धर्मशास्त्र १३१ ,, ,, इतिहास' १३१ धर्माशोक-भिच्च १४७ धूता २३९ धृतिमित्र ५६ धोयी-कविराज ३४० ध्रव-ए० बी० डाक्टर-श्राचार्य १४७

ध्रुवदेवी २४३ ध्रुवभूति ९२ ध्रुव-शर्मा २१९ ध्रुवसेन प्रथम २१२ ध्रुवस्वामिनी २४४

नगरी (चित्तौर) २५१ नचना-मन्दिर २६५, ३३७, ३३८ नन्दि (शिव का गण) ३२७ नन्दिवर्धन २५१ नरसिंह गुप्त-सिका ८१

नरसिंह गुप्त-सिका ८१
'नवरत्न' ३३७
नवानगर ८४
नागदत्त १४६
नागार्जुन ११९, १२०, १२८, १४९, १६२
नागोद राज्य (मध्य भारत) २२०
'नाट्यशास्त्र' १०३, ११२, ३०१
'नामलिङ्गानुशासन' ११२
नारद १३३, १८९, २००, २४४
' ,, स्मृति' १३२-३३, १८७, ३२५
नालन्दा २८, १५८, १५९, १९१, २६२,

,, महाविहार १४६, १४९, १५१, १९०-९४, २२५ ,, ,, लेख १९१

नासिक २९३
'नोतिसार' १२९
नीलकएठ २३
नृत्य ३१८
नेमिचन्द्र १६७
नैश्जियो (डाक्टर) १३६
नैन्किङ्ग १६२
नैपाल १४४
'न्यायकन्दली' १२२
'न्यायदर्शन' ११८-२१

'न्याय-प्रतेश' ११७, १४७, १४९

'न्याय-भाष्य' ११८, ११९, १२३. 'न्याय-वार्तिक' ११८, ११९, १२३, १४२, १४८.

'न्याय-सूत्र' ११८, १२१, ३३७. 'न्यायानुसार शास्त्र' १३८, १५३. 'न्यायावतार' १६६.

पकुढ़ कचायन २०२ पच्चिलस्वामी ११८ 'पञ्चमार्क' सिका ५९ 'प'चस्कन्ध प्रकरण' १४४ 'पञ्चस्कन्ध प्रकर्ण वैभाष्य' १४५ पटल ३ पतः जिल ९०, १५८, १८३, २५१ 'पदार्थ-धर्म-संग्रहः' १२१, १२२. 'पद्म-प्राभृतक' १०७ 'पपंच-सूदनी' १५५ 'परमत्थ-कथा' १५५ 'परमत्थ-दीपनी' १५७ 'प्रम-भागवत' ३३६, ३३७ परमार्थ ११४, ११५, ११७, १३६, १३८, १४०, १६१, १६२-६६. 'परमार्थ सप्तति' ११४, ११५, १३७, १४२. परमेश्वर (टीकाकार) १२६ पराशर (ऋषि) १३२ ,, स्मृति' १३२ पर्गादत्त ३२, ३६, २१७ पलमायरा ४६ पत्लव-प्रणाली ३२९ पहाड़पूर (बंगाल) २१९, २२३, २३१,

२३३, २७२, २९६, ३२९.

पाठक-के० बी० डाक्टर १६८-७०.

१८६, २३४, २६९-७०

पाटलियुत्र २६, ४४, ४६, ९४, १२४,१८०,

'पाणिनीय व्याकरण' १५८ पारिडय ३२३. पारखम ( मथुरा ) २५१ "पारद्" ऋाविष्कार १२८ पारसीक लाग ३३३ पार्श्वनाथ १६५, २१२, २२३. पाली भाषा ५०, ५१, १७५. पाशुपत मत ११९. पिशल-डाक्टर १०७ पुगड्रवर्धन १४३ ,, भुक्ति ३१ पुरगुप्त-सिका ८०-८१ पुराण ३२३, ३२५ गरुड़ १३२ भविष्य १३० भागवत १३०,१८८ वायु १३० विष्णु १३० लच्या १३० पुरी ६४ पुरुषपुर (पेशावर ) ४, १३६ पंसे-डाक्टर-१४३, १५१ 'पूज्यपाद' १६९, १७० पूना १६६ 'पूर्व-मीमांसा-दर्शन' १२२-२४ पूर्वी-द्वीप-समूह ३२४ पृथु १०७ पृथ्वीषेण ९, २२० 'पेतवत्थु टीका' १५७ पेरिक्कीज ३३८, ३३९ 'पेरिप्लस' ४६, ५० पेरी-डाक्टर १३९ पेशावर २५३ पंजाब ६२ 'पंचतन्त्र' १८९, २९६ पंचशिख ११४ पाणिनि ३,८९, १५०, २१५, २५०, २५१.

फिरोज (सिसेनियन राजा) ९९

'प्रकरण्-त्र्यार्यवाचा' १३६ प्रकाशधर्म (चन्रा का राजा) ३२० 'प्रज्ञा-पारमिता-सूत्र-शास्त्र' १५० 'प्रतीत्य समुत्पादसुत्रटीका' १४४ प्रदाम १२५ प्रभाकर १२३ प्रभाचन्द्र १६८ प्रभामति १९३ प्रभावती गुप्ता १६, ७३, १०१, १८८, २४१, २४२ 'प्रमाग्ग-शास्त्र-न्याय-प्रवेश' १४७ 'प्रमाग्य-समुच्चय' ११७, ११८, १४२, १४६, १४८, २२४, ३३७ ' " " वृत्ति' १४६ प्रयाग ६२, ६४ ,, की प्रशस्ति ३३, ६२, ९२, १८९, २०२ 'प्रवचनसारोद्धार' १६७ प्रवरसेन १०१ प्रवाहन १७५, २०२ प्रशस्तपाद १२१-२२ 'प्रशस्तपाद भाष्य' १२१-२३ 'प्रसन्न पदा' १५२ प्रसेनजित् २८६, २९४ प्राकृत भाषा ३३६ प्रोटेस्टेएट प्रजा ३३५ प्लीनी ४७, ४८, ५१, ५९ फरीदपुर (बंगाल) १८, ८२ फग्र सन-डाक्टर-९८, २६२ फ़ारस ४५, ४६ फ़ाहियान ४, १३, १४, १६, १८, २०, २२, २७, २८, ४४, ४६, १००, १८०, १८६, १९१, १९९, २०३, ३२८, ३२९

३२७, ३३०

फोगेल-डाक्टर---२५५, २८०, २९१ पलीट-डाक्टर-१८, १९, २३९ बटेश्वरदत्त १०७ बनारस ४, १७९ बन्धुदत्त १६२ बन्धुमित्र ५६ बन्धुवर्मा ३२, ९५, २२१ बम्बई ४५ बरमिंचम ५२ ,, संप्रहालय २७० बर्गा २१४ बलपुत्रदेव १९४ बलराम २३६ 'बलि-बन्धन' नाटक ९० बलिया ( युक्त-प्रान्त ) ८४ बस्ती ( युक्त-प्रान्त ) ८४ बह् बृच १८२ बाव-गुफा (खालियर) २३२, २६३, २९७, २९८, ३३८ ,, चित्रकारी ३११ काल ३११ 35 ,,• महत्ता ३१४ रमग्रीय चित्र ३१२ " बाग्गभट्ट १०१, १०९, १११, १२०, १२१, १४३, १८४, १८९, २३०, २४५, ३०० बाबर साहब १८३ 'बाल-रामायण' १०४ 'बालादित्य' २९, १२१ बाली देश १६१, ३२३, ३२५, ३२६, २०४, २०६, २०७, २२३-२५, बिहार ८२ २२९, २३१, २३४, २३६, २३९, बुद्ध-११२, १७९, २०२, २१३-१६, २३६, ३३८

बुद्ध मुद्राएँ २७७-७९, २८०-८१ बुद्ध-गया (बिहार) १५४,२६५,२६९, २८२ 'बुद्ध-गोत्र-शास्त्र' १६३ बुद्ध-घोष १५४-५६ 'बुद्ध-चरित' ९० बुद्धदत्त १५६-५७ बुद्धपालित १५०, १५१ बुद्धभद्र १६१ बुद्धमित्र ११४, १३७, १५५, २२५, ३३६ बुद्धयश १६१ बुद्धशान्त १६१ बुधगुप्त १९१, २१७ ,, ,, सिका ८१ बुन्देलखग्ड ७ बुस्तोन १४४ 'बृहज्जातक' १०६, १२६ 'बृहती' १२३ बृहत्तर-भारत ३२३-३०, ३३३ 'बृहत्पराशार-संहिता' १३२ 'बृहत्संहिता' ४७, २६१, २७४ बृहस्पति ११, १७५, १८८, २४४ ', ,, स्मृति' १३३ बेल्बेल्कर-डाक्टर-११५ वैनर्जी-श्रार० डी०-डाक्टर-३४, ४६, ८१, २५९, २६४, २६७ 'बाधिचित्तोत्पादनशास्त्र' १३९ बोधि धर्म १६१ बोधि-सत्त्व १४७, २८७-८८ 'बोधि-सत्त्व-भूमि' १३६ ,, ,, सम्प्रदाय २९० बेापदेव १६९ बाराबुदुर (जाबा) ४९, ३१९, ३२८-२९ बार्निया ३२३, ३२५, ३२६ बैाद्ध-धर्मे २११, २१३-१४, २२४-२६, ३२८, ३३३

,, मूर्तियाँ २२५, २७५

बौद्ध सम्प्रदाय १३४ ,, साहित्य १३४-६३, ३२५ वैाधायन १७७ बंगाल २३, १९४, २४५ ब्रह्मगुप्त १२६ 'ब्रह्मजाल-सूत्र' १६२ ब्रह्मपूरक ( गाँव ) १९० त्राह्मण्-काल १७७ गोत्र २०१ शाखां २०१ ब्राह्मी लिपि १८२ ब्रिटिश म्युजियम (लन्दन) ८० भगवान्लाल-इन्द्रजी-डा० २२३ भगग ३ भट्टशाली-डाक्टर-८२ भट्टाचार्य-विधुशेखर-१५२ ,, ,, विनयतेाष-डाक्टर-११६,१३९,१४५ भड़ौच २०, ४४-४६, ६४ भगडारकर-दे० रा० डाक्टर-७१, ७३, ९९ भद्रपालित १४६ भद्र वर्मा ३२५ भद्रेश्वर (शिवलिंग) ३२७ 'भरत-चरित' १०१ भरत-मुनि १०३, १११, २४६, २५०, ३०१ भरसार (बनारस) ८४ भरहृत २५१ श्रीर साँची २५२-५३ भरकन्छ ४७ भत्र मेएठ १०२-०४ भव हिरि १५८ भाऊ दाजी-डाक्टर १०३ भाजा २९३ 'भाट्ट-सम्प्रदाय' १२३ 'भामती' १६९ भामह १११-१२

भारत २११, २२१, ३२५, ३२९, ३४० भारत-कला-भवन (काशी) २३२, २०२, २७३ भावनगर ८४ 'भाव-विवेक' १५०-५१ भास-महाकवि ९०, १०६, ११० भास्कराचार्य १२६ भास्वामी १६७ भिटरगाँव-मन्दिर २६५ भितरी ( ग़ाज़ीपूर ) २१७, २६०, २९७ भिलसद् ( एटा ) २१९, २६० भीटा (प्रयाग) ५३, २२२, २९५, २९७ भुवनेश्वर ( उड़ीसा ) ३२९ मूमरा ( मध्यभारत ) २२०, २२१, २६४, २९२, २९३, ३३७, ३३८ भृग १३३ भृगुकच्छ ४५ भाजराज ५०, ११५ 'भाज-वृत्ति' ११५ भ्र कुएठसिंह २२१ Ħ मगध ६२, १०१ मजूमदार-डाक्टर ३२५, ३२८ 'मज्भिमनिकाय' १५५, १७९ मतिपुर २०६

मधुरा ८५, २१३, २१४, २१९, २२३, २२५, २३२, २५७, २७७, २९०, 294 कला २५४ 7.5 केन्द्र २६८-६९

मद्र ( नाम ) २२३, ३३६ मद्रक ३ 'मधुरत्थ-विलासिनी' १५७ मध्य एशिया १८३, ३२३ मध्यभारत १९१ 'मध्यम हृद्य कारिका' १५१

'मध्यमार्थ-संग्रह' १५१ 'मध्यान्त विभाग' १३५, १४५ भाष्य' १४४ सूत्र' १६३ 9.5 भाष्य टीका' १४५ मनकुँ वार ( प्रयाग ) २२५, २६८, २५७ मनु १३, १७, २१, १०५, १३३, १७४, १८७, १९८-२०१, २०३, २०६, २३८, २४०, २४१, २४४-४६ 'मनु भाष्य' ११५ ' ,, स्मृति' २२, १०५, १३२, २४२, ३२५ मनारथ १५२ 'मनोरथ पूरगी' १५५ मन्द्सार-प्रशस्ति ३१, ३२, ५४, ९४-९६, २२०, २५९ मम्मटाचार्य १०४ 'मर्म-प्रदीप-वृत्ति' १४३, १४७ मलाया प्रायद्वीप ३२३, ३२७ मह ३ महिनाथ ३०३ मिह्नेषेग ११५ महाकाल-मन्दिर १६५ महानन्द २५१ महानाम १५४, १५५ 'महापरिनिर्वाणसूत्र टीका १४४ महावीर १६९, २०२, २१२, २१४, २२३, 290, 'महाभारत' ३, ८९, ११३, १९७, २०५, २५०, २७२, ३२५, ३२६ 'महाभाष्य' ११३, १५८, १८३ महायान १२३, ३२८ ,, उत्तर तन्त्र' १३५ ,, ,, श्रद्धोत्पाद शास्त्र' १६३ ,, सम्परिग्रह' १३६

'महायान शास्त्र' १६३ ' ,, ,, सूत्रालंकार' १३५ ' ,, ,, टीका' १४४ 'महायानाभिधर्म संगीति शास्त्र' १३६ महाराष्ट्र १४६ महासेन २२० महेन्द्र नाथ १०० महेन्द्र वर्मा ३२५ मागध गुप्त १८९ मागधी १८२ 'माठरवृत्ति' ११५, ११८, १२३ माठराचार्य ११८, १३९ मातृगुप्ताचार्य १०२-०३ मातृविष्णु २१७, २६० माधव ११८ 'माध्यमिक कारिका' १५० व्याख्या' १५१ 'माध्यमिकावतार' १५२ मानभूमि ६४ 'मानसार' ११, १२४, २६१, २९४, २९६ ,, ,, राजा १२४ माया देवी २८३ ,, सपना २८६ मारवाड़ देश ६८ मारशल-जान-सर २५७ मालविका १८७ 'मालविकाग्निमित्र' १८७, २९८, ३२० मालव-संवत् ९४, ९६ मालवा ४४, ९४, १२४, १६६, ३३५ मालावार ४७ मिताचरा १३२, १३३ मिथ्रिला ( बिहार ) १७९, मिर्जापूर ( युक्त प्रान्त ) ११६ मिलिन्द ९० 'मिलिन्दपह्नो' १७९ मिश्रदेश ४५, ४६, २१४

मिहरौली-लौहस्तम्भ ५१, २७१ मिहिरकुल २४२ मीमांसा-भाष्य १२३ मुख्तार-युगल-किशोर १६८ मुजफ्करपुर ( बिहार ) ८४ 'मुद्राराच्स' १०७, १०८ मुरारि मिश्र १२३ 'मूलंमाध्यमकारिका वृत्ति' १४५ मृगदाव (सारनाथ) २७८, २८१, २८४ 'मृच्छकटिक' १०५-०७, १८९, २३५, २३९, २४१, २४२, ३२० मैकडानल-डाक्टर ९९, १३९ मेक्रीगडल ४७ मेगस्थनीज २१४ 'मेचदृत' ९३, ९९, १००, २९८, ३००, ३०२ मेचवर्ण २६ मेघातिथि ११५, १३३ मेनैगडर ६४, ९० मेरी-क्वीन (ब्लडी) ३३५, ३३६ मैक्समूलर-डाक्टर ८२, ९० मैक्सवालेजर-साहब १५० मैडागास्कर ४७ मैत्रेय ( त्र्याचार्य ) १३५, १४५, २८८-८९ मैाखरि राजा ३३५ मौर्घ्यकाल ३४० मंख ११० मंखलीपुत्र गोसाल २०२ मंजुश्री १८०, २८९

यमुना २६४, २९२ यवद्वीप ३२३ यशस्त्रात १८३ यशोधमदेव १६६ यशोधमन् ९८ यशामती २४५
यशामित्र १४३
यशामित्र १४३
यशामित्र १४३
याकोबी-डाकटर ११३, १२८, २१४
याज्ञवस्क्रय २६, १८२, १८८, २०१, २०३, २४३-४५
' ,, ,, स्मृति' १३२, १८१, १८७, २३८, २४२
'युक्ति-कस्पतर' ५०
'युक्ति-षष्टिका' १५०
'युक्ति-वशासन' १६८
'यूप-स्थान विशेष ३२६
यूरोप ४७, ३३५

'योगाचार-भूमि-शास्त्र' १३६ ,, सम्प्रदाय १३६

रघु ९४, ९९, १८१, १८५, २३२, ३३०, रघुवंश ९९, २३५, २४१, २४३, २९९ 'रत्न करएडक' १६८ 'रत्न कारएडव श्रावकाचार' १६८ 'रत्नकोश' १२६ 'रत्नवेश' नाटिका २३० रविशान्ति ९६-९७ 'रस-चिकिःसा' १२८ 'राघवपाएडवीय' ११० राघव भट्ट १०३ राजगृह १७९ 'राजतरङ्गिणी' १०२-०४ राजशेखर १०१, १०३, १०४ राज्यश्री २४२, २४२ रामगुप्त २४४, ३३३

,, सिका ७१-७३ रामचन्द्र ८९, २३२, २३९, २४१, २९९, ३२५, ३२९ रामराज्य ३३९, ३४० 'राम सेतु प्रदीप' १०१

'रामायग्।' ८९, १८६, ६५०, २७२, ३२३, ३२५, ३२६ राय-पी० सी० सर १८३ रायल एशित्र्याटिक सासाइटी ८४ 'रावण भाष्य' १२२ राष्ट्रकूट नरेश २३ राहुल सांकृत्यायन १४४ रिज डेविड्स-डाक्टर ४६ रुद्रदामन् ३, ९०, १११, १२६, १८९, ३३६ रुद्रसेन १०१ ,, द्वितीय १६, २४१ रुम्मनदेई (कपिलवस्तु) २८३ 'रूपारूप विभाग' १५६ 'रेनेसान्स ध्यारी' ८९ रोनाल्डशे ( जैटलैंगड ) लार्ड ३०४ रोम ४६, ४७, ५९

ल

रोम-साम्राज्य ३३९

लोपामुद्रा १८६

लंका २१४, ३३०, ३४०

'लच्यानुसार शास्त्र' १६३ 'लच्यानुसारियी' १४३ लखनऊ-मुजियम २९७ लड़खान-मन्दिर २६५ 'ललित-विस्तर' १८५, १८७ लल्ल १२५, १२६ 'लल्ल-सिद्धान्त' १२५ ला-विमलचरण-डाक्टर १५५ लाट (गुजरात) ५३ लिबिश-डाक्टर १५९,१६० 'छन-शिह' १४२ छुन्बिनी बारा २६९, २८२ लेवी-सिलवन डा० १३५ 288, 884 'लोकानन्द' १६०

ਬ

वज्र १९१ 'वज्र देदिका टीका' १३६ 'वज्र ब्रेदिका प्रज्ञापारमिता, १४४ वत्सभट्टि ४४, ९४-९६,१०१, २५९, ३३७ वररुचि १५८ वराहमिहिर ४४, ४७, ५१, ५२, १०६, १२६-२७, २७४ ,, ,, यन्थ १२७ वरुण २२१ वर्धन वंश ३३५ 'वर्धमान द्वात्रिंशिका' १६७ वल्लभ देव १६० वलभी (गुजरात) ८, १९, ६८, ८४, १६४, २१२, २१६, २२३, ३३५ वशिष्ठ २०१, २०३ वसन्तसेना ४४, १०५, २००, २२९-३१, २३४, २३९, २४६, २५९ वसुद्त्त १८३ वसुबन्धु ९१, ११३-१५, १२०, १२२, विज्ञान १२४ १३६-४५, १५३, १५९, १६२, विगटरनित्स-डाक्टर १५९ २१६, २२४, ३२७, ३३७ ,, ,, विरिञ्चिवत्स' १३७ वाकपतिराज ११० 'वाक्यपदीय' १५८ वाचस्पनि मिश्र ११८, १२०, १६९ वाल्यायन ११७-१५, १२३, १२९, विन्ध्यकेत २४५ १४७, १८७, १९७, २३३, २३४, २४०, २४१, २४३, २९९, ३०२ ३१६

,, ,, भाष्य' ११७ 'वादकौशल' १२० 'वाद न्याय' १२०, १४२ 'वादमार्ग १२० 'वाद्विधि' १२०, १४२, वाद्य ३१९

वाद्यभेद ३१९ वामन ( त्र्याचार्य ) १०५, १४० ,, ,, (काशिकाकार) १५८, १५९, १६९ वार्षगएय ११४, ११५ वास्मीकि ८९ वास्हीक देश १०८, ३२४ 'वासवदत्ता' ९० १०९, ११०, १२०-२१ वासुदेव ९०, २१४, २१५ वासुल ९६ विक्टोरिया-महारानी ३३६ विक्रम-संवत् १२३ विक्रमादित्य राजा ११०, ११४, १२३, १६५ 'विक्रमोर्वशीय' २९९ विजयगिण १६५ विजयनन्दी १२५ 'विज्ञप्ति मातृतासिद्धि' १६३ ,, भाष्य' १४९ " विद्यानन्द १६८ विद्याभूषण स० च० डाक्टर ११७, ११९, १२०, १३९, १४२, १४८, १५१, १५९, १६६, १६८ 'विनय विनिश्चय' १५६ विन्ध्यवासी ११४-१६, १३७ 'विभाषा' १५३ 'विभाषा-विनय' १५३ 'विमान वत्थु टीका' १५७ विमुक्त सेन १४५ 'विंशतिका' १४४ विशाखद्त्ता १०५, १०७-०९

विशाला (उज्जयिनी) ४५ 'विद्युद्धि म ग' १५४, १५५

110

'विशेषावश्यक भाष्य' १६७ विश्वरूप १३३ विष्णु ९७, २११, २१६-१९, 320 ,, ,, अवतार २१८ ,, ,, मूर्तियाँ ३२७, ३२८ विष्णुगुप्त ८२ विष्णुपद्-( पर्वत ) २१७ विष्णुशर्मा १८९ ' ,, पद स्मृति' २०२ विष्णुपद् स्मृतिकार २४४ वीरसंवत्१६४ वीरसेन ९, १०, ८२, ९४, २१९. वृज्जि ३ वृज्जिक ३ वेङ्गी ( स्नान्ध्र देश ) ११७ वेद ३२५ वैगराम ताम्रपत्र २५ वैन्यगुप्त २९, ३३३ ,, ,, सिका ८२ वैशाली ३३, ३६, ४४, २१२, २२२, २७१, २७३, २९५, २९६ मुहर १०, १२, १५, ३२, 55 55 43 वैशेषिक दर्शन १२१-२२ वंचु ( त्राक्सस ) ९९ व्याकर्गा ३२५ 'व्याख्या-युक्ति' १४४ व्यास-महर्षि ८९ श

शक १०८, ३३०, ३३३ शक-संवत् ६६ शकारि ३३३ शकुन्तला (नायिका ) २६, ९९, १८७, २३५, २४१-४३, २९९, ३००, ३०३

'शकुन्तला' ९७, २३१, २९६, २९८, ३०२ 'शतपथ-ब्राह्मण्' १७७ 'शत-शास्त्र' १३९, १६२ वेपुल्या व्याख्या १४९ शबर स्वामी २३, १२३-२४ 'शब्दार्णव-चन्द्रिका' १७० शर्मा-रामावतार म० म० ९९ शशाङ्क ८२, ८३ शाकटायन १७० शान्त रिच्त ११५, १९४ शान्तिस्थिरदेव १४३ 'शाबर-भाष्य' १२३, १२४ शाद ल-विक्रीडित ९२ शास्त्री-हरप्रसाद डा० १५२ शिखर स्वामी ९, १२, ३४, १२८ शिमुक १०५ शिव २१९-२० मृर्तियाँ २७२-७३ शिल्पशास्त्र १२४ 'शिशुपालबध' ३२५ 'शिष्य-धी-वृद्धि' १२६ 'शिष्य लेख-धर्मकाव्य' १५९ शीलभद्र १९३ शूद्रक ४४, १०५-०७, १८९, १९९, २००, २०२, २०४, २२९-३१, २३४, २३५, २३८, २३९, २४६, 380 'शुन्यता-सप्तति' १५० शूरसेन २१४ शेरवास्की-डाक्टर १२२, १५२ शैली-नागर ३२८ शिखर ३२८ ,, वास्तु ३२९

शौरसेनी १८२

शंकर २२३, २२४

शंकरस्वामी १३९, १४८-४९ शंकराचार्य ११८ 'शंकर-भाष्य' ११८, १६९ श्रावस्ती २७८, २८२, २८६, 'श्रीकएठचरित' ११० श्रीधराचार्य १२२ श्रीसेन १२५ श्रेष्ठपुर ३२५ 'श्लोक वार्तिक' ११५, १२३

षड्दर्शन ३२५

स्न

सङ्गीत ३१६

" विभाग ३१६

सतारा ( बम्बई ) ८४

'सद्धर्मपुराडरीक' १६२

" ' " टीका' १४४

सनकानीक २२२

'समन्तपासादिका' १५५

" " टीका १५५

समन्तभद्र १६८-६५

'समय-प्रदीपिका' १५३-५४

'समाधिशतक' १५०

'संमित तर्कशास्त्र' १६६

समुद्र गुगा ३३०

समुद्रगुन्न ८, १५, १६, २६, ६०, ६२,

,, ,, डपाघि ९१ ,, ,, सिके ६९-७१ सरस्वती २११ 'सर्व-दूशेन-संग्रह' ११८, २११ 'सर्वाथ-सिद्ध' १६९

२०२, २१७, ३३३-३५

'सर्वास्तिवाद-प्रातिमान्त' १६२

सहारनपूर ६८ सहेत महेत २९५, २९७ सायण ११८ 'सारत्थ-पकासिनी' १५५ सारनाथ (काशी) २१३ २१९, २२५, . २५२, २६२, २८४, ३३८

,, ,, मृतिंकला २६९

,, ,, संप्रहालय २२४, २७२, २७९ २८३, २८४, २८६, २९१

संप्रदाय-२८० 'सारावली' १२७ 'साग्पित्र-प्रकरण' ९०

'सांख्य-कारिका' ११४, ११७, ११८,

१२३, १३९, १६३, ३३७
'सांख्य-तत्त्व-कौमुदी' ११८
सांख्य-दर्शन ११३-१८
'सांख्य-शास्त्र' ११४ 'सांख्य-साप्ति' १३७ 'सांख्य-सप्ति' १३७ साँची १०८ २५१, २६५ "" शिलालेख-३३६

सिकन्दर ३ सिका त्रारिम्भक तिथि ६७

,, कुषाग्ग-शैली ६० .. चत्रप-शैली ६६

,, गुप्तकालीन जन्मदाता ६१

,, गुप्त नरेशों के ५७

,, कुमारगुप्त प्रथम ७५

,, ,, द्वितीय ८१

,, चन्द्रगुप्त प्रथम ६९

,, द्वितीय (विक्रमादित्य) ७३

,, नरसिंह गुप्त ८१

,, पुरगुप्त ८०

,, बुधगुप्त ८१

,, रामगुप्त ७२

" समुद्रगुप्त ६९

,, स्कन्द्गुप्त ७८ .. प्राप्तिस्थान ८४

सिका-भेद चाँदी ६६, ६७, ७५, ७८,७९

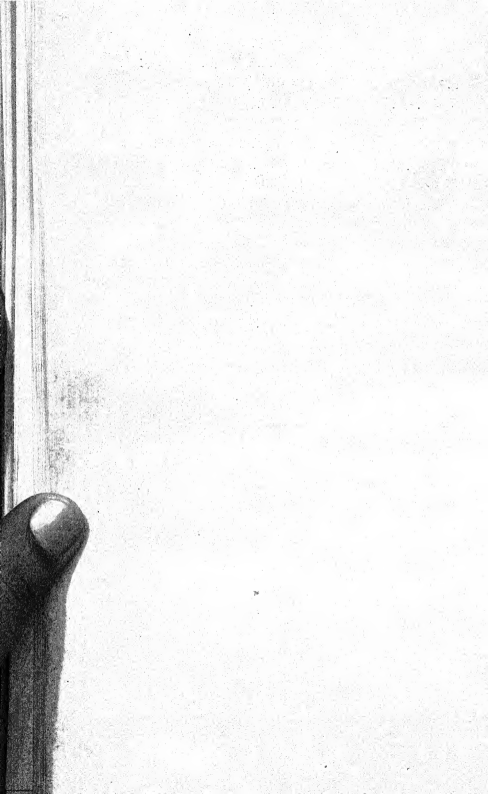
सिका-भेद ताँचा ६८, ७५, ७८ ,, सोना ६४, ७९ " विदेशी प्रभाव ८३ ,, समय का प्रभाव ६६ ,, स्थान का प्रभाव ६५ सिद्ध सेन गिए १६७ ,, दिवाकर १६५-६७ ,, सूरि।१६७ 'सिद्धान्तशिरोमिए' १२६ सिद्धार्थ २८४, २८६ सिन्धु नदी ३३४ सिवानी-लेख १९० सिंहभूमि (जिला) ६४ सिंहल (लंका) १६, २६, १५४, १५६ सिंह सूरि १६७ सीता २३९, २९९ सीरिया ४६ 'सुख-बोधिका टीका' १६५ 'सुखावती व्यूह' १६२ 'सुत्त निपात' १५५ सुदर्शन कासार ४३, ९७ सुदुर्जय १४६ सुनन्दा २४२ सुबन्धु १०९-१७, १२० 'सुभाषितावली' १०३, १६० 'सुमनोत्तरा' ९० सुमात्रा १६१, ३२३, ३२५-२८, 330 'सुमंगलविलासिनी' १५५ सुवर्ण द्वीप ३२३ 'सुवर्ण्-युग' १००, ३३३, ३३९ 'सुवर्ण-सप्तति-शास्त्र' १६३ 'सुराङ्गाम-समाधि' १६२ ( सुलतानगंज बिहार ) ५२,२७० सुश्रुत ३२५

'सूत्रालंकार' १३५, १६२ ,, वृत्ति' १४५, ,, भाष्य' १४५ सूर्य २२०-२२, २७३ ,, सोम १६२ 'सेतुबन्ध' १०१ सोम २११ सोमदेव १७० सोलविन ५० 'सौन्दरनन्द' ९० सौराष्ट्र ३१, ३२, ३६, ४८, ६६, २१७ संकिशा ( युक्त-प्रान्त ) २८५ संबपाल १५५, १६१ संवभद्र १३८, १५३-५४ 'संयुक्त निकाय' १५५ संयुक्त-प्रदेश ३३९ संस्कृत ८९, ९०, १७९, ३२५, ३२९ राजभाषा ३३६ स्कन्द-गुप्त २१, ३०, ४३, ५३, ९७, २१७, २२१, २२३, २९०, ३३३-३६ के सिके ७८-८० स्टेनकानो-डाक्टर १०८ स्थिरमति ( त्र्याचार्य ) १४३-४५, १५८, 393 'स्फुटार्था' १४३ स्मिथ-डाक्टर ९९, १३९, १४१ स्मृति प्रन्थ १८, २७ 'स्मृतिचन्द्रिका' १३२, १३३ 'स्याद्वाद्-मञ्जरी' ११५ स्याम २१४, ३२३, ३२५, ३२७ स्रम्धरा ९२ 'स्वप्न-वासव-दत्ता' ९० 'स्वयंभू-स्तोत्र' १६८ 'हयप्रीव वध' १०२-०४

हरहा-लेख ९६
हरिगुप्त ८२
हरिचन्द्र ११०
हरिचेग्-कवि ८, १०, १२, ३४, ९२-९४,
९९, १८९, २६०, ३३५, ३३७
हरिस्वामिनी २२३
'हर्ष-चिरत' १०९, १२०, १४३, २४४
हर्षदेव-राजा ३०२
हर्षवर्धन ८, २६१, २४५, ३३४, ३३२
'हस्तरल' १५१
हस्तिन्-महाराज २२०
हाजीपूर (बिहार) ८४
हान्ली-डाक्टर ९८
हिन्दू-राज्य ३२४
हिमालय १६१

हिरएय (राजा) १०२

'हिरएय-सप्तित' ११४ होनयान सम्प्रदाय १२३, ३२८ हुगली (बंगाल) ७७, ८४ हूगा २१, ३३३, ३३४ 'हेतु-चक्र-हमरु' १४७ 'हेतु-विद्या-न्याय-प्रवेशशास्त्र' १४८ हेमचन्द्र ११८, १७० हेमाद्रि १३२ हेलाट्स ३३९ हेलियोडोरस ९० हेस्टिंश्स-वारेन-लार्ड ८४ ह्वंन्सॉग ८, १२०, १३६, १४०, १४८, १४९, १५४, १८०, १८१, १८३, १८५, १९१, १९२, १९४, १९९,













समुद्रगुप्त का वीणा-सिक्का



चन्द्रगुप्त द्वितीय का धनुधारांकित सिक्का



चन्द्रगुप्त द्वितीय का पर्य ङ्क-वाला सिक्का





चन्द्रगुप्त द्वितीय का सिक्का-अश्वा-रूढ़ राजा



चन्द्रगुप्त द्वितीय का ताँबे का सिक्का





कुमारगुप्त का अश्वमेध-सिक्का

85



नुमारगुप्त का हस्तिवाला सिनका

99



. 28





कुमारगु<sup>ट्</sup>त का मोरवाला सिक्का





कुमारगुप्त का चाँदी का सिक्का

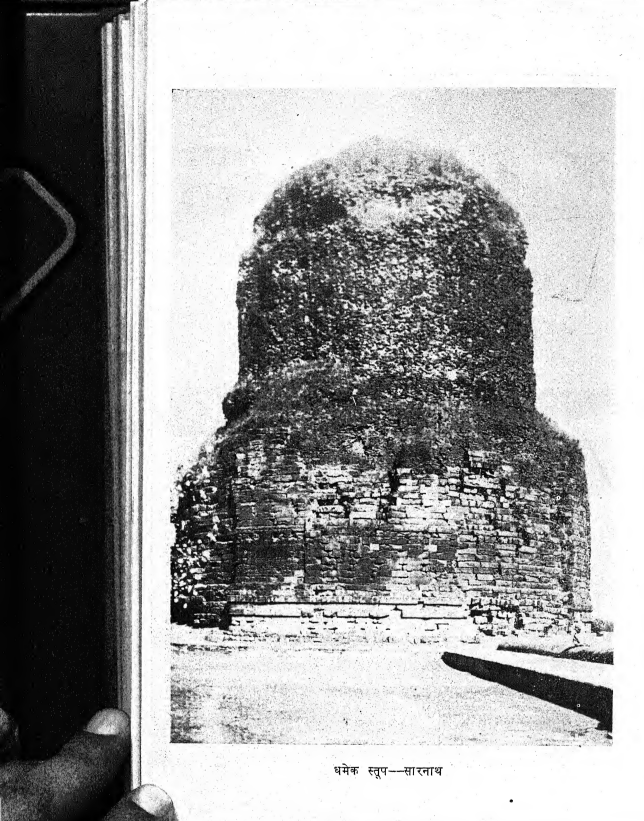


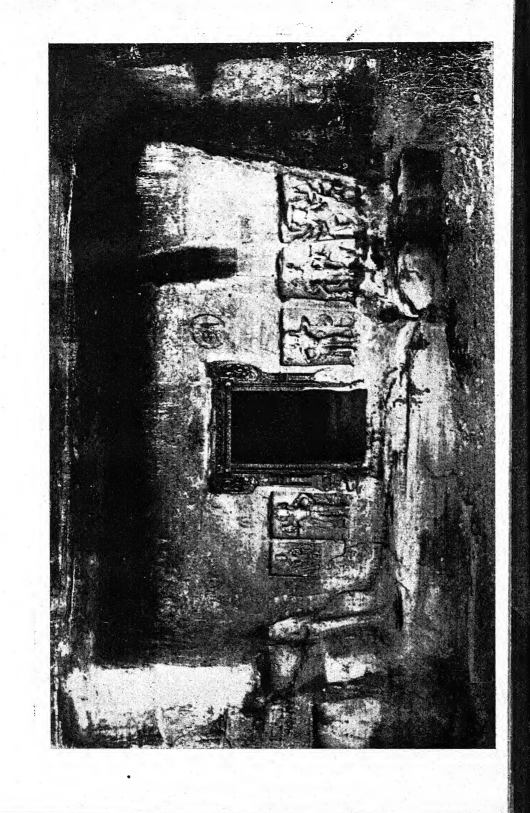


स्कन्दगुप्त का सिक्का (राजा तथा राज्ञी)

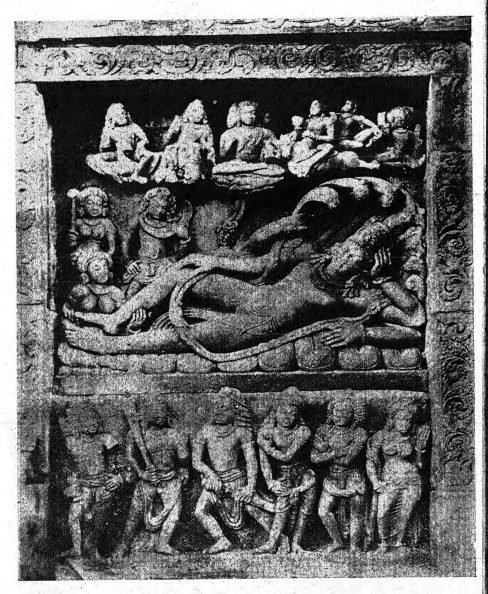


एरण का स्तम्भ ग० स० १६५

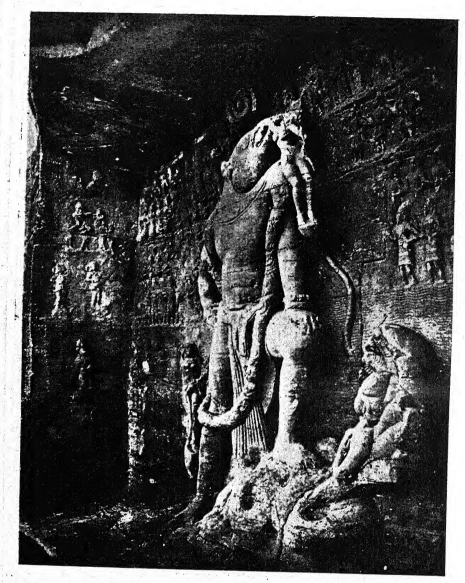








देवगढ़ का स्रनन्तशायी विष्णु



वाराहमूर्ति—उदयगिरी



कृष्णमूर्त्ति--पहाड़पुर



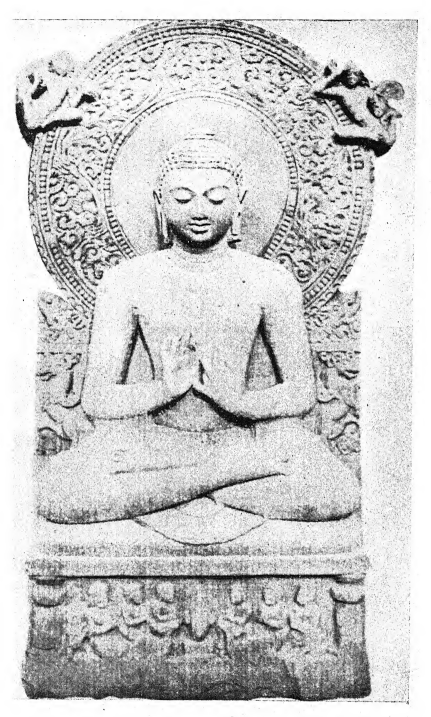
कार्त्तिकेय-(भारतकलाभवन, काशो)



बोह् का गुप्तकालीन एकमुख शिवलिङ्ग



मथुरा की गुप्तकालीन गुद्ध-मूर्त्ति



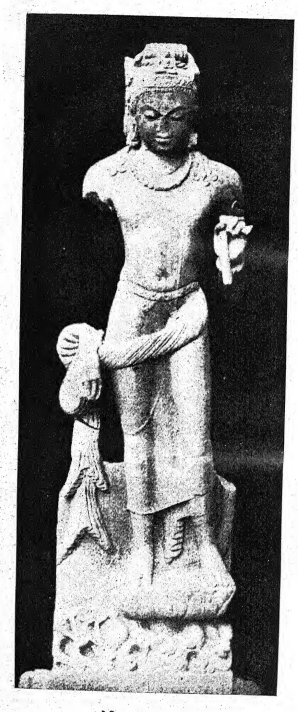
भगवान् बुद्ध-धर्मचक्रमुद्रा



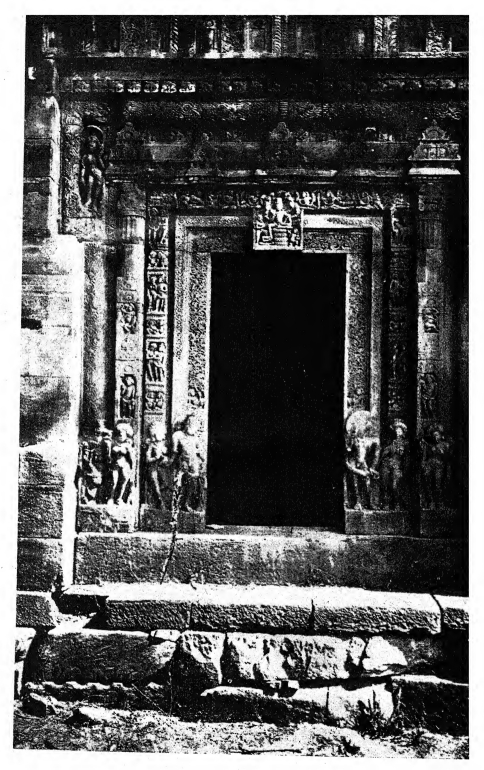
मुलतानगंज की बुद्ध की धातुमूर्ति



वुद्ध की जीवन-सम्बन्धी चार मुख्य घटनाएँ

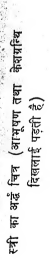


बोधिसत्त्व-सारनाथ



गुहामन्दिर के द्वार-अलंकरण



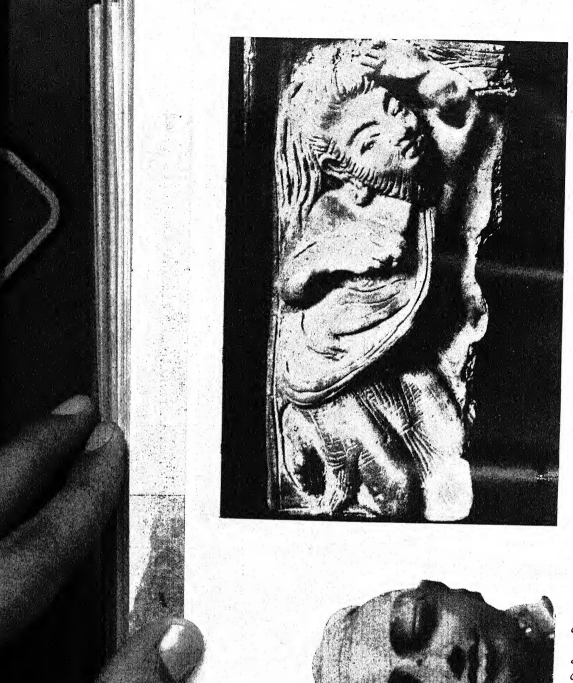




् कार्तम्ब

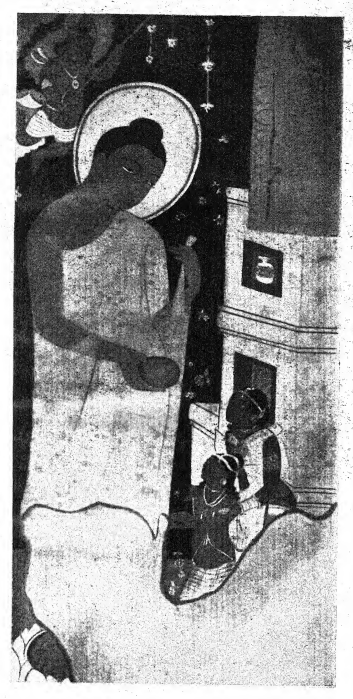


मथुरा की मृणमूर्कत



मथुरा की मृगामृति

बुद्ध का मिट्टी का सिर (भारतकलाभवन, काशी)



अजंता--गुहा नं ० १७ भगवान् बुद्ध का भिक्षा माँगना